# THREE TREATISES ON MYSTICISM

BY

SHIHABUDDIN SUHRAWERDI MAQTUL

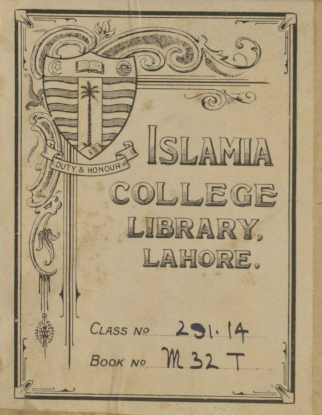
with an account of his Life and Poetry

CDITED AND TRANSLATED

BY

Otto Spies and S. K. Khatak

1.14 32T



3798 1-657

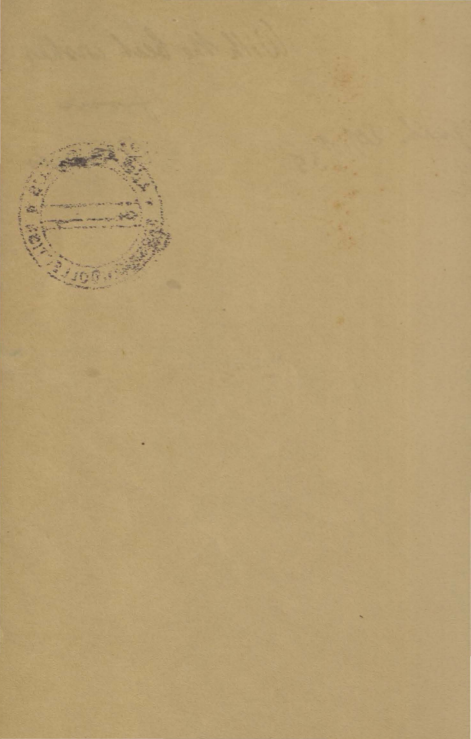
RI

With the best wishes

Aligarh 20/10/35

O. Spies

M.A. SECTION



# THREE TREATISES ON MYSTICISM

BY

# SHIHABUDDIN SUHRAWERDI MAQTUL

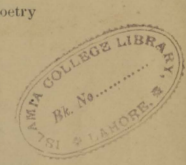
with an account of his Life and Poetry

EDITED AND TRANSLATED

BY

Otto Spies and S. K. Khatak

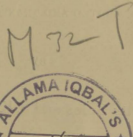




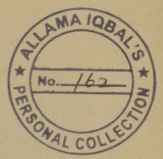


16574 3798

291-14







## CONTENTS

| Chapter I: Introduction                                          | 1         |
|------------------------------------------------------------------|-----------|
| Chapter II: Translation of "The Language of the Ants"            | 13        |
| Chapter III: Translation of "The Note of Simurgh"                | 28        |
| Chapter IV: Translation of "The Treatise of the Bird"            | 45        |
| Chapter V: Text of Lughat-i-Műrān                                | 7-17      |
| Chapter VI: Text of Ṣafīr-i-Sīmurgh                              | 17-77     |
| Chapter VII : Text of Risālat uṭ-ṭair                            | 49-27     |
| Chapter VIII: Persian Commentary on Risālat uţ-ţair              | £ Y-19    |
| Chapter IX: Biography of Suhrawerdī according to Nuzhatillarwah: |           |
|                                                                  |           |
| a) His Life                                                      | 9 +-1 + 1 |
| b) His Works                                                     | .1-1-4    |
| c) His Poems                                                     | - 11-7    |
| d) His Bons Mots                                                 | 17-171    |

(Rosearchy

MEMORIAE MATRIS

SACRUM.

# CHAPTER I.

#### INTRODUCTION.

Shihābuddīn Suhrawerdī Maqtūl is one of the outstanding mystic philosophers of the 6th century A.H. He was imprisoned by the order of Ṣalāḥuddīn on a charge of heresy and put to death either by starvation or strangulation by Malik uz-Zāhir, the son of Ṣalāḥuddīn, at Halab in the year 587 A.H. People therefore called him "Shaykh Maqtūl". It seems to us superfluous to give his biography here, as his life and works have already been studied by several scholars.¹

I have, moreover, given in my edition of Suhrawerdi's Mu'nis ul-'Ushshaq2 an account of his life and works on the basis of such well-known biographical works of the Arabs as have been so far printed. Maulana Syed Sulayman Nadvi and Professor Muhd. Shafi (Lahore), the former in his review of the book in Ma'ārif, Vol. 34, number 2, p. 155, Azamgarh 1934, and the latter in a private letter, have drawn my attention to Shahrazūrī's Nuzhat ul-arwāh war-raudat ul-afrāh3. This biographical work contains a long and exhaustive biography of Suhrawardī with a detailed list of his works and poetry and is all the more important as Shahrazūrī himself was an "Ishrāqī". The information given by him is more comprehensive than that of Yāqūt, Ibn Khallikān and Ibn abī Usaibi'a. Since this book is not yet published we consider it worth while to publish here in Chapter IX the Arabic text of the "Murdered Shaykh's" biography. For the edition I have made use of the following MSS .:-

<sup>1.</sup> Cf. Brockelmann, Gesch. d. Arab. Lit., Vol. I, 437; Muhammad Iqbal, The Development of Metaphysics in Persia, London 1908, pp. 121-50; Encyclopaedia of Islam, s. v. Suhrawardī; L. Massignon, Recueil de textes inédits, Paris 1929, p. 111; M. Horten, Philosophie des Islam, München 1924, pp. 120-26.

<sup>2.</sup> O. Spies, The Lovers' Friend, Delhi 1934 (Bonner Orientalistische Studien, Nr. 7)

<sup>3.</sup> Cf. Brockelmann, Vol. I, 468.

- 1. Berlin 10056 (Landsb. 480), copied 782/1380, is a fairly good copy denoted by **B** in the list of the variants.
- 2. Berlin 10055 (Mo 217)<sup>5</sup> is incomplete, four pages at the end are missing; it abruptly ends with the words:

  من لطائف is not found in this copy. The MS., copied ca 1100/1688, is completely dependent on B and it is denoted here by C. Prof. P. Kahle in Bonn was kind enough as to provide me with the rotographs of this MS. and the preceding one.
- 3. MS No. 990 of the Raghib Pasha Library in Istanbul is a very reliable copy which I was able to utilise through the kindness of Dr. H. Ritter who sent me the rotographs of it. It is denoted by R.
- 4. The British Museum manuscript Add. 23,365 (Cf. Catal. manuscr. Arab. Mus. Brit., vol II, p. 602) follows entirely the tradition of B and C. It was written in the year 995 A.H. and contains a greater number of mistakes and misreadings by the scribe than the two MSS. B and C and I have denoted it by L.
- 5. A modern transcription of the MS. preserved in Hyderabad<sup>6</sup> is in the possession of Maulana Sulayman Nadvi who kindly had it transcribed for me. I desire here to express my best thanks to him also. The MS in Hyderabad was copied in the year 1029 A.H. from an old MS. which was completed according to its colophon, on Ramadan, the 25th, 703 A.H. The copy from this MS. is denoted by **S**.

Suhrawerdī is, besides Ibnul-'Arabī, one of the most remarkable exponents of the movement which attempted to

<sup>4.</sup> Cf. W. Ahlwardt, Verzeichnisse der arab. MSS. in Berlin, vol. IX, p. 460.

<sup>5.</sup> Ibid. Vol. IX, p. 459

<sup>6</sup> Cf. Fihrist-i Kutub, Vol. I, p. 212; 333.

explain the Quran and the doctrines of Islam to a great extent in an esoteric and allegorical way. His philosophical and mystical ideas and teachings are reflected in his works on philosophy, mysticism, and metaphysics. Suhrawerdī's principal and most characteristic work, Kitāb hikmat il-ishrāq "The Philosophy of Illumination" is well-known; and his philosophy is living upto this day in the order the followers of which call themselves "Ishrāqīyūn". 1

Professor L. Massignon has given a chronological classification of Suhrawerdī's works, <sup>2</sup> and differentiates between works of his youth, of the Peripatetic period, and the Avicenno-Platonic period. <sup>3</sup>

The works of his youth reveal a struggle between his Iranian conceptions and Islamic doctrines. He was a Persian by birth and a Muslim by faith. So, on the one hand, he is strongly attached to Iranian beliefs and on the other, to his Arabian faith. His earlier writings, consequently, are an attempt to reconcile his philosophical ideas with Islam so much so that inspite of the storm and stress of youth he did not dare to pronounce his doctrines publicly; and so he clothed them in the garb of allegory. When he later on professed his ideas boldly and openly at Aleppo he had to suffer death for his outspokenness.

The three mystico-philosophical treatises which we edit and translate, for the first time, in the following pages belong to the class of his works of youth. Of this period besides his Arabic works of which *Hayākil un-nūr* is the most important, Suhrawerdī has also some nice and original Persian treatises

<sup>1.</sup> Cf. Encyclopaedia of Islam, s.v. Suhrawardī; O. Spies, loc. cit., p. 18

<sup>2,</sup> Only 17 of his works are quoted there, a list containing 50 books, however, is given on the pages 101-102 of this book.

<sup>3.</sup> Cf. L. Massignon, Textes inédits etc., p. 113.

<sup>4.</sup> These allegories are the oldest allegories in Persian literature known so far.

which have remained unnoticed and almost unknown upto the present day. These treatises are as follows:—

## I. Mu'nis ul-'Ushshaq

"The Lovers' Friend" is perhaps the most characteristic of these rasa'il. It is an allegory on the Quranic story of Joseph and contains also an original tract on microcosm in which the metropolis of spirit guarded by an Old-Youth (i.e. the Eternal Reason) is described at length. It has been edited on the basis of MSS. in Constantinople by O. Spies with a Persian commentary; and translated into French by Henry Corbin. Another MS of the same is preserved in Bankipore No. 2205, fol. 17a-25a in a manuscript of mixed contents, dated 1238/39 A.H. Cf. Supplement to the Catalogue of the Pers. Manuscr., Nol-H., Calcutta 1933, p. 137.

# II. Lughat-i Muran

"The Language of the Ants" is also an allegorical composition consisting of 12 chapters wherein the author has explained delicate mystico-philosophical theories in common-place appealing terms. The first nine chapters are in the form of stories and the characters employed are birds and animals which are made to speak and think. The last three chapters are written rather in the form of aphorisms and the treatment here is brief but bold.

The subject-matter of the 12 chapters is as follows:—

- 1. Man is from divine origin and union with God is his ultimate goal.
- 2. Man should detach himself from the world and seek union with God
- 3. Union is possible.

<sup>5.</sup> Pour l'Anthropologie Philosophique: Un traité Persan inédit de Suhrawerdi d'Alep (+1191), Recherches Philosophiques 1932-33. p. 371-423.

- 4. God is Omniscient; and man must try to comprehend His qualities.
- 5. Comprehension of Divine Qualities is possible through self-purification and renunciation.
- 6. No one can harm a sūfī; and he enjoys the tortures to which he is subjected.
- 7. To save himself from troubles the sūfī should not express all that is in his ken as only a few can understand those conceptions.
- 8. One who forgets God forgets everything, and God alone can guide him back to the right path.
- 9. Divine favours are proportionate to human labours, and the utmost exertions are met with unbounded munificence.
- 10. God is free from directions.
- 11. Self-mortification is the only road to self-emancipation.
- 12. God alone will remain for ever; all else is transitory.

Only one manuscript of the "Language of the Ants" is known which is extant in Constantinople, Aya Sofya No. 4821, foll. 88-97. It was written in 677 A.H. This MS. of mixed contents contains also other tracts e. g., Suhrawerdi's Mu'nis ul-'Ushshāq, foll. 48a-59b (Cf. O. Spies, The Lovers' Friend, p. 19); Ahmad Ul-Ghazālīs', Sawānih, foll. 97a—124b. (Cf. H. Ritter, Philologica VII, Der Islam, Vol. XXI, p. 94) etc.

III. Safir-i-Simurgh

"The Note of Simurgh" is a mystical tract. It is divided into two parts (qism) of three chapters (fasl) each. The

author describes it as "a few sentences written about the states of the Brethren of Seclusion" and calls it "The Note of Sīmurgh" whom he introduces at length. The Sīmurgh, here, stands for the sūfī (sālik) who has passed all the stages (maqāmāt) on the road (tarīqa) and reached the goal (fanā filhaqq).

The author begins by saying, that, he who renounces the world and gives up all wordly attachments and practices sufistic exercises for a certain time becomes a sūfī and acquires the various qualities which he next sets to enumerate.

In the first chapter of the first part, entitled "About the Beginnings", Suhrwerdī deals with the excellence of the acquisition of the knowledge of God (ma'rifa) and corroborates his reasonings by Quranic quotations; in the second chapter he gives an account of the Divine Lights that appear to the Ṣūfī and guide him. In the third chapter he says that when the Lights remain for a long time and do not pass away quickly it is called "Tranquillity"  $(sak\bar{\imath}na)$  and describes the delights and attainments of the man who has attained "Tranquillity".

In the first chapter of the second part which is entitled "About the Ends" Suhrwerdī describes fanā-i-akbar as the stage beyond "Tranquillity" in which the ṣūfī becomes unconscious of himself, and fanā dar fanā as the stage in which he becomes unconscious of the unconsciousness. He also enumerates the various unifications in connection with annihilation. In chapter two the author explains the advantages of mairifa warning us, however, against exposing and divulging the secret of "Predestination". In the last chapter he deals with Affection (muḥabbat) and Relish (ladhdhat). He regards affection as imperfect, and relish as leading to perfection.

On the whole, we have adopted the text of our edition from the manuscript Fatih 5426, fol. 103a-108a replacing it in

some places by the Bankipore manuscript where this latter text seemed to be more correct.

The second manuscript, extant in Bankipore No. 2203, fol. 1b—8b (Cf. Suppl. Cat. p. 135) is a fairly modern copy but contains better readings sometimes. In the colophon, dated Tuesday the 11th Dhu '1-Hijja 1238 A. H., the scribe Imdād 'Alī says that he transcribed the copy by the order of Nawwāb Nūr-ul-Hasan Khān Bahādur. The colophon runs thus:

رزقنا الله الخلاص عن تلك الجزيرات وسواكتها وعن جميع الموانع وأوصلنا الى بحر المعانى والحقائق وشرفنا بوصال شيخنا وابينا واستادنا بوقت سپهر روز شنبه بتاريخ يازدهم شهر ذى الحجه في ١٣٣٨ هجرى قدسى حسب الارشاد نواب فلك جناب گردون بارگاه دولت و اقبال همراه

<sup>1.</sup> This MS. of mixed contents contains among others al-Ghazālī's hamaqat ahl al-ibāhat which has meanwhile been edited and translated by O Pretzl, Die Streitschrift des Ghazālī gegen die Ibāhīya, Mūnchen 1933; (not seen); Suhrawerdī's, Pertevname, fol. 52a—79a, Hayakil un-nur, fol. 79b—91a, Mu'nis ul-'Ushshāq, fol. 19b—99a (cf. O. Spies, loc. cit., p. 20) etc.

<sup>2.</sup> This may be an influence from Arabic.

عالیجاه معلی پایگاه عمدة الاعاظم والاعیان صاحب الجود والامتنان جناب نواب نور الحسن خان بهادر دام اقباله و ضاعف حشمته واجلاله از دست فقیر حقیر پر تقصیر عاصی پر معاصی امداد علی غفر الله ذنوبه و ستر عیوبه اتمام یافت بعون ملك الوهاب ـ

We could utilise this manuscript through the kind offices of Mr. Syed Akhtar Imam, M.A. student of Arabic in the Muslim University, who carefully collated our text with this manuscript. We thank him very much for his help We denote the Bankipore manuscript by B while the Constantinopte manuscript is denoted by A. In the list of the variants the abbreviation is means غير موجودة في means.

## IV. Tarjuma lisān ul-haqq wa-huwa risalat ut-tair.

The next treatise belongs to just the same literary genre as the preceding treatises. The author calls it "Translation of the language of Truth and this is The Treaties of the Bird".

#### (a) The Treatise.

According to H Khal. III, p. 418 both Ibn Sīnā and al-Ghazālī have composed Arabic treatises under the same title. H Khal. does not mention that of Suhrawerdī. The Arabic text of Ibn Sīnā's treatise was edited by M.A.F. Mehren with a French translation. By a comparison of the Arabic and Persian texts we come to the conclusion that both are almost identical and that the Persian version is more or less a translation of the Arabic text although there are sometimes additions or omissions in this text or that.

<sup>1.</sup> Traités Mystiques, 2 ième Fascicule, Leiden 1891. According to Zirkili, Qamus, page 251, it was also published again in "Al-Mashriq" Vol. IV, page 772.

The authorship of Ibn Sīnā is quite certain as his disciple al-Jūzjānī and after him Ibn abī Uṣaibi'a¹ mention it, characterising it in the following words: "The treatise of the Bird, an allegorical composition in which he described how he reached the knowledge of Truth".

Thus we have here, as stated by Suhrawerdī himself at the very beginning, a Persian translation of Ibn Sīnā's treatise by Suhrawerdī. <sup>2</sup> Shahrazūrī also mentions the Risālat uṭ-ṭair as one of Suhrawerdī's works. Cf. p. 102, No. 31 of this book.

The treatise itself is a small allegory that hints at the worldly distractions that face, and the impediments that are to be surmounted by the mystic traveller who is represented in the story as a bird.

The Bird relates 3 that some hunters netted a flock of birds in which he was flying, and considered his bondage and imprisonment congenial until one day he saw his other companions free and about to fly, but still having a strip of the bonds on their legs. After some incipient refusal they assisted in setting him free. But they could not remove from his leg the remaining strap which they also wore. After a long flight over seven mountains they came to the eighth where there was the "King" whom they informed about their condition and who expressed his readiness to help them in unfettering the remaining bonds. He, therefore, sent with them a messenger for the execution of that task.

3. Cf. also the statement of its contents given by Mehren, loc. cit.,

рр. 25-26.

<sup>1.</sup> ed. A. Müller, Vol. II, page 19.

<sup>2.</sup> Suhrawerdi, on the other hand, has composed another tract quite similar to Ibn Sīnā's risālat at-ṭair which is entitled al-ghurbat al-gharība. It has always been mentioned among the works of the murdered Shaykh Refer H. Khal. III, 310; Yāqūt VII, 270; Mir'āt al-janān III, 435; and p. 102, No. 27 of this book. Four manuscripts of it are extant in Constantinople; cf. Spies, Mu'nis ul-'Ushshāq, page 13. The edition and translation of this text is under preparation.

The edition of the text is based on the same manuscript Fatih 5426, foll 99b—102a. Although written by the same hand as Safīr-i Sīmurgh the copy of risālat uṭ-ṭair is full of mistakes of the copyist which have been corrected in the footnotes. Other MSS, of it are not known.

### (b) The Commentary.

The author of the Persian commentary <sup>1</sup> is 'OMAR B. SAHLÂN US-SÂWAJĨ. He lived at Nīshāpūr and was an eminent philosopher of the time of Malak Shāh Saljūqĩ. <sup>2</sup> The commentator is the author of *Risâlat-us-sanjarıya fi kâ'inât il-'unsu-riya* (cf. H. Khal. III. 412) and *Tarikh Iṣbahân* (cf H. Khal II, 108). 'Omar b. Sahlān <sup>3</sup> supported himself by selling his transcripts of Ibn Sīnā's ash-Shifa'<sup>4</sup>.

There is only one manuscript of this commentary so far known. It is extant in the British Museum, and described in Catal. Codd. Manuscr. Arab. Mus. Brit., Vol. II, p. 450 No. 26. We thought it desirable to edit this commentary along with the Persian text and to desist from translating it since it has been utilised to a certain extent by the French translator.

### V. Par-i Jibra'il.

"The Wing of Gabriel" is the next of these treatises which will shortly be edited by H. Corbin<sup>5</sup> with a Persian Commentary <sup>6</sup> in the "Journal Asiatique." It is therefore not

<sup>1.</sup> Cf. Brockelmann, Vol, I. p. 456, No. 44; Mehren, loc. cit., p. 25.

<sup>2.</sup> Or of Sultan Sanjar (512-548 A.H.) Cf. Br. Mus. Cat. of Pers. MSS., Vol. II, 439. For the author's *nisba* cf. Yaqût, Mu'jam,ed. Wûstenfeld, Vol. III, p. 24.

<sup>3.</sup> In Flûgel's edition of H. Khal. II, 108 read 'Omar instead of 'Abdullāh; in the Constantinople edition I, 217 read Sahlán instead of Shahlān.

<sup>4.</sup> Cf. Suppl. Pers. MSS. in the British Museum, p. 1087b.

<sup>5.</sup> We learn this from a personal letter to Prof. O. Spies.

<sup>6.</sup> Rotographs of the commentary were sent to him by O. Spies as he had times expressed his desire several times to edit it jointly with O. Spies.

necessary to go into the details although we have carefully studied it. Besides the manuscript in Constantinople, Aya Sofya 4821 <sup>1</sup> another manuscript is extant in Bankipore, No. 2206, fol 25b-31a. It is entitled here "Bayān-iāwāz-i par-i Jibrā'il"

There are some more rasā'il of this kind of which no manuscripts are known to us so far; they are mentioned in Shahrazūrī's *Nuzhat ul-arwāh*. Cf. p. 102 of this book.

Suhrawerdi's works are full of his philosophy and, particularly, his philosophical ideas are scattered about in the accompanying treatises. Although the ideas are not systematically developed, yet we find ample material to work upon. The various aspects of philosophy, ontology, cosmology and psychology can be expounded with the help of his writings. We do not propose here to deal with them in detail<sup>3</sup> as a separate paper on Suhrawerdi's philosophy according to the texts edited here will be published in the next volume of the "Journal of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society."

As regards the translation it has been our endeavour to give a literal translation as far as possible, but at times we could not help translating freely. The quotations from the Holy Quran are given according to the translation of Marmaduke Pickthall, The Meaning of The Glorious Koran, London 1930. In the list of the variants to the texts is means in the first chapter or where the book is quoted for the first time.

<sup>1.</sup> Cf. O. Spies, Mu'nis, p. 19.

<sup>2.</sup> Cf. Suppl. Catal., p. 137.

<sup>3.</sup> Dr. Mohammad Iqbal has dealt with them in general in his book "The Development of metaphysics in Persia," London 1908, pp.120-150.

Our best thanks are due to Dr. H. RITTER in Constantinople for sending us certain rotographs of manuscripts preserved there, to Messrs. Abdul Aziz Memon (Arabic Department) and Zia-i Ahmad Badauni (Persian Department) for some useful suggestions, and to Nawwab Muhammad Ismail Khan, the Acting Vice-Chancellor of the Muslim University, for providing a part of the funds for publication.

## CHAPTER II.

#### TRANSLATION

OF THE

## "LANGUAGE OF THE ANTS"

In the name of God, the Merciful, the Compassionate! O Lord increase my knowledge.

Praise be to the originator of all, for, in reality, all the entirety deserves to acknowledge that the existence of all the existant things is due to witnessing the "essence."

And benedictions be upon the Lord of mankind, Muhammad the chosen—peace of God be upon him, his offspring and their souls.

One of the dear friends who was favourably inclined towards this frail being requested me. I will write a few sentences pointing out the procedure, provided he withholds them from incapable persons—if it pleases God. They are called "Language of the Ants" and success is with God.

## CHAPTER ONE.

A few fleet and loin-girded ants came out of the depth of the darkness of their ambush and their prior abode and made for the desert in order to arrange for their victuals. By chance, some shoots of vegetation came into the region of their observation. In the morning time drops of dew had settled on the sides of their surfaces. One [of them] asked another: "What is this?" Some said: "The source of these drops is the earth." Others said: "They are from the sea."

In this manner a controversy arose. A dextrous ant amongst them said: "Wait for a moment [to see] which way is it inclined, for every one has an attraction towards the side of its origin and an inclination for adhesion to its mine and source. All things are drawn towards their choice. Don't you see that a clod of earth is thrown towards the surroundings, but since its origin is a stone, and since the rule of "All things return to their origin" is well-laid, the clod finally comes down. Whatever retreats to pure darkness has also that [darkness] for its source. And on the side of the light of Divinity this fact is more evident with regard to a noble essence, God forbid any supposition of a union. Whatever seeks light is also from light."

The ants were in this [discussion] when the sun grew warm and the dew began to rise from the face of the vegetation. The ants, [then], came to know that it did not belong to the earth; it went to the air as it belonged to the air. "Light upon light; Allah guideth unto this light whom He will; and Allah speaketh to mankind in allegories." "And that thy Lord, He is the goal." "Unto Him good words ascend, and the pious deed doth He exalt." "

### CHAPTER Two.

Some turtles had a nest on the shore. At a certain time they were gazing upon the sea by way of recreation. A speckled bird was playing on the surface of the water after the habit of the birds. Sometimes it dived and sometimes it emerged. One of them asked: "Is this agreeable form watery or airy?" Another said: "If it had not been watery, what had it to do with water." A third one said: "If it is watery it cannot live without water."

<sup>1.</sup> Quran XXIV, 35.

<sup>2.</sup> Quran LIII, 43.

<sup>3.</sup> Quran XXXV, 11.

The Qadi, a sincere judge, decided the matter in this wise: "Observe it and look after its affairs! If it can live without water it is neither watery nor is it in need of water. The proof of this is the fish that when it leaves the water its life cannot continue." Suddenly a strong wind arose and stirred the water. The small bird took to the height of the air. They said to the judge: "Our satisfaction needs an explanation."

The judge quoting the saying of Abû Tâlib Makkî 1may God sanctify his soul-about our Prophet-Peace of God be upon him-in the chapter "Extasy and Fear" [namely]: "When he puts it on, it removes the order of the 'agl from him and so the "Kaun" and "makan" is taken away from him", said: "In the state of extasy the "makan" was taken away from the Prophet," and that he 2 says about Hasan-i Salih<sup>3</sup> in the chapter "Affection" regarding the "maqam-i Khulla:"4 "The vision appears to him and then the "makan" is rolled up for him." And the great men consider passions amongst the veils of intellect and the body as the place. Husain b. Mansûr says regarding the Chosen-peace be upon him: "He shut the eyes out of kindness." He also says: "The Sûfî is beyond the beings and above the worlds." All are agreed that so long as the veils are not removed observation cannot be acquired. This essence which comes into observation is created and produced.5

All the turtles cried out: "How can an essence relating to place go out of the place and how can it break off from

<sup>1.</sup> Abû Tâlib Muḥammad b. 'Alî al-Makkî led the life of an ascetic and wâ'iz; he lived in Mekka, Basra and Bagdad where he died in 380 or 386. Cf. Brockelmann 1, 200; Târîkh Baghdâd, Vol. III, page 89; Ibn Khallikân p. 602; Nafahâtul-Uns p. 135; Massignon, Lexique, Index, p. 291.

<sup>2.</sup> i. e. Abû Tâlib Makkî.

<sup>3.</sup> The famous ascetic Hasan al-Basri.

<sup>4.</sup> i. e. the stage of "Divine Friendship." Cf. Massignon, Lexique, p. 177; 195.

<sup>5.</sup> Cf. Massignon, La Passion, Vol. II, 559.

the [six] directions?" The judge replied: "I too related this story at this length for this very purpose." The turtles cried out: "We have dismissed you; you are dismissed" and threw dust on him and retired to their nest.

#### CHAPTER THREE.

All the birds were present in the court of Solomon-peace be upon him—except the nightingale. Solomon appointed a bird as a messenger to tell the nightingale "it is necessary for us to meet each other." When the nightingale received the message of Solomon—peace be upon him—he had not come out of his nest. He turned to his friends [saying] "The command of Solomon—peace be upon him—is in this manner and he does not tell lies. He has promised an assembling. If he is outside, an assembling and meeting is not possible inside; and our nest cannot hold him; and there is no other way."

There was an aged one among them. He said: "If the promise of "The day when they shall meet Him" be right and the declaration of "All will be brought before Us" and "Unto Us is their return" Firmly established in the favour of a Mighty King" comes true, the way is this: since our nest cannot hold King Solomon we should also leave the nest and go to him, else meeting will not be possible. Junayd—mercy of God be upon him—was asked: "What is Taṣawwuf?" He recited this verse:

"He sang to me wholeheartedly, and I also sang as he did, And we were wherever they were, and they were wherever we were."

<sup>1.</sup> Quran XXXIII, 43.

<sup>2.</sup> Quran XXXVI, 32.

<sup>3.</sup> Quran LXXXVIII, 25.

<sup>4.</sup> Quran LIV, 55.

#### CHAPTER FOUR.

Kaikhusraw had a world-displaying cup. Whatever he liked he could inspect there. He saw the universe and became informed of concealed things. It had been made by a slave, out of leather, in the form of a cone. He had placed thereon an opening and closing mechanism. When he wanted to see one of the concealed things he opened the cover. When he had opened all fastenings it did not come out. When he had closed all it came out of the turning instrument. When the sun was on head, he placed that cup against it. When the light of the sun fell on it all drawings and lines of the world appeared there. "And when the earth is spread out and hath cast out all that was in her, and is empty and attentive to her Lord in fear! Thou, verily, O man, art working toward thy Lord a work which thou wilt meet (in His Presence)." 1 "Not a secret of you will be hidden."2 "A soul will know what it hath sent before it and what left behind."3

#### Verse:

"When I heard from my master the description of the cup of Jem I was myself the world-displaying cup of Jem".

## Verse:

"They talk of the world-displaying cup, Our woollen cloth is that old buried cup."

This is from Junayd:" "The nightly flashes of light shine when they appear."

## CHAPTER FIVE.

Someone became friendly with one of the kings of the Jinns. He said to him: "How can I see you?" He replied:

<sup>1.</sup> Quran LXXXIV, 3—6.

<sup>2.</sup> Quran LXIX, 18.

<sup>3.</sup> Quran LXXXII, 5.

"If you want to have the advantage of seeing us put some frankincense in fire and throw away all the pieces of iron that are in the house; and of the seven metals, all that produce noise and sound. "Pollution shun!" And remove everything that has noise in stability and companionship. "Then bear with them and say: Peace!" Then look out of the window after having sat in a circle and having burned frankincense. You will see me; for others "it is an evil similitude." They asked Junayd—may God have mercy on him: "What is Taṣawwuf?" He replied: "They are the people of a house which nobody except them enters." Khwaja Abû Sa'îd Kharrâz a may God have mercy on him—said:

"My qualities rose for the sovereign altogether,

My qualities disappeared when you disappeared from the prison,

And he disappeared on whose account was my absence,

So this was my annihilation, understand, O people of senses."

In reply to one he says the verse:

"I am perplexed and I do not know on account of my perplexity who I am,

Except what people say about me and my companions."

One of the great men says: "Cut off the attachments and cast out the obstacles so that you witness the Lord of the

<sup>1.</sup> Quran LXXIV, 5.

<sup>2.</sup> Quran XLIII, 8.

<sup>3.</sup> Quran XVI, 62.

<sup>4.</sup> Abû Sa'id Aḥmad b. 'Îsâ al-Kharráz, born in Bagdâd died in Cairo in 286 A. H.-899 A. D. For his life of Târîkh Baghdâd, Vol. IV p. 276; Shadhârât II 192; his doctrine is developed by Massignon, Lexique Technique, p. 270-73; Selections from his sayings: Massignon, Textes inédits p. 42.

creatures." He said: "When we did so and fulfilled all the conditions:" "the earth shineth with the light of her Lord, and it is judged between them with truth" and it is said, "Praise be to Allah, Lord of the worlds. Peace be upon those meeting-places, verily they are the path of my approach to water and the channel of my north wind."

#### CHAPTER SIX.

At a certain time, some bats turned hostile towards a chameleon and the animosity between them became violent. The controversy between them transgressed the limit. The bats decided that when the darkness of the night is diffused over the surface of the firmament and the sun goes into the enclosure of sunset, they will gather and make an attempt against the chameleon and will take the chameleon captive like warriors in order to punish it according to their heart's desire and to kill it by the way of vengeance. When the time at their disposal came to an end they came out and dragged the poor chameleon to their house of adversity by assisting and helping one another. They kept it captive for that night. In the morning they said: "What is the mode of punishing this chameleon?" All agreed on killing it. Then they consulted one another about the manner, and came to the conclusion that there is no punishment worse than looking at the sun. Altogether, in analogy of their own conditions, they did not regard any punishment worse than association with the sun. They terrified it of looking at the sun. The chameleon itself wished that of God. The poor chameleon desired in its heart this sort of death. Husain-i Mansûr says:

> "Kill me, O my confidants; killing me is my life, My life is my death and my death is my life."

<sup>1.</sup> Quran XXIX, 69.

When the sun arose they threw it out of their house of misfortune, in order that it may be tortured by the rays of the sun, and that torture was its vivification and "Think not of those, who are slain in the way of Allah, as dead. Nay, they are living. With their Lord they have provision; jubilant [are they] because of that which Allah hath bestowed upon them of His bounty." 1

If the bats knew how much kindness they had done to the chameleon by that punishment and what defect they have by loss of its pleasure they would have died out of anger.

Abû Sulaimân of Dârân<sup>2</sup> says: "If the heedless knew what pleasures of the gnostic they lack, they would die out of sadness."

#### CHAPTER SEVEN.

Once a hoopoo on his way, fell amongst the fairies, and alighted in their nest. The hoopoo is known for extreme keen-sightedness. The fairies are purblind; as the story of their states is well-known to the Arabs. The hoopoo passed the night in their nest and they asked all sorts of news from him.

In the morning the hoopoo prepared to depart and decided to leave. The fairies said: "O wretch, what is this novelty that you have introduced? Do they travel in the

<sup>1.</sup> Quran III, 163.

<sup>2.</sup> Abû Sulaimân 'Abdarraḥmân b. 'Atiyah ad-Dârânî, disciple of 'Abdalwâḥid b. Zaid (cf. Massignon, Textes p. 5), was born in the year 140 A. H. in Wâsit. He left his native place about 180 and settled down at Dârâyâ, in the plain of Damascus, where he died in 215 A. H. His disciple was Aḥmad b. abi'l-Hawwârî who edited the works of his master. Cf. Massignon, Lexique p. 197 sqq.

day?" The hoopoo replied: "This is a strange thing; all movements are done in the day." The fairies said: "Perhaps you are mad. How can anyone see a thing in the dark day when the sun becomes dark?" He answered: "It is just the opposite. You have all the lights of this world through the light of the sun. All the luminous objects obtain light and acquire brilliancy from it. They call it "eye of the sun," because it is the source of light."

They compelled him (to explain) how anyone can see a thing in the day. He said: "In imagining things we connect them with ourselves. All persons see in the day and behold, I am seeing. I am in the world of observation. To my eyes the veils are removed. In spite of my doubts I perceive brilliant surfaces by way of revelation."

The fairies, on hearing this story, forthwith began to lament and raised a tumult and said to one another: "This bird asserts perspicacity in the day when there is a presumption of blindness." They immediately attacked the eyes of the hoopoo with their beaks and claws and abused him and called him "one who can see in the day" because purblindness was a virtue to them. They said: "If you do not repent there is fear of your death." The hoopoo thought: "If I do not withdraw they will kill me because mostly they wound the eye; and death and blindness will occur simultaneously." He received the inspiration "Speak to the people according to their intelligence." He immediately closed his eyes and said, "Here! I have also attained to your state and become blind."

When they found things to be thus, they refrained from beating and charging. The hoopoo came to know that the proposition, "To divulge the Divine secret is unbelief, to divulge the secret of predestination is rebellion, and to publish a secret is unbelief" is current amongst the faries.

Upto the time of departure he used to pretend blindness with great difficulties and used to say:

"Many a time have I said that I will divulge, Whatever secrets there are in the world. But out of fear of the sword and slaps on the neck There are a thousand ties on my tongue."

He was distressed in himself and said: "Verily in the house of my friend is knowledge in a great amount, if I find for it those who will take it." "If the veil is removed, my belief will not be increased" and the verse "So that they worship not Allah Who bringeth forth the hidden in the heavens and the earth." "And there is not a thing but with Us are the stores thereof; and We send it not down save in appointed measure." 2

#### CHAPTER EIGHT.

A king had a garden which was never without sweet basils, verdure, and places of pleasure, in all the four seasons. Great streams were running there and many varieties of birds produced different sorts of tones on the sides of the branches. Every tune that could come to the mind and every beauty that could come to the imagination was available in that garden. Of all that, there was a number of peacocks with extreme gentleness, beauty and grace, that lived and resided there.

One day the king caught a peacock out of them and ordered him to be sewn in leather so that no colour of his feathers remained visible. He could not observe his beauty however much he tried. According to his (king's) order a basket was placed over him in the garden which had not but

<sup>1.</sup> Quran XXVII, 25.

<sup>2.</sup> Quran XV, 27.

one hole through which they put a little millet for the sake of victuals and provision of his livelihood.

Times passed. This peacock forgot himself, the kingdom, the garden and the other peacocks. He looked at himself and could not see anything except the dirty and wretched leather and a very dark and uneven habitation. He made up with that, and confirmed in his mind that there can be no land larger than the base of the basket. So that he firmly believed that if anyone contends a pleasure and a dwelling and a perfection beyond this, it will be absolute heresy, complete blunder and pure ignorance. But, whenever a wind blew and he received the smells of flowers, trees, roses, violets, jessamines and varieties of basils through that hole he found a strange pleasure. A commotion appeared in him and he experienced the delight of flight. And he felt a desire in him, but he did not know where the desire came from, because he considered himself no other than the leather, and the world no other than the basket, and the food no other than the millet. He had forgotten everything.

And also, when he sometimes heard the notes and sounds of the peacocks and the tunes of the other birds, his desire and inclination became manifest, but he did not become aware through the sounds of the birds and the blowing of the morning breeze. One day he was enjoying these:

"There came to me the morning breeze almost saying: I am a messenger to you from the friends."

For a long time he remained meditating what that sweet smelling wind was and where those melodious sounds came from.

"O lightning that flashes,
From what sides of the enclosure do you spread?"

He could not understand while at those "times" a happiness involuntarily appeared in him.

Ah, if but Lailà once would send me a greeting down of grace, though between us lay the dust and the flags of stone,

My greeting of joy should spring in answer, or there should cry toward her an owl, ill bird that shrieks in the gloom of graves!<sup>1</sup>

This ignorance of his was due to his having forgotten himself and his country. "They forgot Allah, therefore He caused them to forget their souls." Every time when a wind or a sound came from the garden he felt a desire without discerning its cause or knowing its reason.

"The lightning of Ma'arra travelled after the middle of the night,

It passed the night at Râma<sup>3</sup> describing its weariness,

It deeply grieved riders, horses and camels
And increased till it was about to grieve the

saddles."4

He remained in that perplexity for many days, till one day the king ordered: "Bring the bird and set it free from the basket and the leather." "There is but one shout<sup>5</sup> and lo!

<sup>1.</sup> These verses, taken from the Hamâsa, figure in the famous tale which is told of the death of Lailâ, the beloved of Taubah, son of al-Humaiyir. Cf. the translation by Ch. J. Lyall, Ancient Arabian Poetry, London 1885, p. 76.

<sup>2.</sup> Quran LIX, 20.

<sup>3.</sup> Name of a place.

<sup>4.</sup> From the beginning of Siqt uz-zand by Abu 'l-'Alâ al-Ma'arrî. Cf. Sharh at-tanwîr 'alâ siqt az-zand, Cairo 1303, p. 23.

<sup>5.</sup> Quran XXVII, 19.

from the graves they hie unto their Lord." 1 "When the contents of the graves are poured forth and the secrets of the breasts are made known, on that day will their Lord be perfectly informed concerning them." 2

When the peacock came out of the veils he saw, himself in the garden, and his colours, and the garden, and the flowers, and the figures, and the expanse of the world, and the ability of walking and flying, and the sounds and tunes of other birds. He remained astonished about the state of affairs and felt regret. "Alas, my grief that I was unmindful of Allah; "And now We have removed from thee thy covering, and piercing is thy sight this day." "Why, then, when [the soul] cometh upto the throat [of the dying] and ye are at that moment looking; and We are nearer unto him than ye are, but ye see not." "Nay, but ye will come to know!" Nay, but ye will come to know!"

#### CHAPTER NINE.

All the stars and constellations spoke to Idris—peace be upon him. He asked the moon: "Why does your light decrease sometimes and increase at others?" She replied: "Know you! that my body is black, but polished and clear and I have no light. But when I am opposite to the sun, in proportion to the opposition an amount of his light? appears in the mirror of my body; as the figures of the other bodies appear in the mirror. When I come to the

<sup>1.</sup> Quran XXVI, 51.

<sup>2.</sup> Quran C, 9-11.

<sup>3.</sup> Quran XXXIX, 57.

<sup>4.</sup> Quran L, 27.

<sup>5.</sup> Quran LVI, 82.

<sup>6.</sup> Quran CII, 3-4.

<sup>7.</sup> Cf. mathalu nûrihi in Quran XXVI, 35.

utmost encountering I progress from the nadir of the new moon to the zenith of the full moon. Idris inquired from her: "How much is his friendship with you?" She replied: "To such an extent that whenever I look at myself at the time of encountering I see the sun because image of the sunlight is manifest in me, since all the smoothness of my surface and the polish of my face is fixed for accepting his light. So, every time when I look at myself I see the sun. Do you not see that if a mirror is placed before the sun the figure of the sun appears in it? If by Divine decree the mirror had eves and looked at itself when it is before the sun, it would not have seen but the sun, in spite of its being iron. It would have said: "I am the sun," because it would not have seen in itself anything except the sun. If it says: "I am the Truth" or "Glory be to me! How great is my glory" 1 its excuse must be accepted; even the blasphemy "wherefrom I came near, verily, you are me."

#### CHAPTER TEN.

For one who lives in a house, if the house is in directions he is also in directions. This is also necessitated on the negative side in this way: "He vacated a house for me, who am one of the broken-hearted." God is free from place and direction. The supposition of the rescinders is wrong, namely, "Firmness of resolution comes proportionately to the people endowed with resolution," and everything of the house resembles the landlord. "Naught is as His likeness; and He is the Hearer, the Seer." Never can the house and the landlord be one.

<sup>1.</sup> For the explanation of "subḥânî" see Massignon, Lexique, p. 249 sqq.

<sup>2.</sup> Quran XLII, 9.

<sup>3.</sup> This is a very condensed chapter. Many things have been taken for granted. It, therefore, seems necessary to trace the development of the ideas of the author. This chapter is written in refutation of those who confine God to directions. They say that it is the knowledge of God and

#### CHAPTER ELEVEN.

Whatever is useful and good is bad; whatever is the veil of the way is the unbelief of men. To be satisfied with self through what it acquires and to make up with that is a weakness in the path of the [mystical] travelling and to be pleased with oneself is vanity, although it is on account of Truth. To turn the face towards God entirely is liberation.

# CHAPTER TWELVE.

A fool placed a light before the sun and said: "O mother, the sun has made our light invisible." She replied: "If it is taken out of the house, especially near the sun, nothing will remain. Then the light and its brilliancy will vanish." But when one sees a big thing he considers a small one contemptible in comparison with that. One who enters a house from the sunshine cannot see anything although it (the house) is illuminated. "Everyone that is thereon will pass away; there remaineth but the countenance of thy Lord of Might and Glory." I "Is not everything except God in vain?" 2 "He is the First and the Last, and the Outward and the Inward; and He is Knower of all things."

not God Himself that is present everywhere. In fact, they have assigned Him a definite place, the 'arsh. The author meets their arguments by saying: God does not live in a place, and He is therefore not in directions, because he who lives in a house is in directions, since the house is in directions. He also proves this by a negative proof according to نرغ لو ليان . He further negates their contention of "Everything of the house resembles the landlord" which is based on على قدر اهل الحز المل المنز على المنز عل

<sup>1.</sup> Quran LV, 26-27.

<sup>2.</sup> From Labid; cf. A. Huber, Der Diwân des Lubid, ed. C. Brockelmann, Leiden 1891, p. 28.

<sup>3.</sup> Quran LVII, 3.

# CHAPTER III.

#### TRANSLATION

OF THE

## NOTE OF SIMURGH

In the name of God, the Merciful, the Compassionate. With Him is might and strength.

Praise be to the Bestower of life and the Creator of all existing things and blessing be upon the masters of Prophecy and the leaders of prophetic appearance, upon the Master of the great Shari'a and the Guide of the examplary path, Muhammad, the Chosen—Peace and benediction be upon him.

Now to begin: These are a few sentences written about the states of the Brethren of Seclusion. And the description thereof is limited to two parts: the first part is about the Beginnings and the second part about the Ends.

This treatise is known as "The Note of Simurgh¹ who has no tongue. And if at the outset we were to give an introduction about the state of affairs of this respectable bird and his residence: the bright-minded have shown that anyone who goes to the Mountain of Qâf² in the spring season and renounces his nest and plucks off his feathers with his beak³ when the shadow of the Mountain of Qâf

پر خود می کند طاؤسی بدشت یك حکیمی رفته بود آنجا بگشت گفت طاؤسا چنین پر سنی بی دریغ از بیخ چون بر می کنی

<sup>1.</sup> For Sîmurgh ef. Encyclopaedia of Islam s.v. Sîmurgh.

<sup>2.</sup> Cf. Encycl. of Islam s.v. Qâf and Hibbatuddîn ash-Shahrâstânî, Jabal Qâf, Baghdâd 1346.

<sup>3.</sup> Cf. Mathnawî of Jalâluddîn Rûmî, Books V and VI (Text), ed. by R. A. Nicholson, pp. 36-37.

falls on him for a space of a thousand years of the time "Verily a day with your Lord is like a thousand years" and these thousand years are in the eyes of the People of Reality like a dawn from the East of the Divine realm—in this time he becomes a Simurgh whose note awakens the sleepers. His residence is in the Mountain of Qaf. His note reaches all; but it has few hearers. All are with him and the majority are without him 3; as the poet says:

"You are with us, but not ours,
You are the soul and are therefore invisible."

And his shadow is the cure for the sufferers who are entangled in the whirlpool of the diseases of dropsy and atrophy, and it avails leprosy and removes various afflictions. This Simurgh flies without moving, soars without travelling, and comes near without traversing distance.

But know you, that all colours are in him but he is colourless; and his nest is in the East and the West is [also] not devoid of him. All are occupied with him and he is free from all. All are filled with him, and he is empty of all. And all sciences emanate from the note of that bird. Wonderful musical instruments like the organ and others have been derived from the sound of that bird; as the poet says:

"Since you have not even seen Solomon, How can you know the language of birds?"

His food is fire.<sup>4</sup> If one ties a feather out of those feathers on his right arm and walks over fire, one will be

عشق آتشیست کاتش دوزخ غذای اوست بس عشق روزه دار تو در دوزخ هوا

<sup>1.</sup> Quran XXII, 46.

<sup>2.</sup> i.e. it is heard by a few.

<sup>3.</sup> Cf. St. John I, 10-11.

<sup>4.</sup> Cf. Khaqani, British Museum MS. No. add 25018, fol. 9a.

proof against fire.<sup>1</sup> And the morning breeze comes from his breath, therefore the lovers tell it the secrets of their hearts and minds.

And all that has been written here is concealed from what is in the breast; a part of it is a brief account of him and his note.

# First Part about the Beginnings and it has three Chapters.

Chapter one on the excellence of this science. Chapter two on what appears to the Ahl-i-Badâyâ. Chapter three on Tranquillity.

# Second Part about the Ends and it has three Chapters.

Chapter one on Annihilation.

Chapter two on The more learned one is the more perfect he is.

Chapter three on The affirmation of man's relish towards the

Truth.

# PART ONE ABOUT THE BEGINNINGS CHAPTER ONE

ON THE EXCELLENCE OF THIS SCIENCE OVER ALL OTHER SCIENCES.

Be it not unknown to the light-hearted that the preference of a science to others is due to several reasons. Firstly, the "known" should be nobler, e. g. gold-smithship is preferable to pack-saddle-craft; because that deals with gold and this other with wood and wool.

Secondly, because the arguments of this science are stronger than those of any other science.

<sup>1.</sup> Cf. Encycl. of Islam s.v. Simurgh s.v. and O. Spies in "Handwoerterbuch des deutschen Maerchens, herg von L. Mackensen, Vol. II, p. 71.

Thirdly, because occupation therein should be more momentous and its advantage greater.

And in comparison to other sciences all the signs of preference are found in this science.

With regard to the "object" and the "known".—It is apparent that the object and the aim of this science is Truth. And it is impossible to compare other existant things with His grandeur.

With regard to ascertainment of argument and corroboration of proof 1.—It is established that observation is stronger than argumentation. The Masters of the art of Kalam consider it lawful that God the Almighty should give man the necessary knowledge about His existence, qualities and so on. Since it is lawful, the acquisition of some knowledge of this sort is undoubtedly superior to that which necessitates bearing the troubles of observation, labours of reasoning, and falling into the places of doubts and abodes of suspicion. One of the Sufis was asked, "What is the proof of the existence of the Creator?" He replied: "For me it is the morning instead of the lamp." Also another one of them says: "The semblance of one who seeks after the Truth through arguments is like one searching after the sun with a lamp."

Since the masters of the principles have accepted and agreed that in the next world God the Almighty will create in men a perception in the sense of vision, to see God without mediation; argument, proof, and admonition are no considerations with the People of Truth. So according to these principles it befits [Him] to create in his [man's] heart perceptions of this kind in order to see Him in this world without any mediation and proof. And it is therefore that 'Omar—may God be pleased with him—said, "My heart has

<sup>1.</sup> In the following argument the author tries to explain that ma'rifa employs observation (mushahada) and discards argument and proof (employed by other sciences), because observation is stronger than argument and proof, and because in face of it there is no need for them.

seen my Lord" and 'Alî—may God beautify his face—says, "If the veil is removed, my belief is not increased." And here secrets are concealed which are not proper [to be dealt with] in this place.

With regard to importance.—There is no doubt that for men there is nothing more important than the greatest felicity. Rather, all questions cannot be treated in this brief treatise. And the greatest of the means of access is  $ma^i rifa$ .

So from all aspects it is proved that  $ma^*rifa$  is nobler than all sciences.<sup>2</sup> And Junayd—peace be upon him—said, "If I knew that under the sky there is a science in this world nobler than that in which the seekers of  $ma^*rifa$  contemplate, I would have engaged myself to buy it and would have toiled in the best way to acquire it until I had got it."

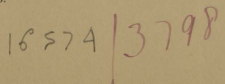
CHAPTER TWO ON WHAT APPEARS TO THE AHLI-BADAYA.

The first lightning that comes to the souls of the Seekers from the presence of Divinity is accidents and flashes; and those lights dawn upon the soul of the [mystic] traveller from the world of Divinity; and it is delightful.

Its onrush is like this: that a dazzling light suddenly comes, and soon disappears; and "He it is Who shows you the lightning."

From the second point of view it refers to the "times" of the Companions of Seclusion. The Sûfîs call these accidents "time" and it is therefore that one says, "Time is sharper than the sword" and they have said, "Time is a cutting sword." In the Book of God there are many references to that, as it is said: "The splendour of His light-

Cf. L. Massignon, La Passion II, 545; the same, Tawasin p. 156.
 Quran XIII, 13.



<sup>1.</sup> Lit. "I do not take certainty in excess". Cf. also p. 22.

ning almost takes away the eye-sight." Wasițî² was asked, "Wherefrom is the restlesness of some people in the state of hearing music?" He answered, "There is a light which appears and is then extinguished;" and quoted this verse:

"From them a flash came to the heart.

The flash of the lightning appeared and dwindled away." "And therein they have food for the morning and the night."4

These flashes do not come at all times. At times they are intercepted. And when ascetic exercise increases, lightnings come more often, until that limit is reached that whatever man looks into, he sees some of the states of the next world. Suddenly these dazzling lights become successive: and may be after this the limbs are shaken.<sup>5</sup> As is well-known, the Prophet—peace be upon him—says in expectation of this state, "Verily, for your Lord there are blasts of His mercy in the days of your time, provided you expose yourselves thereunto."

At the time of break, the dovotee seeks the help of gentle thought and pure commemoration, against the impurities of carnal desires, in order to regain this state. And it is pos-

- 1. Quran XXIV, 43.
- 2. Abû Bekr al-Wâsițî (died 331) is meant here. For his life see Nafaḥât al-uns, edited by W. Nassau Lees, Calcutta 1859. His works have been utilised by Sulamî in his Tafsîr, cf. L. Massignon, Textes inédits, p. 72; Lexique Technique, p. 293; Kitâb al-Ṭawâsîn, p. 215. Al-Wâsiţî's sayings have been collected by Ibrâhîm Miskîn in the year 1067 A. H. in a book entitled "Tarjamat-i aqwâl-i Wâsiţî" of which a manuscript is preserved in Calcutta A S B 1273.
  - 3. The metre of this line is Ramal. The line alludes to Quran XIII, 13.
  - 4. Quran XIX, 62.
  - 5. As an after-effect.
  - 6. See also Mu'nis al-'ushshaq, p. 42.

sible that sometime this state does come to one who is without ascetic discipline, but he remains unaware.

If one waits for it in the days of 'Id-festivities when men go to places of worship, and when raised voices and loud glorifications and harsh clamours take place and sounds of cymbals and trumpets prevail—if he is a man of intelligence having a sound nature and rememorizes the divine states, he will at once find this effect which is very pleasant.

And likewise it is in battles when men come face to face and the clamour of the warriors rises and there is neighing of the horses and the sounds of the drum and the military band become louder, and men engage in fight and unsheath swords: If some one has a little purity of heart, even if he is not a man of [ascetic] discipline, he will come to know of this state provided that at that time he rememorizes the divine states and brings to mind the souls of the departed and the observation of [Divine] Majesty and the rows of the high assembly.

Similarly, if somebody sits on a galloping horse and makes it run very hard<sup>1</sup> and thinks that he is leaving the body aside and becoming extremely reverent and going to the presence of [Divine] Existence in the state of the soul exclusively and to be included in the rows of the saints—an effect like this state will also appear to him, although he is not a devotee of discipline. And here there are secrets which only a few can understand in these days.

When these lightnings come to men they affect the brain to some extent, and it<sup>2</sup> may also appear in the brain and shoulder and back, etc; so that the vein begins to pulsate and

and is not commonly found now-a-days, comp. also the use of in the same way.

<sup>2.</sup> i. e. the effect.

it is very pleasant, and he also tries to complete sama'. So far this is the first stage.

CHAPTER THREE ON TRANQUILLITY.

At length when the lights of the Secret reach the utmost extremity and do not pass away quickly and remain for a long time, that is called "Tranquillity" and its delight is more perfect than the delights of other flashes. When a man returns from Tranquillity, and comes back to [the ordinary state of] humanity, he is highly regretful at its separation; and regarding this one of the saints has said:

"O breath of the soul, how good are you,
One who is emerged in you has tasted the food of
intimacy."

In the Holy Quran Tranquillity is mentioned many times, as it is said: "And God sent down His tranquillity" and in another place He says "He it is Who sent down Tranquillity into the hearts of the faithful that they might add belief unto their belief." He who attains Tranquillity knows about the minds of men, and acquires knowlege of unknown things, and his penetration of mind becomes perfect. The Chosen—God bless and keep him and his family—informed about it, saying, "Fear a believer's penetration of mind, for he perceives with the light of God." And the Prophet—peace be upon him—says about 'Omar—be God pleased with him, "Verily, Tranquillity speaks through the tongue of 'Omar;" and he also said, "Verily, in my community there are mutakallimûn and muḥaddithûn and'Omar is one of them."

One who possesses Tranquillity hears very pleasant sounds from the high Paradise, and spiritual discourses reach him; and he becomes comfortable; as is mentioned in the Divine Revelation: "Verily, in the remembrance of God do hearts find rest!" And he witnesses very fresh and

<sup>1.</sup> Quran XLVIII, 26.

<sup>2.</sup> Quran XLVIII, 4 3. Quran XIII, 28,

pleasant forms through the compact of his contiguity with the spiritual world.

Of the stages of the People of Love this is the intermediate one.

In the state between awakening and sleep he hears terrible voices and strange noises at the time of the slumber of Tranquillity and sees huge lights and he may become helpless through superabundance of delight.

These accidents are according to the Seekers [of Truth] and not in the manner of a group who close their eyes in their privacy and cherish phantasies. Had they sensed the lights of the truthful, many would have been the sorrows encountering them; "And there those who deemed it vain will lose."

# PART TWO ABOUT THE ENDS and it has three Chapters.

### CHAPTER ONE ON ANNIHILATION.

And this Tranquillity becomes such that if man desires to keep it off from himself he cannot do so. Then man reaches such a stage that whenever he likes, he gives up the body and goes to the world of [Divine] Majesty; and his ascents reach the high spheres. And whenever he likes or desires he can do so. So whenever he looks at himself he becomes happy, because he discerns the radiance of God's light [falling] on him. Hitherto it is a defect.

If he exerts further, he also passes this stage. He becomes such that he does not look on himself and his knowledge of his existence is lost; this is called "fana-i-akbar".

<sup>1.</sup> Quran XL, 78.

When one forgets himself and also forgets the forgetfulness it is called "fana dar fana".

And as long as they delight in ma'rifa they are at a loss. This is reckoned amongst latent polytheism. On the other hand, he reaches perfection when he loses knowledge 1 in the "known", because, whoever delights in "knowledge" likewise as in the "known" has made that 2 his object. He is "alone" when in the "Known" he gives up the thought of "knowledge." When the knowledge of humanity also disappears it is the state of Obliteration, and is the stage of "Everyone that is in it, will pass away and there remaineth but the face of Thy Lord, the Glorious and Beneficient." "8

One of the Seekers says that "There is no God but God" is the unification of the common-folk, and "There is no He but Him" is the unification of the higher class. He has erred in the classification.

There are five grades of Tauhid. One is "There is no God but God" and this is the unification of the commonfolk who negative Deity<sup>4</sup> from what is not God. These people are the commonest of the common.

Beyond this sect there is another group, nobler in comparison to these and commoner in comparison to another sect. Their unification is "There is no He but Him". This [group] is higher than the first one. And their place is higher, because the first group only negative divinity from what is

<sup>1.</sup> i.e., knowledge about the acquirements.

<sup>2.</sup> i.e., knowledge.

<sup>3.</sup> Quran LV, 27, 28.

<sup>4.</sup> i.e., negate divinity from what is not God.

not God. This other group did not restrict themselves to negating Truth from what is not Truth. On the other hand, in face of the existence of God, the Almighty, they have negated all other existences. They have said: "Heship" is for Him, none else can be called "He" because all "Heships" emanate from Him. So "Heship" is exclusively meant for Him.

Beyond these there is another group whose unification is "There is no Thou but Thou". This group is higher than that which addressed God as "Him". "Him" is used for the absent. These negate all "Thouships" which in occasioning "Thouship" asserts the existence of oneself; and they refer to the presence [of God].

There is a group above these and these are higher still. They say: When someone addresses another as "thou" he separates him from himself, and he asserts duality; and duality is far removed from the world of unity. They lost and considered themselves lost in the appearance of God, and said: "There is no I but Me". They spoke truer than all these. I-ship, Thou-ship, and He-ship are all superfluous reflections about the essence of the unity of the Self-existant. They submerged all the three words in the sea of Obliteration and destroyed expressions and annihilated references: "And everything will perish save His face."1 And their place is more elevated. As long as a man has human attachments with this world he will not reach the world of Divinity above which there is no other stage since it has no end. A pious man was asked: "What is taşawwuf?" He answered: "Its beginning is God and as regards the end it has no end."

<sup>1.</sup> Quran XXVIII, 88.

## CHAPTER TWO ON THE MORE LEARNED ONE IS THE MORE PERFECT HE IS.

There is a well known tradition of the Prophet saying: "Never has God created an ignorant Wali". The Master of the great Shar'ia, with all his perfection, was commanded to increase [his] knowledge; and God, the Almighty, orders him: "And say, O my Lord, increase me in knowledge." One of his blessing sayings is, "No morning will come for any day of yours in which knowledge is not increased". So, when such is the case with the Prophet what will be the case with others?

For this knowledge which comes to the gnostic through revelation it is not necessary to deal with divorce, business, taxation and transactions because this is an exoteric science; rather, it comes through discovering the affairs of the selfexistence and [Divine] Majesty and Protectorship, and the arrangement of the organisation of existence, and the world of angels, and the hidden secrets in heaven and earth; as He said: "Say [unto them, O Muhammad]: He Who knoweth the secret of the heavens and the earth hath revealed it."

To find out the secret of predestination and to divulge it is forbidden; as in prohibiting it the saying of the Prophet distinctly commands: "Predestination is the secret of God, so do not divulge it."

The People of Reality are all of opinion that divulging the secret of predestination is heresy. Also all that is within the knowledge of the Men of Reality is not put into expression, lest all people practise it, because the beauty of the Majesty of [Divine] Oneness is above this

Quran XX, 113.
 Quran XXV, 7.

that it should be the passage of every comer, and the objective of every messenger, and the aim and object of every seeker—while, "Few of my servants are thankful." 1

In the nature of mankind, in spite of the great number of the limbs of the body, there is not more than "one dot" worthy of the horizon of Divinity. "We found there but one house of those surrendered [to Allah]." So when the case of the constitution of a person is in this fashion that out of the many faculties and limbs, and of the composition of mankind with its multiplicity of compositions, there is not more than one 4 capable of making progress, then the condition of a populated place should also be conjunctured to be in the same wise. Then the talk is better unexpressed; and these are two couplets of mine:

"In the corner of the tavern are many men,
Who read the secrets of the tablet of existence.
They are out of the evil of the afflictions of the
revolutions of the firmaments,
They know; and are glad and happy."

A man possessing in sight should always investigate strange things and realities, and express only that much which is worthy of his mind. Husain Manṣūr-i-Hallāj—God's mercy be upon him—said: "Love between two persons becomes fast when between them no secret remains hidden." So when love becomes perfect, the secrets of hidden and concealed sciences and of the corners of the existing things do not remain concealed to him.

Since the acme of the perfection of man is to attain the resemblance of God the Almighty, and since the knowledge

<sup>1.</sup> Quran XXXIV, 12.

<sup>2.</sup> Refers to the heart.

Quran LI, 36.
 The same nuqta.

of Perfection is a quality of his, ignorance is a defect in him.

It therefore follows that whoever knows more about the realities of His existence is nobler. And in short: ignorance is hideous.

CHAPTER THREE ON THE AFFIRMATION OF MAN'S RELISH AND AFFECTION TOWARDS GOD, THE ALMIGHTY.

The belief of the Mutakalliman and the whole of the Ahl-i usual is that man should not take to God for his friend, because friendship consists in the inclination of the soul for a homogeneous being, and God, the Almighty, is above having any kindredship with the creation: rather affection consists in man's obedience towards God.

The People of ma'rifa affirm affection and relish. And in that homogeneity is not a condition according to them; since [sometimes] a man likes a colour or an object, in spite of the fact that it is not homogeneous with him. Affection towards God the Almighty has no connection with animal faculties, rather there is a divine point which is the centre of the secrets of Truth, in man. And this affection is related to Dhauq. And affection is finding pleasure of one person in imagining the presence of another: and in this homogeneity is not a condition.

Love consists of an affection which has transgressed its limit. It gives rise to the acquisition of desire and yearning. Every yearner has by matter of necessity acquired one thing and not another, because if he has acquired all the beauty of the beloved, he will not remain behind [seeing] his face; and also, if he has acquired and comprehended nothing his desire will not be fulfilled. So all yearning is the acquisition of the non-acquired. But yearning is defective, because it necessitates non-acquirement.

The discourse about the affirmation of relish means the acquirement of perfection with regard to a thing and the knowledge of the acquisition. When perfection with regard to things is acquired and the acquirer is unaware of it, it is not perfection. When the eye acquires perfection with regard to things it consists of the sight's vision of subtle things; and it discovers that, and is relished thereby. The sense of hearing has a relishment, and that is perception of the subtle hearings of pleasant voices. The sense of smell perceives subtlities of pleasant smells: and like-wise in the same manner it is with all other faculties. Perfection, with regard to the rational soul, is the knowledge of Truth and comprehension of realities. So when the soul acquires that, its perfection with regard to supreme things comes from the illumination of the light of Truth, and rises to perfection with regard to God, of which the relish is greater still, because its comprehension is nobler.

The human soul is the noblest of the Seekers and Truth is the greatest of the "known." So relish must be more perfect; but the impotent man has no sense of the pleasures of copulation, though he hears that men enjoy it to their full: and that old man has said well: "One who did not taste, does not know."

This story is the affirmation of relish and affection. In the days of Junayd—peace of God be upon him—the Sûfîs were reported against. Ghulâm Khalîl¹ and a number of Mutakallimân and Fuqahâ' scandalised the Brethren of

<sup>1.</sup> Ghulâm Khalîl (died 275) whose full name is Abû 'Abdallâh Ahmad b. Muḥammad b. Ghâlib b. Khâlid al-Baṣrî was a Hanbalite faqîh, traditionalist and ascetic, cf. Târîkh Baghdâd V, 78; Nafaḥât ul-Uns and Abu 'l-Maḥâsin, Nujûm, Vol. II, 79. He urged the Caliph to put Junayd, Nûrî etc., to death since they were freethinkers and heretics cf. Tadhkirat al-Awliyâ' II, 48. See also Kashf ul-maḥjûb, Transl. p. 191 and Massignon, Textes p. 212.

Seclusion and gave a verdict of their heterodoxy and infidelity and produced witnesses and documents. In that calamity Junayd withdrew himself. Amīrul-qulūb Abu 'l-Husain Nūri ¹ and Kattānī² and Zaqqāq³ and a number of great men were produced in the assembly of justice. The executioner intended to kill [them]. It is a well-known story that Abu 'l-Husain Nūrī made haste to open the execution.⁴ He was asked about it and said: "I wished to sacrifice for my brethren the one moment of my life which remained." This story was related to the Caliph and it turned a cause of their liberation. Before this they also tried to injure Dhu 'n-Nūn al-Miṣrī, but God the Almighty granted him liberty.

#### CHAPTER ON THE END OF THE BOOK.

The essence of the distributed is not worthy of knowing the undistributed because [in that case] knowledge will also be distributed; and his distribution will also cause the distribution of knowledge. Manṣūr-i Hallāj said: "The Ṣūfī does not accept and is not accepted<sup>5</sup> and is not divided and dissected".

<sup>1.</sup> Abu 'l-Ḥusain Aḥmad b. Muḥammad an-Nûrî (died 295) was a famous ṣûfî in the time of Junayd. Cf. Nafaḥât ul-Uns; Massignon, Textes inédits, p. 51. He founded also a sect cf. Kashf al-Maḥjûb, transl. by Nicholson, p. 189-95.

<sup>2.</sup> Abû Bakr al-Kattânî (died 322) was a disciple of Junayd. For his life cf. Shadharât II, 296; Târîkh Baghdâd III, 74.

<sup>3.</sup> Abu Bekr Ahmad b. Naşr az-Zaqqâq al-Mişrî (died 290) was a contemporary of Junayd cf. Nafahât p. 213; Textes inédits, p. 44; Sha'rânî, Tabaqât al-kubrâ, Cairo 1299, Vol. I, 177 where Daqqâq is just the same mistake as in our text.

<sup>4.</sup> viz., to be killed first of all.

<sup>5.</sup> Cf. Massignon, Lexique: Textes Hallagiens, p. 94 (section III), p. 95 (section IV, 3).

He also said at the time of crucification: "The aim of the ecstatic is the complete isolation of the One in unity".1

Those who wish to throw off the workshop of the spider ought to remove 19 gripers from themselves. Of these, five are the external birds<sup>2</sup> and five the internal ones<sup>3</sup> and two fast walkers with visible movements and seven slow walkers with invisible movements. Of all, it is more difficult for you to drive off the birds, because however much a man flies, the birds fly a-head of him and perplex him. Of all the birds, the internal ones are the more difficult to repel. Between them is an island where slender legged men dwell. Whenever a man proceeds they suddenly kick their legs and put them in his neck and deter him from his progress so that he may not find the water of life.

I have heard that if one embarks in the ark of Nûh and takes the rod of Moses in his hand he will be freed from that.

<sup>1.</sup> The Divine union, therefore, is according to Hallâj not the destruction, but the transfiguration of the personality. Cf. Massignon, Kitâb al-Tawâsîn, p. 165, 169, 182; Lexique: Textes Hallagiens p. 103.

<sup>2.</sup> i.e., the five external senses.

<sup>.</sup> i ., the five internal senses.

#### CHAPTER IV.

#### TRANSLATION

OF THE

# "LANGUAGE OF TRUTH" AND THAT IS "THE TREATISE OF THE BIRD."

Praise be to God, the Beneficent, the Merciful. <sup>1</sup>O Lord help in its completion. <sup>1</sup>

Translation of the language of Truth and that is the treatise of the Bird—by the leader of the world, the most learned of the time, the king of scholars and philosophers Shaykh Shihabuddin as-Suhrawerdi—peace of God be upon him.

Is there anyone among my brethren who may lend me some hearing that I may relate to him a part of my troubles, that perhaps he may bear some of my troubles in partnership and brotherhood, because one's friendship is not pure unless he guards it against the contamination of impurity. And where can I find such a sincere friend—since the friendships of these times are [common] like merchandise at the time of need, and the regard for the friend is discarded when there is needlessness—except the brotherhood of friends which is a tie from Divine proximity, and whose affection comes from sublime neighbourhood, and who see the hearts of each other with the eyes of reality and scour off the rust of doubt and pride from their minds. This class is not assembled except by the call of Truth. When they are assembled they accept this precept.

O Brethren of Reality, conceal yourselves like the porcupine that exposes its inward-side to the desert and conceals his outward-side. For, I swear by God, that your inside is revealed and your outside is concealed.

<sup>1—1.</sup> The words seem to be an addition by the scribe.

O Brethren of Reality, strip off the skin that you are wearing even as the snake does. And walk like the ant so that no one may hear the sound of your steps. And be like the scorpion so that your arms are always on your back; for the devil comes from the back. And take poison in order that you may live happily. Welcome death so that you may remain alive. And always keep flying and do not specify any nest, for all birds are caught from their nests. And if you have no feathers to fly with, creep on the earth till you change place. And be like the ostrich that swllow hot1 pebbles. And be like the vulture which eats hard bones. And be like the salamander which perpetually stays in the fire; so that it (fire may not hurt you tomorrow. And be like the bat which does not come out in the day [time], in order that you may be secure from the hands of enemies.

O Brethren of Reality, there is no wonder if an angel commits no crime, or if a beast or an animal does an evil act, because the angel does not possess the capability of doing evil and the beast does not possess the capability of understanding. On the other hand, the [real] wonder is, the act of a man who carries the commands of passion and submits himself to passions in spite of the light of intellect. And, by honour of God, the Great, that the man who remains firmfooted at the time of the attack of passions is superior to an angel; and again, one who is submissive to passions is far worse than a beast.

Now to revert to my tale and relate my troubles:—
Know you, O Brethren of Reality, that a number of hunters came to the desert and spread their nets and scattered corn and set up the illusions of terrifying figures and scare-crows<sup>2</sup>; and hid themselves in leaves. I was flying in a flock of birds. When the hunters saw us they whistled

<sup>1.</sup> i. e., sun-baked.

<sup>2.</sup> In order to give the desert the appearance of a corn-field and to deceive the birds.

beautifully and put us into doubt. We looked [down] and saw a clean and beautiful place. We had no misgivings, and no suspicion kept us back from the desert. We turned towards that snare-house and were caught in the snare.

When we looked about we descried that the loops of the snare were in our necks and the fetters of the nets on our feet. All of us tried to move that perhaps we may be freed from that calamity. The more we moved the firmer became the bonds. So we gave up ourselves to destruction and submitted ourselves to that affliction. And every one became busy with his own affliction, for we did not care for one another. We engaged ourselves in finding out a stratagem as to how to free ourselves. For a time we remained thus, till we made a habit of it and forgot our previous custom. We found ease in the bonds and resigned ourselves to the narrowness of the cage.

Then one day I looked out of these bonds and saw a number of my friends who had got their heads and wings out of the snares and had come out of these narrow cages and were about to fly. And every one had a strap of those scare-crows and bonds left on his leg, which [however] did not hold back their bodies from flight. They were pleased with those bonds. When I saw that I remembered my former times and my liberty in the air. And that which I [formerly] liked and loved became irksome. I wished to die out of grief or that my soul may leave the body at their departure. I called out to them and cried to them for help to come close to me and guide me in contriving for my relief and to share with me in my affliction, for I was driven to despair. They recollected the stratagem of the hunters; were frightened; and ran away from me. I bound them by the oath of old friendship and companionship which knew of no impurity. That oath did not remove the doubt from their hearts and they percieved no assurance of heart [about my friendliness] to help me Once more I reminded

them of past days, and displayed my helplessness. They approached me. I asked them about their state [saying] "How did you secure your freedom and how are you contented with those remainders of the bonds?"

Then they helped me in the same way in which they had contrived for themselves; so that I got my neck and wings out of the snare. And they opened the door of the cage. When I came out they said to me, "Regard this [much] freedom as a blessing". I requested, "Remove this bond from my leg". They replied, "Had we the power to do so we would have first removed it from our own legs. And no one asks for cure and medicine from a sick physician; and if he asks for medicine from him, it is ineffective."

So I flew with them. They said to me, "We have before us lengthy roads and frightful and fearful stages of which we cannot be care-free. Rather we may likely loose this state for a second time and be once again entangled in that former state [of captivity]. So we must take all pains to fly out of these fearful nets all at once and to fall on the right path once again."

Then we took to the middle of two roads. It was a valley abundant in water and green grass. We flew alright till we passed those snare-houses. And we did not attend to the whistle of any hunter. And we reached a mountain-top and looked about. In front of us there were eight other mountains, the summits of which the eyes of the onlookers could not behold on account of their height. We said to one another, "Alighting is out of question, and there is no security better than passing these mountains safely, because in every mountain there is a number of people who aim at us. And if we attend to these [mountains] and remain with the delights of these mountains and the pleasures of these places, we will never reach our

end. So we took great pains, so that we passed six mountains and reached the seventh. Then some said, "It is time to take rest, for we have not the strength to fly; and we are away from enemies and hunters and have come a long distance, and an hour's rest will take us to the destination; but if we add to these troubles we will perish."

So we alighted on this mountain. We saw trimmed fruit-gardens, beautiful buildings, nice palaces, pleasant fruit-bearing trees and running waters, such that its bounties arrested the eye and its elegance deprived the body of its senses; and notes of birds the like of which we had not heard, and sweet smells which had never reached our nostrils. We took fruit and water with great pleasure 1 and we stayed there till we cast away our fatigue. Then we heard the cry: "We must prepare for the journey because there is no safety beyond circumspection, and no fortress is stronger than suspicion; and to stay for long is to waste away life; and the enemies are following at our wake and gathering news (about us)".

So we went up to the eighth mountain. On account of height its summit reached the sky. When we neared it we heard notes of birds on account of the melodiousness of which our wings became feeble and we began to drop. We saw many kinds of bounties, and figures, from which we could not remove our eyes. We alighted. They treated us kindly and entertained us with these bounties which no created being can praise or describe. When the governor of that province made us free with himself and when familiarity developed we informed him of our affliction and explained to him what had passed on us. He was distressed and said, "I heartily share these sorrows with you". Then he added,

<sup>1.</sup> Persian خوشى بس it will mean "Out of pleasure we took plenty of those fruits etc."

"At the end of this mountain there is a city where His Majesty the king resides. He removes the oppression and grief from every oppressed person that reaches his court and trusts is him. And whatever I say in praise of him is incorrect because he is above all that".

So our hearts were consoled with what we heard from him, and in compliance with his instructions we set for the court and reached that city.

We descended in the court of His Majesty the king. He had informed the vedette of the country before our arrival; and an order was issued to present the visitors to His Majesty. So they lead us. We saw a palace and a courtyard of which our eyes could not behold the wideness. When we passed [these] a curtain was raised and another courtyard came into view more beautiful and wider than that [former one], so that we considered the first one darker in comparison to this courtyard. Then we reached a parlour. When we stepped into the parlour, we saw from a distance the light of the beauty of the king. In that light our eyes were perplexed and our intellects went stray; and we swooned. Then with his kindness he restored our intellects and gave us liberty to speak. We narrated our hardships and troubles to the king and related our stories; and requested him to remove the remaining bonds from our legs so that we may remain is service at the court. He answered, "The same person will remove the bonds from your legs who has put them there. I will send a messenger with you so as to compel him to remove the bonds from your legs." And the chamberlains shouted out that we must depart. So we turned away from the king; and as yet we are on the way, walking with the king's messenger.

Some of my friends asked me to describe His Majesty the king and to narrate his beauty and grandeur. Though I cannot accomplish that, [yet] I will give a brief summary.

Know you, that whensoever you imagine in your mind a beauty unmingled with any evil and a perfection untouched by any defect, you will find it there; since in reality all beauties belong to him. At the time of gentleness he is all face: at the time of generosity he is all hand. Whoever served him gained eternal blessing, and whoever turned his face from him "lost this world and the next."

On hearing this story many a friend said, "I think that a fairy molests you or a demon has permeated through you. By God you did not fly; rather, your intellect has flown away; and they hunted not you, but your consciousness. Whenever did a mad man fly? Whenever did a bird speak? Perhaps yellow-bile has overcome your temperament or insanity has found its way to your brain. You must take a decoction of the dodder of thyme; and go to hot-water bath and pour hot water on your head; and use the oil of water lily; and observe moderation in your meals; and avoid wakefulness; and have no worries—since before this we used to find you sensible and wise. And God is our witness that we are sick for you and on account of the confusion that has found its way to you.

They talked much and I accepted very little. And the worst of words is that which is wasted and remains ineffective. And I seek help from God. And whoever does not beleive what I have said is ignorant, and "those who do wrong will come to know by what a [great] reverse they will be overturned."4

<sup>1.</sup> Quran XXII, 11.

<sup>2.</sup> Afthîmûn (from Greek epithymon) is a medical plant.

<sup>3.</sup> The oil of nilôfar i.e. Euryale ferox Salisb. is well-known as a calming medicine.

<sup>4.</sup> Quran XXVI, 228.

#### CORRIGENDA

- P. 7, 12 instead of "final" read "final o"
- P. 10, foot-note 6 after "had" delete "times"
- P. 11, 13 instead of "philosophy" read "his philosophy,"
- P. 26, 5 instead of "image" read "the image"
- P. 32, 7-8 instead of "all questions ..treatise" read "all objects are but subservient to it"
- P. 35, 1 instead of "he also...sama" read "he should also try to complete it through samā".
- P. 35, 12 instead of "soul" read "nearness"; instead of "is emerged in" read "has alighted on"
- P. 41, 5 from the end: instead of "he will...face" read "his desire will not remain unfulfilled"
- P. 46, 11 instead of "swallow" read "swallows"
- P. 47, 21-22 read according to the commentary "which, in spite of that, did not keep them back..."
- P. 50 10 instead of "He had...country" read "The vedette had informed the king."
- P. 51, 12 delete "mad"

#### Persian Texts

- Page \ line \ r instead of اقول read اقول
  - " / \ " r instead of .... better read ..... (not in the Ms.)
  - در کلام read of رکلام read در کلام
  - " TI " rinstead of 1919 read 1919
  - " ۲ \ " \ ، instead of الم read الم
- " عُد ستيم read بنگريستيم read بنگريستيم
- این مرتبت read این مرتبت read این مرتبت
- " ره ا last line ۱۱\_۷ س غ ۰ ص

Corrigenda in the Arabic Text of p. 4.

بالتسبيح فريضة في كتاب الله المسطور بالبيان وقال لو لا ازاغة المبطلين نطقت الفطرة بشواهد الايمان ادفعوا هموم الحادثات بحميّات الازل، اذا رضى صاحب اليد العليا خسرت الوشاة، وقال امر الله بالرصد اذا توغلت في الهوى علمك الهوى كيف يكون، كتاب الله مشهود يراه الغافلون و يقرأه العاقلون، ما شكر الرب بأفضل من الصبر ولا ارضاه كالرضا .

<sup>(</sup>١) لو لا : غ ا ازاغة : اذاعة S اراعه B ارايمة لـا

<sup>(</sup>٢) نطقت: قطب S مطت L الفطرة: الفطر S ا بشواهد: لشوهد S ا هموم: سموم R ا بحميات: محميا

<sup>(</sup>٣) خسرت: خمسرة R

<sup>m R</sup> في الهوى : بالهوى الكون تكون m L

<sup>(</sup>o) مشهود : مشهودا BLRS | يقرأه العاقلون : يقرأه الغافلون L

<sup>(</sup>٦) ولا ارضاه : والا رضاه R ولا رضاه L

في الدارين لعنوا لعنا يقطع ادبارهم ويردهم الي سوء البرازخ المشحون بالعذاب، وقال العقل نور الله ولا يهتدى الى النور غير النور، ولا يظهر صورة نورانية الا في مرآة فردانية، النغس مرأة الله لايشبهها مرأة الاجسام، اذا انحل التركيب رجع الواحد الي الوحيد، وقال اصرف الفكرة الي الآثار، واعرف الله بعجائب آياته، بشواهد هيبة الحضور، فإن الفكرة لا تتسلّط علي آله الارباب، وقال اذكرى ايتها المدينة الفاضلة ربك باصواتك المتجامعة والصياح والتفخيم والتعظيم ما ابهاك يا مدينة تحى بذكر الله اسواقها ومشارعها التسبيح وكبرى تكبيراً جهريا يهزم جيوش الشيطان ويقهر عبدة الطاغوت ويرعد خبيثات النفوس ويهز النفسوس ويحترك الاشباح الصيحة الجهورية ويرعد خبيثات النفوس ويهز النفسوس ويحترك الاشباح الصيحة الجهورية

<sup>(</sup>١) لعنوا لعنا : يعنو االعناء BL | يردهم : يوردهم R | سوء : السوء R

RS في (٢)

<sup>(</sup>٣) يظهر: تظهر R | الله: الله تعالى و مرأة الله R

<sup>(</sup>٤) ويشبهها: تشبهها R ارجع: يرجع

<sup>(</sup>o) الوحيد: التوحيد BRL بعجائب: باعاجيب

Rblini : LBana Rain : ana (7)

BR نحى: لحنى BL المتحامعة: الجامعة BR المتحامعة

<sup>(</sup>٩) سكها: مسلكها R النيرات: النيران BL

R بهزم: تهزم R | جيوش : جنودBLR | يقهر : تقهر (١٠)

<sup>(</sup>١١) يرعد: ترعد R يهز: تهز R ويهز النفوس: غ في BL | الاشباح: الاشباه S | الجهورية الجمهورية B

بأفضل ما يمكن و نزهمها عن خبيثات الامور فانّ قم المواد بصورها، وقاللا تترك الفكرة الخبثية تسرىكالسم اصرفها وهي ضعيفة لئلا تضعفك قوتها ادرك صغارالامور قبل ان يدركك كبارها اسلك انهاالفكور نقلب يقظان وقف موقف التعظيم وانت من النور ريّان اغتنموا قدرتكم الزائلة، وقال فيامن اصل أقرب الاشياء منهما ابعدك عن ابعدها اطلب بارى الكل في القرب الاقرب وانكان في العلو الاعلى قهرا وشرفاً، امر الله لا يتعظك بما توانيت ايها المتخلف و لكنك تبقى عرياً عن الفضائل، مد عينيك. مدًّا وابسط ابساطاً واترك الشاغلات من نبات الظلمة، لترى القيوم قائما بالقهر على رأس الوجود كله بالمرصاد، ولقد غنّى الحبيب فاين الواجدون هذه برزة النور والقوم في ملاعب العشق يلعبون، لا تأنس بنفار الهمج لاتبع هيبة الصمت بالوسط من الكلام، وقال لايترك ١ ٢ حامل السيف الجاهلي ان يدنو ولا المرأة المستهوية الملقية الجسد في الطرائق ان تتشمَّت بذيله وطوائف من النيران التي قل ضؤها وكثر دخانها طفقت تنطفي لهبوب ريح زعزع ان عبدة البطن والفرج

<sup>(</sup>A) وابسط: والصواب «وابسط اليهما» (A) كله: غ BL

<sup>(</sup>۱۰) برزة : بردة R النور : النوم BL

<sup>(</sup>١١) بنفار : ولعله «بنقار» | الهمج : غ

<sup>|</sup> BL Y : Valab : الجاهلي : الجاهل S | الحلا : Y | BL Y : Valab | BL X : الملقنة : المل

تحرّ ك الاسباب وقال وبياب الحق قوم لا تشغلهم صدمات الاسباب ولا يجزعون من البلاء فان البلاء صراط الله تعالى به سرت قوافل الرجال واو سلكته لوجدت عليه آثارهم ولعرفت منه اخبارهم فكل ارض لم يصبها صيّب من المصائب ابت أن تنبت نبت النجاح، وقال نعم الرفيقان الجوع و السهر يضعفان اعداء الله من القوى ، يعقر مطاياها ويعد المستشرق لسنبي الاشراق الفقر سوط الله به ساق الصديقين الے فواضل الدرجات، وقال يا من كلف بالمنطق المبين صبرا على ما أمرت به اقم الذكر فلن يصدك عنه احد وسيهلك الله الكافرين بغتة، أن الله تعالى هو القائم على النفوس ويستوفي الحقوق للعباد، وقال لكل قهوة سكاري ولكل بحر مغرقون كم بين حائر في الظلمات زحزح عن نور الشمس و بين حائر اغرقه ضوءها في قربها الاقربوقال، ان تعبد الله حبّا خير من ان تعبده خوفاً فان التعبد بالتخويف دين اللَّنام، وقال اعمل لنفسك فقد ذل من احوج البي الشفيع، وقال نقش مداركك ايها الانسان

<sup>(</sup>١) بياب الحق قوم: ثبات الحق

<sup>(</sup>٢) البلاء: القلب 8 | الله تعالى : غفى BL | سرت : سيرت BL عبرت (٢)

<sup>(</sup>٣) لعرفت: تعرفت R العرفت عنوبي (٢)

<sup>(</sup>٦) يعقر يعد : كذا! والصواب "يعقران يعدان السنى : لسناء R لنا BL لنا R

<sup>(</sup>٩) بغتة: بزيغة S (١٠) و يستوفى: يستوفى

<sup>(</sup>۱۲) اعرقه: احرقه S ضوءها: نورها R

<sup>(</sup>۱ س ) نقش: نفس BL معن (۱ س)

من ملكة البروق، وقال لا تحدث نفسك ان كنت امرءا ذا جدّبان تتكّیء علے سریر الطبع راضیاً برغد عیشة فی هذه الخربة القذرة و تمد رجلیك وتقول قد احطت من العلوم الحقیقیة بشطرها، ولنفسی علی حق كیف وقد فزت بقصب السبق علی اقرانی، ان هذه خطرة ما افلح من دام علیها قطّ، وقال كل هذه العلوم یفتقر لتفسیر یستیقظك من رقدة الغافلین وما خلقت لتنغمس فی مهلك انتبه یا مسكین، وانزعج بقوة وارفض اعداء الله تعالی فیك واصعد الے الطاسین لعلك تری ربك بالمرصاد، وقال روّح سرّك بترك ما ثقلت علیك تبعاته، واذكر موتك وقدومك علی الله فی كل یوم مرارا، احفظ الناموس الیحفظك، ولیكن یومك خیراً من امسك و لو بقلبل والا فانت من الخاسرین، لا تؤخر الی غد شغل یومك فان كل یوم والا فانت من الخاسرین، لا تؤخر الی غد شغل یومك فان كل یوم

<sup>(</sup>۱) امرءًا ذا جدّ بان : امرا ذا حدثان 8

<sup>(</sup> r ) الطبع: الطبيعه S عيشه: عيش

 <sup>(</sup>٣) تقول: يقول L | العلوم الحقيقية: الحقيقة 8

R يقصب : قصب BURS | اقراني : اخواني (٤)

<sup>(</sup> o ) كل : غ في BL يفتقر لتفسير : صفير سفير RS صفه سفير ال

R طاسین : الطامسین BL فیك : غ فی

<sup>(</sup>١٠١٣) يبتداء BLR ليكن يومك ... الخاسرين » ثم «روح سرّ ك ... يخفظك

<sup>(</sup>A) سرّ ک : نفسك S ( ۹ ) قدومك : قدمك ا في كل : كل S

<sup>(</sup>۱۰) ولو بقليل: غ في BL

ا قلب وتضيّع الوقت وتشوّش الفكرة وليس فيها طائل بل يجوز النظر فيها لتشحيذ الطبع في اوائل امر السالك، ليرتقى الے اهليّة العلوم الخفيَّة ، اما الاقتصار عليها فهو جهل وخسارة، وإن لم تصدقني ففكّر في رموز الاقدمين و تأمل كتب افلاطون و هرمس لتعلم ان لهم علمُ مَا أَشرف مَن مقولة متى والملك، وقال بعد ان ذكر غرض الافلاك في الحركات علم راى المشائين واما انت ان اردت ان تكون عالما آلهيّا من دون ان تمعب وتواظب على الامور المقرّبة الى القدس فقد حدثت نفسك بالممتنع او شبيه الممتنع والناس يجتهدون في طاب الباطل غاية الاجتهاد، و ايضاً رهابين الامم و زهادهم قد يرتكبون الامور الشاقة و تركوا المالوفات لا لغرضشريف بل لمطالب خسيسة فقييح بطالب الحكمة أن لا يجتهد ولا يطلب ١٢ الطرق، فإن طلبت واجتهدت لا تلبث زمانا طويلا الا وتأتيك البارقة النورانية وسترقى الے السكينة الالهية الثابتة فما فوقها، ان كان لك مرشد وان لم يتيسّر الارتقأ الـ الملكة الطامسة فلا اقلّ

 $<sup>\</sup>mathrm{BL}$  تشوش : توسوس  $\mathrm{L}$  الفكرة : الفكر (۱)

<sup>(</sup> r ) الخفية : الحقيقية S ( o ) مقولة : مقولات S

<sup>(</sup>٦) ان اردت : اذا اردت لا (٧) تكون : يكون ا تواظب: تواضب BRL

ل سبب : تحدثت S حدیث ا شبیه : سبب (۸)

<sup>(</sup> ٦ ) الباطل : باطل RBL رهابين : جمع الرهبان وفي R : رهابون

<sup>(</sup>١٠) تركوا: ترك BL والاحسن «يتركون» الغرض: الغرض L

المن عليث : يليث ١٠ عليث : يليث ١٠ عليث : يليث ١٠

<sup>(</sup>۱۳) سترقى : سترتقىR | كان : غ L

المقولات انظركيف انتقلت الحكمة من النظر في امور الروحانيات ومعرفة الطرائق الي مشاهداتها وسلم الخلع بالعلوم العميقة التي تشهد السحتها الامم الفاضلة وعليها كان مدار الحكمة و اعتماد الحكماء الي ما فعل شيع المشائين من الاختصار عليه امور تشبه مقولة متى والجدة بحيث صارت التي هي بالحقيقة حكمة وكان عليها السير وشهود انوار الملكوت منقطعة لا يعرفها المنتسبون الي الحكمة في هذه الازمنةاني لاعلم يا اخواني انه اذا نادى منادى الحق بظهور الحقائق تنظمس هذه الاقاويل الناقصة الشاغلة وان بقيت تبقى في المواقف الجدلية في رياضات المبتدئين وتعود الحكمة الرئيسية، فان صاحب الزوره ذات الائق اذا انذر صدق واذا وعد حقّق، وقال بعد قوله بين السواد والبياض انواع غير متناهية فيثل هذه هوسات وقعوا فيها السواد والبياض انواع غير متناهية فيثل هذه هوسات وقعوا فيها الملكوت واسرار الخلع و التجريد و دوام الانصباب الى مطالعة جلال الحق فلمّا تركوها سلّط الله عليهم هذه الهوسات، اما تراها كيف تقمّى

<sup>(</sup>١) انتقلت: غ في BL افي امور: الى الاموريا

<sup>(</sup>٢) الطرائق: الطريق BL بالعلوم: والعلوم BL تشهد: يشهد L

ل عنيع : شيعة R شيخ S | تشبه : نسبية S يشبيه L

B (0) الجدة: جده (٧) لاعلم: لا اعلم BL منادي: المنادي

<sup>(</sup> A ) تنظمس : ينظمس L الناقصة : الناقضة RB تبقى : يبقى الم

<sup>(</sup>٩) تعود: يعود BL فان: وقال فان ا

<sup>(</sup>١٠) الزورة: الزودة S | الانق: الانلق R الالق BL

<sup>(</sup>۱۱) هوسات : هوسات R موهومات L (۱۱) ترکوها : ترکه ا BRL

Iläner elect lime ellegegelü és szeñ Ilia rule reg Iläner lal au U lles maalir ema emagu magu unkeu au lextlong Iläner lal au U lles maalir ema emagu magu au lextlong eaga erlecht sehet su llaniz estrel Ilaniz, elle calsal ercecht sehet su llaniz estrel Ilaniz, elle Ilaniz elene ellucen Line ellate au au lines, eille li ller K sem I sk Ilanie ellate aure muce eille li ller K sem I sk Ilanie ellate aure lladiañ IK eille lime est en dan es estin rals sed eu calir lladiañ la iran adan, eille en dan es estin rals sed eu calir llanizhe p li lumie en adas 'e ell llanes es ellate llas sexein au i de lleanin, e elle llanes es lece Kindie la sam è e

# ide ig A is e e e « el Karla... » e « e.i.d... »

<sup>(1)</sup> e losi : e soi JB | lling : lling B | elloe se el : 3AJA

<sup>(</sup> غ ) جروحها : خروجها ما الممياني : العاني 8

<sup>(0)</sup> Texts: Jests All | addlagal: dagal & dlagdl

<sup>(7)</sup> andie mile : sky imile II amile imile akite i &

<sup>(</sup>V) Mashie: IK Mashie 88 | IK iran: iran 88

<sup>(</sup> ٩) استهزات : اشهرت عا ١٦ ا يجدونها : يجدها عا ١٤ الميجدو ما ١٤

raginal (1.)

اذا قطعتها اوّلا أجوت منها والا تتادى بك الى ما لا يلائم، وقال أكثر الدعاء في أمر الآخرة واسئل الله، ما يبقى معك ابدًا لا ما يزول، وقال لا تتكلم قبل الفكر فكر هراراً ثم قل فان كنت بنطقك صائرا من الصالحين فيوشك ان تصير بالصمت ملكا من المقربين في وقال لا تتعجب بشيء من حالاتك فان الواهب غير متناهى القوة عليك بقرأة القرآن كانه ما أنزل الا في شانك فقط، واجمع هذه الخصال في نفسك فتكون من المفلحين، وقال الصوفي هو الذي اجتمع فيه الملكات الشريفة والتصوف اصطلاح عن هذه، وقال هو الذي اجتمع فيه الملكات الشريفة والتصوف اصطلاح عن هذه، وقال بله هو الذي أعطى كل شئ خلقه ثم هدى قدرته اوجدتك وكلمتك بل هو الذي أعطى كل شئ خلقه ثم هدى قدرته اوجدتك وكلمتك ارشدتك، وقال لا يلعبن بك اختلاف العبارات فانه اذا بعثر ما في

- (۱) قطعتها : قطعته BLRS | اولا نجوت : و لا تحوت B | منها : منه BLRS | والا : ولادا | تتادى : تيادى داكا
  - (٢) اسئل: سبيل 8 سل ا Bl ا لا ما: التي ما Bl ما RS
- (٣) ينزول : لاينزول R لا ترون B ا تتكام : يتكلم ا ا فكر : كرر B غ في ا ا قل : قال S
  - (٤) حائرا: حابرا R | بالصمت : غ في BL (٥) تتعجب: يتعجب ال
    - (٧) خصال : خصائل را ا فتكون : فيكون را
    - (١) والتصوف : التصوف الم هذه : هذه الحال ١
    - BL متمان : التخاذك : التخاذك : التخاذك : كامته BL (٩)
      - (١١) وقال : غ في ١١

و مما ينسب اليه أعلى الله رتبته ولم اتحقق ذلك:

او تعلم داركم لمن جمعت قامت رقصت وصفقت واستمعت
والقهوة لو تعلم من يشربها كانت خضعت لشاربيها ودعت
وله أيده الله تعالى دو بيت فارسية

یکچند بتقلید گزیدم خود را ا ا دیده همی نام شنیدم خود را در خود بودم ازان ندیدم خود را از خود چون برون شدم ندیدم خود را

### ومن لطائف كلماته

قدّس الله روحه العزيز : من لم يبتهج باعاجيب سرادقات العليّين فهو من الغافلين، ومن لم يذق من مأ دبة رب العالمين فهو من الخاسرين، وقال اذا ومن لم يتلدّذ بلدّة أشعّة انوار المقربين فهو من المحرومين، وقال اذا ضبطت نفسك عن الاشتغال بالزائد على مهم بدنك الضرورى واستكمات بالعلم أتيت على كثير من الفضائل وعليك بالتسابيح والاوراد واقطع الخواطر الرديئة وانقد الخواطر الحيّدة والخواطر الرديئة

<sup>(</sup>٤) دو بيت : رتبته ال

<sup>(</sup>١٠) قدس الله روحه العزيز : غ في BL أشركنا الله تعالى في صالح دعواته R (١١) فهو من الغافلين : غ في 8 | و من لم : ولم 8 | من مادبة : مائدة ١٦

<sup>(</sup>١٥) الخواطر الجيدة و الخواطر الرديئة : غ في BL \* هذه الابيات موجودة في باب «من لطائف كلماته» في نسخة ٢

## وقال (موجودة فيS فقط)₩

فر بالنعيم فان عمرك ينفد وتغنم الدنيا فليس مخلد واذا ظفرت بلذة فانهض لها لا يمنعتك عن هواك مفتد وصل الصبوح مع الغبوق فانما دنياك يوم واحد يتردد وعداك تشرب في الجنان مدامة ولتندمن اذا نهاك الموعد كم أمة هلكت و دار عطلت ومساجد خربت و عمّر معهد ولكم نبي قد أتى بشريعة قدماً وكم صاّوا لها وتعبدوا وله (موجودة في ١٦ فقط)

بدا ال سرّ طال عنك اهتمامه ولاح صياء كنت أنت ظلامه
 وأنت حجاب القلب عن سرّ غيبه ولو لاك لم يطبع عليه ختامه
 وله (موجودة في ١٢ فقط)

۱۲ کلامی عقار عتّقت ثم روقت وبعض کلام القائلین عصیر اذا بزغت یوماً بزاة خواطری فما اعصافیر الطریق صفیر وله (موجودة فی BCI)

٥١ قد كنت احذر ان اشتى بفرقتكم فقد شقيت بها لم ينفع الحذر المرء في كل يوم يرتجي غده ودون ذلك مخبوء له القدر القلب يأمل والامال كاذبة والنفس تلهو وفي الايام معتبر

<sup>(</sup>۲) وتغنم ... مخلد : و نعيم ذي الدنيا فليس بخلد ١٤

<sup>(</sup>o) وعداك : وعدواك S ا معهد : معبد S = المعهد الفطر ابن ابي اصبيعة ج ۲ ص ۱۷۰

### وقال

| ما زُل الى غير هواكم قدمى | اقسمت بصفو حبّكم في القدم   |   |
|---------------------------|-----------------------------|---|
| قطعي صلتي وفي وجودي عدمي  | قد امزج حبّبکم بلحمیٰ و دمی | + |
| (Jais RS                  | وقال (موجودة في             |   |

ما اعشوشبت الربى و فاح الشيح واثعنجرت السحب ولاحت يوح اله الزهر وهبّ الربح الا وصبت الى لقاك الروح وقال (موجودة في ۱۲۸ فتط)

ترتاح ارواح العباد لوجهها حتى تسمى راحة الارواح من المصباح ان لقاءنا بالليل يغنينا عن المصباح وقال (موجودة في RS فقط)

شربنا على روض الربيع المهفهف فجاد لنا الساقى بصهباء قرقف أ الم موضع الاسرار قلت لها قفى الم موضع الاسرار قلت لها قفى الم مخافة ان يسطو على شرى الخفى الم مخافة ان يسطو على شرى الخفى الم موجودة في ۱۲۶ فقط)

قل الاصحاب رأوني ميّماً فبكوني اذ رأوني حزنا الله انا الله تظنوني بانيّ ميت ليس ذا الميّت والله انا انا عصفور وهذا قفصي طرت عنه و رهنت رهنا وانا اليوم اناجي ملاً واري الله عيانا بهنا فاخلعوا الانفس عن اجسادها لترون الحق حمّا بينا

- RS وح: بوح R اوح R اوح R هټ ه هتت R وح ازن R وح R اوح R وح ازن R
  - R نطلب: تطلب القاءنا: لقائها الا يغنينا: يغنيك (٦)
    - R . de: (1)
- (۱٤) واری: ورای ۱۶ بهنا: فهنا ۱۶ انظر ابن ابی اصیعة ج ۲ ص ۱۷۰: بهنا ۱۲۰ انصب + ای الخمر

## مما اظنّها له

- بكل صبح وكل اشراق ابكى عليكم بدمع مشتاق ح قد اسعت حيّة الهوى كبدى فلا طبيب لها ولا راق غير الحبيب الذى شغفت به فانّه رقيتى وترياقى وله رباعية
- عنى كبدى اذا السماء انفطرت قلبى كتمت و في زماني اشتهرت هذى كبدى اذا السماء انفطرت شوقا وكواكب الدموع انتثرت ايضاً له
- به عاما رأیت شهبا ظهرت قد احرقت القلوب ثم استترت طرنا طرباً لضوئها حین طرت بانت و تو آت و آنارت و سرت وقال (موجودة فی قط)
- ۸ سر یبدو وان بدا استعلن مکنون سریر سرّه مستمکن الخلق رضوا بظلمة ذات حزن کم قلت وکم اقول ایکن مع من
  - 8 بكل: وكل R عليكم: عليهم 8
- BCL ا راق: راقی: الله BCL غیر: الا عیر: الا BCL عیر: الا
  - (٤) بى: قد 8 | قلبى: قبلى R | اشتهرت: شهرت ا
- - (۷) اصوها حین طرت: اشوقها حین سرت RS | تولت و أنارت: اصاًت و تولت RS | بانت: بانت BCLRS

ربعا عفا اطلاله فتوقع فقروه مرتبعا زلوق المرتقى المدى أن الاسبيل الحاللة المنقو المرقوق المرققي و تقرقا المرقا ال

و عدت تردد في الفناء حنينها وقد ترد أبها وقف الماله فرد جوابها فيكت بعين الحال معهد عهدها فيكانها فيكانها كانت اضاءة بادة

0

فكن ابدا ما عشت في حضرة القدس و تلحق بالمعنى وتناى عن الحشس و يشرق نور منك دائرة الشمس ويشرق نور منك والرة الشمس ويشرق نور منك الخلق والعرش والكرسي

خليلي أن الانس في فرقة الانس تعيش بار هوت و تبقى بالرفنا و تغيطك الإهلاك فيما أتيته فانت هو المعنى وفيك وجوده

ولها وردنا هاء هدين نستهي ازلما ييوتهم ولاحت لنا نار على البعد اضر مت ولاحت لنا نار على البعد اضر مت المعانا وحيانا فاحيى نفوسنا

اسم معشوقة

فشاهدت: وشاهدت الاستفاد عفت دا قتمزقا : فعرقا ا 3

فتروم : لتروم كا مرتبعاً : مرتفعاً الله زلوق: بروق الكان

<sup>(</sup>٤) فبكت: فسكت ٥

كانت : اخت R ضاءت L ضاءت اخت اخت اخت

نستقى: يستقى (٥٠) فاخيى: واحيا ١٨ اسكرنا: انكرنا ٢ BCLRS ( ): ( ) . No safe ( ) safe (11)

واتّی فی الظلام رأیت ضوء کَأنَّ اللیل بدّل بالنهار ویأتینی من الصنعاء برق یذکرنی بها قرب الهزار ویف اکون للدیدان طعماً وفوق الفرقدین رأیت داری اأرضی بالاقامة فی فلاة واربعة العناصر فی جواری الی کم آخذ الحیّات صحبی الی کم اجعل التنین جاری الی کم آخذ الحیّات صحبی فلا ادری یمینی من یساری ولی سرّ عظیم انکروه یدقون الرؤس علی الجدار ولی سرّ عظیم انکروه یدقون الرؤس علی الجدار

### وله رباعية

- من انكر مذهب الهوى فليات انبئه بما سمعته من ذاتي
   انبئه عن الحمى وعن ساكنه من لم يذق الهوى من الاموات
   وقال
- ۱۲ خلعت هیاکلمها بجرعاء الحمی وصبت لمغناها القدیم تشوّقا محجوبة سفرت واسفر صبحها وتجرّدت عمّا اجدّ واخلقا
  - (۱) و انی : و انّ R | بدّل : زین R
  - BCL بها: به BCL المزار: الديار)
- (۳) اكون: يكون BC | الفرقدين: الفرقلين C | رأيت: عرفت BCL شت R
  - (£) أأرضى: أرضى (£)
  - ( V ) ولي الجدار: غ ا جدار: جداري R
  - BCL و له رباعية : وقال BCRL ) غ في
    - (٩) من انكر : ولى شرابك S | انبئه : اثنيه S
  - (۱۰) انسه : اثنیه S وصبت وضیت (۱۲)

فعبنا به عنّا و نانا مرادنا ولم تبق فينا بعد ذلك انار سجدنا سجوداً حين قال تمتّعوا برؤيتنا اني انا لكم جاد'

T eeg cerel isog ing of elem carag isonlag ilkg if elem al sing theses ilkg if elem eless sing eel ulkg if elem

elal cei iàlar du ext als ême adres. r et di alon ail llim reare adres et relat lub ai trè ela ide ide it l'ula enima è l'al àre air les lleres

اقوال لجادتي والدمع جاد ولي عزم الدجيل من الدياد 4 ذريني ان اسير فلا تنوحي فانّ الشهب اشرفها السواري فسير السائدين الى نجلح وحال المترفين الى البواد

(1) estit 126: 3 & SUDS (7) totael: totael D

(3-4) in agage to is 108 eigh 21:

قوم رقدوا فهي نيام بالله وعمم فذا خلام يا حاج فاحفح عنهم عاينفع بالنعج ذا الكلام (٧-٥) : غزي بالكلام

- (V) ily. " " Egory : ily jh; ea is 1844 ignih II (V-r) Zil iz S: Ni ec iliqui Nesse in cola sie ais lle lesse
- ان در بالجار كالمحدف قد براها عزة منه الى المحدف قلم تكن تعرف الايام قيمتها . فرزها عزة منه الى المحدف (١٨) لجارتي : لجاري ١٨ | جار : جاري ١٩ | لى : بي ١٦ الرحيل
- من: المسير الي كا كا (٩) تنوحي: ينوحي ا الشرفها: اسبقها كا

حتى دعوا فاتاهم المفتاح البدأ فكل زمانهم افراح ابدأ فكل زمانهم افراح ان لاح من افق الوصال صباح فتهتكوا لما رأوه وصاحوا حجب البقا فتلاشت الارواح في كاسها قد دارت الاقداح لا خمره قد داسها الفلاح غرض النديم فنعم ذاك الراح و عليه منها خلعة و وشاح وله مذلك ربّة و نياح "

والله ما طلبوا الوقوف ببابه لا يطربون بغير ذكر حبيبهم المحب جناح الما صاح ليس على المحب جناح حضروا وقد غابت شواهد رائبهم افناهم عنهم وقد كشفت لهم قم يا نديم الے المدام فهاتها من كرم اكرام بدن ديانة من كرم اكرام بدن ديانة هي خمرة الحبّ القديم ومنتهى هي خمرة الحبّ القديم ومنتهى وكذاك نوح في السفينة اسكرت

alg

وللسر في سر المحبين اسرار وحفّ بنا من عالم الغيب اسرار يطوف بها من جوهرالعقل خمّار اصناء لنا منها شموس واقمار قديم عليم دائم العفو جبّار بأبصار صدق لا يواريه استار

۱۲ لانوار نور الله في القلب انوار ولما حضرنا للسرور بمجلس ودارت علينا للمعارف قهوة والما شربناها بافواه فهمنا وخاطبنا في سكرنا عند حجونا وكاشفنا حتى رأيناه جهرة

(۳) من: في S

ل فتهتكوا: فهتكوا BC | عاحوا : عاج ما صراحوا

<sup>(</sup>٦) التي المدام فهاتها : فهاتها في كاسها BCL في كاسها : لا تكسلن BCL

<sup>(</sup>١٦) خاطبنا: خالقنا S خالفنا BCL صحونا: محونا

<sup>(</sup>١٥) فهمنا : فمها BCL (١٧) يواريه : تواريه R "وقد أورد ياقوت وابن خلكان وابن ابي اصيبعة قطعة من هذه الابيات

للصبّ في خفض الجناح جناح فيها لمشكل أمرهم ايضاح فالهجر لدل و الوصال صباح والى لقاكم طرفه طمّاح والى لقاء سواه ما ترتاح في ضوئه المشكة والمصاح نور المحمة في الظلام صباح cas all thunge and فالهجر ليل والوصال صباح رق الشراب و رقت الاقداح من نورها المشكاة والمصباح كتمانهم فيها الغرام وباحوا لما رأوا ان السماح رباح فغدوا بها مستانسين و راحوا بحر وشدة شوقهم ملاح

خفض الجناح لكم وليس عليكم و جرت شواهد للسقام عليهم عودوا بنور الوصل من غسق الذجي فالى رضاكم نفسه مشتاقة حنّت الى ملكوته الارواح فكانما اجسامهم وقلوبهم هذا الانام من الظلام وانما من باح بينهم بذكر حسه عوذوا بنور الوصل من غسق الدجي و تغدّموا فالوقت طاب بقربكم صافاهم فصفت قلوبهم به لا ذنب للعشاق ان غلب الهوى massel eliamos eal estel en ودعاهم داعى الحقائق دعوة ركبوا على سفن الوفا فدموعهم 1.0

(١) غ في BCL موجودة على هامش R فقط

( r ) للقسام: القسام R القسام:

BC حنت : حنت (0)

(٦) فكانها: وكانها BU

(٧) غ في BCL | الانام : الامام 8 | نور : اهل R

R باح : تاح BC جبيبه : حنيذ (٨)

(۱۰) رق: راق ۱۱ ورقت: رقت ۱۲ (۱۱) نورها: نوره ۶

R Lais: lais (17)

ذكر ها ههذا فمنا قاله بالعربية : والفارسيمة و لنذر شياً من الا شعار العربية ؛ فاما الفارسية فلايليق وله أشعار حسنته جيَّدة تدل على جودة طبعه في الا شعار العربية

secel she and its dality issiliza in limite al 5 Isilia at il Ilia lemin كأخفاا وعدماا قاشها elil as Zinel istic sing بالسر ان باحوا تباج دماؤهم وكذا دماء البائحين تباح elemid Ushingi isolel سر المعجبة والهوى فقاح elle lab ecled will ely elle della illa I'm red 11 12 1/16/5 ecolity early ells

فالعت عند لقائكم يوتاج

ells : el 8 | Jlacus : ez llac us ! (7) \* usida tim IV while l'Karle es llining e ling install

BCI List in 1923; Lister (3)

BUL Solling: Soul Edilon 108 (0)

L : (12) A (4)

(6) البا تحين : العاشقين (Y)

Ilamle : Ileal H al il Ilis : al llist al Ilis Il lentin : lent ingo Il

ير تاج : مر تاج 8 عند لقائكم يرتاج : في خفض الجناج جناج 108

دساله في حاله الطفولية

emlà llose 15 44

دسالة روزى باجماعت موقيان 77

رسالة عقل سرخ 31

وسالة أواز يو جبرنيل 01

eulla ge reilas 77

وسالة غريه الغريه 11

رسالة يزدان شناخت VA

( while say what is P 7

رسالة لغت موران . 4

رسالة الطير 11

رسالة تفسير أيات من كتاب الله

e fire si cuel Illa

رحاتبماا مياذ مااس

11 minsol 7 1

e cae 10 112.12 07

تبخيرات الكواكب وتسبيحاتها

كتاب التنقيحات في الحكمه

egil sale at eat this as assisted extert as I make at latte

ويجوز أن يكون له اشياء الجرى لم تعل الينا -

كال واحد ٢٦ نبخيرات: نبخير BOL غ ي والاظهر ١٠٠٠ : ق 8408 عام سرخ : في BOL غرج H ۲۲ وخبر : وجمل ED ع ۲۰۰۷ و لعام

o i lluagio : Iluage H

Ein Es Umand imm llas مكنيات الي الملوك والمشانع

18615 Ilalemin

imissi leagl e lliag v

elleilar

مسافاا لا ليها

Ican ana en

11ml 5 16015, 8/8 dar

عا سيا عنا

مرسمشا تاعداا

Republica 18 house

وقيل له كتاب التعليقات 17

و كتاب في المنافيات ولم نقف

alle

مسي الاشارات بالفارسية 67

وذراي بعني المعارف انه عنده

ولم اقف عليه والله اعلم بصحته

الرازى فقال ذهنه ليس بمحمود وسئل فخر الدين عنه فقال ذهنه يتوقد ذكاء وفطنة، و بلغنى ان الشيخ سئل ايكما أفضل أنت أم ابو على بن سينا فقال اما ان يتساوى او اكون أعظم منه في البحث الا انى ازيد عليه بالكشف والذوق وله مصنفات كثيرة، و هذا

# فهرست كتبه

| 1   | المطارحات                | 11  | طوارق الانوار               |
|-----|--------------------------|-----|-----------------------------|
| 7   | التلويحات                | 17  | التنقيحات في الاصول         |
| 4   | حكمة الاشراق             | 14  | كتاب في التصوف يعرف بالكلمة |
| ź   | اللمحات                  | ١ź  | البارقات الالهية            |
| . 0 | الالواح العمادية         | 10  | النغمات السماوية الالهية    |
| 7   | الهياكل ألنورية          | 17  | لوامع الانوار               |
| ٧   | المقاومات                | 1 7 | الرقيم القدسي               |
| ٨   | الرمز المومى             | 11  | اعتقاد الحكماء              |
| ٩   | المبدأ والمعاد بالفارسية | 19  | كتاب الصبر                  |
| 1.  | بستان القلوب             | ۲.  | رساله العشق                 |
|     |                          |     |                             |

S 12 pase : asage (1)

R فكشا : بالكشف ( غ )

- iente la ilezió alto ecleel alia lànda Lânce èsac lla llellac iñel ested libied li aki llande Kiñ aci enho e K minh IL laktes iesa e elal isse ande lluici lleste leinte li incle ès in e e e in lletala ellante IL li ilez (is èsat is cilm e iña lletlac alina ser cilm e enman e lei laelk asenas ainan
- F edi aone ès seè lhelde halis elker mis een éamic edi arih llalas ellaris lea lle sa ' unlè làn ele Aut al deid av l'alta lell e di, is seà lepadur llatelui.

  A edi asils ès lè mis un elalin e somalis are is een hali
- e halini e Lomalia" di edi alère, llahan, allal ilbab ellahina elkael, edi ès alur lli de ellais, lu mil ai èse lluisi
- (1) alle : Well R wille A
- ( ) يقول: غ A يقول وحل الي النجل A شهاب: شهاب الدين A
- (3) ellan, : 3 es 8 | Jag : lag JDB | c.b : Illo DB Illo 2
- (0) e Sympa elist lael K ashar any : elle lala issis ille ellis est li ace elist ashar any : elle lala issis ille ellis est li ace ise mi elitic 811 è e 198 | let : letel 1
- (V) Illand: Iland 8 | Ile 54 : Ille U &
- (A) Sill : 3 & 8
- (P) see mi: mi 8 | lall: lall llake A | 2 late: 2 latic 8
- ( 1 P) een ۸۸0 : 3 e & S.108 ( 71) ex lluy : llox 2.108

وكان بينه وبين فخر الدين المارديني الساكن بماردين صداقه واجتماعات وكان الفخر يقول لاصحابه ما أذكي هذا الشاب وأفصحه ولم اجد احدا مثله في زماني الا اني أخشى عليه لكثرة تهوّره واستهتاره وقلّة تحفّظه ان يكون ذلك سببا لهلاكه، قال ولما فارقنا من الشرق وتوجه الے حلب وناظر بها الفقهاء ولم يجاره احد فكثر تشنيعهم عليه فاستحضره الملك الظاهر واستحضر الاكابر والفقهاء والفضلاء المتفنّنة ليسمع ما يجرى بينهم من المباحث فتكلم معهم بكلام كثير، وبان له فضل عظيم وعلم باهر وحسن موقعه عند الظاهر وقرّبه وصار مكينا عنده مختصا به، فازداد تشنيع اولئك عليه وعملوا محاضر بكفره وسيروها الى دمشق الى مطلح الدين، وقالوا ان بقى أفسد اعتقاد الملك وان أطلق صلاح الدين، وقالوا ان بقى أفسد اعتقاد الملك وان أطلق

<sup>(</sup>١) المارديني: االمارداني BCLR الساكن بماردين: غ في 8

<sup>(</sup>٢) كان الفخر يقول : كان يقول فخر الدين 8 (٣) اجد : ار 8

<sup>(</sup>غ) لهلاكه: لتلفه BC غ في 8 لبقلة = لقتله 1.

<sup>(</sup>o) الشرق: التبريز S | يجاره: يجاريه BOLRS (٦) فاستحضره: فاحضره S فاستحضر ١١ الظاهر: غ في S | استحضر : حضر S

<sup>(</sup>٧) الفقها: غ في BCL المتقننة: غ في الا اينهم: منهم ال

<sup>(</sup>٨) و بان له فضل عظيم و علم باهر : وظر ان لهفضلاعظيما وعلما باهرا R

<sup>(</sup>٩) مكينا: ممكنا BCL به: غ في 8

<sup>(</sup>۱۰) سيروها : صيروها S قالوا: قالوا له S

وهو برى من ذلك فالله حسيب الحساد وحصّوا السلطان على قتله ، فامتنع وكاتبوا والده صلاح الدين وقالوا في جملة ما قالوا ان بقى أفسد الدين ، فكتب اليه يأمره بقتله ، فلم يقتله ، ثم كتب اليه مرة أخرى يأمره بذلك يتهدّده بأخذ حلب ان لم يقتله ، ورأيت الناس مختلفين في قتله فزعم بعضهم انه سجن ومنع الطعام وبعضهم منع نفسه حتى مات ، و بعضهم انه خنق بوتر ، و بعضهم قتل بسيف وقيل انه حطّ من القلعة وأحرق ، ورئي رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم في النوم بجمع عظامه و بجعلها في الثقوبات وقيل في كيس ويقول هذه عظام شهاب الدين ، والذي رأى النبي صلى الله وسلم هو الشيخ جمال الدين الجنبلي رحمة الله عليه ، وبلغني ان بعض اصحابه كان يقول ابو الفتوح رسول الله أعلم بصحّة ذلك.

- - ( ٧ ) خنق: يحنق BCL حط: حطم ( ٧
    - ( م ) رئی : رأی BCLS روی R
  - (٩) وبجعلها: وبجعله R غ في BCL و قيل في كيس : غ في BCLS
  - (١٠) هذه: هذا لم هذي BCLS (١٠) والذي الله عليه: غ في BCLS
    - (١٢) ابو الفتوح: غ في BCL والله: غ في BCRLS

قريب من ثلثين سنة وأكثر عمرى في الاسفار والاستخبار في التفخص عن مشارك مطلع على العلوم، ولم اجد من عنده خبر عن العلوم الشريفة ولا من يؤمن بها فانظر الے قوله ولا من يؤمن بها وأكثر التعجب من ذلك، وكان رحمه الله غاية في التجريد نهاية في رفض الدنيا يحبّ المقام بديار بكر وفي بعض الاوقات يقيم بالشام وفي بعضها بالروم وكان سبب قتله على ما بلغنا انه لمّا خرج من الروم الے الشام دخل الے حلب وصاحبها يومئذ الملك الظاهر ابن صلاح الدين يوسف صاحب مصر واليمن والشام، وكان ابن صلاح الدين يوسف صاحب مصر واليمن والشام، وكان كلا مه، وكان يصرح في البحوث بعقائد الحكماء ويناضل عنها ويسقّه رأى مخالفيها ويناظرهم فيقطعهم في المجالس واضمّ الے دلك ماكان يظهره من العجائب بقوة روح القدس، فاجتمعت كلمتهم على تكفيره وقتله حسداً و نسبوا اليه العظائم وقالوا انه قد اتعى النبوة تكفيره وقتله حسداً و نسبوا اليه العظائم وقالوا انه قد اتعى النبوة

<sup>(</sup>١) الاستخبار : الاحضار الاخبار (١)

L اخبر: خبرا BC و التفحص R و التفحص R ا خبرا R الفحص و التفحص التفحص التفخص التفحص التفحص التفحص التفحص التفحص التفعص التفعص

R ولا من يؤمن بها : غ في R بالروم : في الروم R

R بالعلماء حلب : حميع علماء حلب S حميع من العلماء بحلب (٩)

C امخالفتها R مخالفتها : بمخالفتها الله مخالفتها الله مخالفتها الله مخالفتها

<sup>(</sup>١٢) بقوة...فاجتمعت :غ فبي ٥

<sup>(</sup>۱۳) قالوا: زعموا S | قد ادعى : يدعى S

وفي بعض الاحيان يكون على زى الصوفية، وكان أكثر عاداته الجوع والسهر والفكر في العوالم الالهمة ، وكان قلبل الالتفات الي مراعاة الخلق ملازماً للصمت والاشتغال بنفسه، محمّا للسماع و النغمات الموسيقية، صاحب كرامات و آيات، وسمعت من علماء العامّة و ممن لا حطّ له في العلوم الحقيقية يقول انّه كان يعرف السيمياء وبعضهم يزعم انه متخمل وكل ذلك خرافات وجهل بمقامات اخوان التجريد، بل هو وصل الى غايات مقاماتهم، ولاخوان التجريد مقام يقدرون فيه على ايجاد اي صورة ارادوا ، والى هذا المقام وصل ابو يزيد البسطامي والحسين بن منصور الحلاج وغيرهما من اخوان التجريد، وكنت مدة مؤمنا بهذا المقام حتى أعانني الله باليقين التام ولو لا انه من الاسرار التي يجب كتمانها لذكرت من حاله شيأ وكان قدس الله روحه كثير الجولان والطوفان في البلدان شديد التشوق على تحصيل مشارك له في علومه ولم بحصل له ، قال في آخر المطارحات و ها أنا ذا قد بلغ سنّى الى

BCLRS alole: alole (1)

R abe : wast (0) RL ream : (2)

(٦) متخيل: محيل S مخيل ال بمقامات: بمعرفة

 $\mathrm{BCL}$  وصل: موصل  $\mathrm{II}$  غایات مقاماتها: غایة مقامهم  $(\mathsf{Y})$ 

(٩) الحسين بن منصور الحلاج: الحلاج S | اخوان: ازان BC.

(۱۰) مده: غ C | أعانني: أعان BCLS

(۱۳) البلدان: المدائن BCL BCL ها أنا ذا: هو ذا

والافكار حتى وصل الى غايات مقامات الحكماء ونهايات مكاشفات الاولياء ، فهذا خبرالشيخ في الحكمتين المذكورتين ، واما الحكمة العملية فانه كان فيها من السابقين الأولين مسيحي الشكل قلندري الصفة ، وكان له رياضات عجز ابناء الزمان عنها منها انه كان يفطر في كل اسبوع مرة وطعامه لا يزيد علي خمسين درهما وقل ان يوجد اذا سبرت طبقات الحكماء أزهد منه أو أفضل .

قال ابن رقیقة کنت اتمشی مع شهاب الدین فی جامع میافارقین و هو لابس جبّة قصیرة مضربة زرقاء وعلی رأسه فوطة مفتولة و فی رجلیه زربول فرآنی صدیق لی فأتی الی جانبی وقال ما تتمشی الا مع هذا الخربندا ، فقلت له ویحك هذا سیّد الوقت شهاب الدین السهروردی ، فتعاظم قولی و تعجب و مضی فی حال سبیله .

۱۲ وكان لايلتفت الى الدنيا قليل الاهتمام بها ولايبالى بالملبس والمأكل، ولا يصغى الى الشرف والرياسة، وكان في بعض الاحيان يلبس كساءً وقلنسوة حمراء طويلة، وفي بعض الاحيان مرقّعة وخرقة على رأسه

<sup>(</sup>۱) و نهایات: غ فی R (۳) کان :کانت<sup>S</sup> | الشکل: انکل BCL ا مسیحی: مستحی CL عنها: غ فی BCL

<sup>(</sup>٦) سبرت: سيرت في BCL غ في

<sup>(</sup>٧) ابن رقيقة : يعنى سديد الدين محمود بن عمر المعروف بابن رقيقه – انظر : ابن ابي اصيبة ج٣ ص٣١٩

R ولا: لا الى : غ BCL ولا: لا C كا الحيان : لاحياء

كابى يزيد والحلاج ونظرائهم، واما اتقان البحث الصحيح بحيث يكون مطابقا للوجود من غير سلوك وذوق فلا يمكن، وجميع الحكماء المقتصرين على مجرّد البحث الصرف مخطئون فى عقائدهم، فإن اردت حقيقة الحكمة وكنت مستعدّا لها فاخلص لله تعالى وانسلخ عن الدنيا انسلاخ الحية من جلدها، عساك تظفر بها، وكان الشيخ يسمّى بخالق البرايا للعجائب التي كان يظهرها في الحال، ورآه واحد في المنام فقال له لا تسمّوني بخالق البرايا، وسافر في صغره في طلب العلم والحكمة الى مراغة واشتغل بها على مجد الدين الجيلي، وإلى اصفهان وبلغني انه قرأ هناك بصائر ابن سهلان الساوى على الظهير الفارسي والله اعلم بذلك، الله ان كتبه تدل على انه فكر في البصائر كثيرا، وسافر الله ملكة الاستقلال بالفكر والانفراد ثم اشتغل بنفسه بالرياضات والخلوات ملكة الاستقلال بالفكر والانفراد ثم اشتغل بنفسه بالرياضات والخلوات

B(!L عقائدهم : عقائده (2)

<sup>(</sup>۱) اتقان : ايقان BCL (۳) وجميع : جميع BCL | الحكماء : غ في C | مخطئون : محيطون BCL مخطور S

<sup>(</sup>٦) الشيخ: غ RS بخالق: خالق 8

<sup>(</sup>v) واحد: واخذ CS | له: غ في BCL | بخالق: خالق BCL

<sup>(</sup> a ) الجيلي: الجبلي ( a

<sup>(</sup>۱۲) نواحی BCLRS (۱۳) اشتغل: استقلّ S

ولم يظفروا منها الا بالتلف قنعوا بالقشر عن اللبّ والتبن عن اللحب وحاصل ما حصّلوه معرفة الجسم وبعض اغراضه وبعض عوارض الوجود وفيه ايضاً خطاء كثير والجسم ايضاً لم يحصلوا معرفته ولم اجد منذ قتل الى وقتى هذا احدا فهم كلامه او نال مرامه في العلوم المقدسة الالهية والاسرار العظيمة الربانية التي رمزت الحكماء عليها واشارت الانبياء اليها عرفها هذا الرجل، وايّد بقوة التعبير عم، في الكتاب العظيم المسمى بحكمة الاشراق الذي ما سبقه احد قبله ولا يلحقه احد بعده الا من شاء الله ولأجل من الكتاب عدل المركوت، ولا يعرف هذا الكتاب والعلماء والاولياء ما تيسّر لهذا الشيخ من اتقان الحكماء والعلماء والاولياء ما تيسّر لهذا الشيخ من اتقان الحكمتين والعلماء والاولياء ما تيسّر له الكشف ولم ينظر في البحث

<sup>(</sup>١) منها: فيها S اعن: من BCL التبن: بالتبن S التين ال

<sup>(</sup>٢) حصلوه: حظلوة L ا وبعض اغراضه: غ في S

<sup>(</sup>٣) و فيه ايضا: فيه S | خطاء: خطر BCL | يحصلوا: يتحصلوا

<sup>(</sup>غ) قتل: قيل BCL | الى: والى R | احدا : ابدا من BCL | فى العلوم : والعلوم BCL

<sup>(</sup>٦) التعمير: العبر BC التعبر ع

<sup>(</sup> ٩ ) لقب: لقب ذلك BCL هذا: قدر هذا S ( ١٠ ) صديق : صديقا R

<sup>(</sup>١١) تيسر: يتيسر ١١ لهذا: بهذا ١١ اتقان: ايقان BCL

<sup>(</sup>١٢) الحكمتين المذكورتين: الحكمين المذكورين BCL | تيسر: يتيسر

هذا البناء العظيم عظيما والمه الجد من عنده خبر عن النفس فضلا عمّا فوقها من العوالم المجرّدة ولأجل هذا لما عجزوا عن فهم كلامه طعنوا فيه حتى انّ جماعة من الحكماء المعاصرين من المشهورين بالفضل والتبريز عند العامة زعموا ان حكمته طرقية وليت شعرى اذا كان حكمته المبنية على الاصول الكشفية والقواعد الذوقية طرقية ولحرى ان تكون حكمتهم المبنية على الاصول الوهمية والمبانى الخيالية ... سوقية وهم معذورون من جهة الجهل بكلامه ووجه صعوبته ما ذكرته من قبل وقد كنت في عنفوان الشباب وافقهم في عدم الالتفات اليه حتى غلبني حبّ التجريد فسلكت و يسرالله على معرفة نفسي فانحل لي كلامه ووقفت على جميع اسراره في أيسر زمان ثم نظرت الى اولئك الطاعنين فيه والزارين عليه مذهبه أيسر زمان ثم نظرت الى اولئك الطاعنين فيه والزارين عليه مذهبه

- (١) عظيما: غ في S ا خبر : خير CL ا عما : عن ١٠
- (٣) جماعة : جملة S | المعاصرين : المعاصرين لي
  - (غ) بالفضل: بالفضل والعلم 8 | التبريز: التدبير R
- (o) كان: كانت S (٥-٦) الكثفية الاصول: غ في BCL
- (٦) المبانى: المعانى S (٧) الخيالية .....: الخيالية اتوبيه مزابلته BCLR
  - (A) ما: على ما C | قد كنت: كنت اBCL
  - (۱۰) فانحلّ لي ; فانحلّ BC فان جل L | وقفت: وقعت S
- (۱۱) الطاعنين : الطاغيين CLS | الزارين : الرادين المذهبه : مذاهبه BCL
  - BCL فاذا : فاذن (١٢)

الرشيقة الوجيزة واتقنها اتقاناً لا غاية ورائها لا سيما في الكتاب المعروف بالمشارع والمطارحات فانه استوفى فيه بحوث المتقدّمين والمتأخّرين، ونقض فيه اصول مذاهب المشائين، وشيّد فيه معتقد الحكماء الاقدمين، وأكثر تلك البحوث المناقضات والاسئلة والايرادات من تصرفات ذهنه ومكنون علمه، وذلك يدلّك على قوته في الفن البحثي والعلم الرسمي، واعلم ال فهم كلامه ومعرفة اسراره مشكل جداً على من لا يسلك طريقته، ولا يتبع خلقه وعادته، لانه بني حكمته على اصول كشفية وعلوم ذوقية فمن لم يحكم اصوله لا يعرف فروعه ومن لم يتجرد عن الدنيا والآخرة لم يذق بالجملة معرفة كلامه وحلّ كتبه ومرموزاته متوقف على معرفة بالنفس وأكثر الحكماء و العلماء لا خبر لهم بها الا في النوادر، بأتى في كل دهر واحد ولقد سافرت كثيرا و تفحصت عن

BCL (2) معتقد : مقعد S (0) المناقصات : المتنافضات BCLR (2)

C خالف: بذلك (٦)

<sup>(</sup> م يسلك : سلك 8 ايتبع : تتبع 8 اخلقه : حليته BCL طبيعته 8

<sup>(</sup>٩) كشفية : كيفية S | علوم ذوقية : علم تيقيه S

<sup>(</sup>١١) بالجملة : وبالمجلة R ا حل : جل CL مرموزاته: موزاته

BC خبر: خبر (۱۲)

<sup>(</sup>۱۳) يأتي : ويأتي 8 ياتي من ١٦ | تفحصت عن: في تعجبت 8

# ترجمة السمروردي المقتول

الحكيم المعظم والفيلسوف المكرم العالم الرّباني والمتأله الروحاني العالم العاقل الفاضل الكامل شهاب الملّة والدين المطلع على الاسرار الالمهية والراقي الى العوالم النورية ابوالفتوح يحيى بن اميرك السمروردي روح الله رمسه وقدس نفسه

وحيد الاعصار وفريد الدهور جمع بين الحكمتين اعنى الذوقية والبحثية، اما الذوقية فيشهد له بالتبريز فيها كل من سلك سبيل الله عز وجل وراض نفسه بالافكار المتوالية، والمجاهدات المتتالية، رافضا عن نفسه التشاغل بالعالم الظلماني، طالبا بهمته العالية مشاهدة العالم الروحاني، فاذا استقر قراره وتهتك بالسير الحثيث الى معاينة المجردات استاره، حتى ظفر بمعرفة نفسه و نظر بعقله الى ربه، ثم وقف بعد هذا على كلامه فيعلم حينئذ انه كان في المكاشفات الربانية آية، والمشاهدات الروحانية نهاية، لا يعرف غوره الا الاقلون، ولا ينال. وشيد الراسخون، و اما الحكمة البحثية فانه احكم بنيانها وشيد اركانها وعبر عن المعاني الصحيحة اللطيفة بالعبارات

<sup>(</sup>٢) البحثية : الحسية R | بالتبريز : بالتبرز S

<sup>(</sup>o) استقر: استتر BC استر ما

<sup>(</sup> A ) آیه : غ فی Ls شید : شتر ک

#### CORRIGENDA IN THE ARABIC TEXT.

```
أعراضه read اغراضه ۲-۹۴
```

1.7 delete o.

1 . F - 1 aims read aims

الفارسية read الفارسيته ٢٠٣٠

خمرة read خمره ۷-۰۰

وعدهم فضاءهم read رعدهم فصداهم ٢-٢٠١

۱۱۳-۱ . كاتمة read متمة

استهزأت read استهزت ۹ - ۱۱۶

is not clear to me الزوره ١٠٠٠ الزوره

الخبيثة read الخبثية ٢ - ١١٩

سعطل read سعظك ٢- ١١٩

اتحیی read تحی

و بندی افتد آن عضو که موخرآن سدّه بود معطل شود و در وی حس و حرکت و قوت نماند و اطبا این عضو را مفلوج خوانند و علاجش کشاده شدن سده باشد و پیش از این یاد کردیم حکم قوت غاذیه و نامیه و مولده و آنکه قوت غاذیه چون تباه شود اجل بیاید و چنانکه منع غذا سبب اجل بود و آدمی بروزگار دراز چنان شود که غذا قبول نکند و آگرچه درمیانه این قوتها برجای بود چون امری خارج شود چون زخمی رسیدن با از بام افتادن هم رسیدن اجل باشد، و شایستگی نفس حیوانی در اعتدال مزاج بسته است چون باطل شود اعتدال مزاج قبول نکند پس قوتها چون حس و حرکت حرک باطل شود اعتدال مزاج قبول نکند پس قوتها شود بی حس و بی حرکت بماند و گویند بمرد و این حالت را عبارت مرگ دهند و فراهم حرکت بماند و گویند بمرد و این حالت را عبارت مرگ دهند و فراهم آرنده این اسباب تا این مزاج از اعتدال نیفتد فرشته ایست از فرشتگان حق که او را "ملك الموت " خوانند پس ازین گفت خواجه که باشارت گفت من رسول فرستم که تا این بند از شما بر دارد

انتهى كلام الشيخ الفاضل عمر بن سهلان الساوجي في شرح (۱) رسالة الطير للشيخ الرئيس (۲) واله لن الاسيس (۲) ابي على (۳) الحسين بن (۳) عبدالله بنسينا قدس الله نفسه

و روح رمسه (٤)

<sup>(</sup>۱) در نسخه: الشرح (۲-۲) چنانست در نسخه (۲) ساقط از نسخه ( $\dot{z}$ ) در نسخه : امه

بحقیقت حاصل نشود و بدین سب از دشمنان خویش و امور جسمانی و علايق مواد كلي نجات نيابد و آنچه گفت طيور افلاك نهم يعني نفوس ناطقه که افلاك را هست مارا غمگساری كردند و آنچه از ورای این كوه شهری نشان داد عبارت از علم اعلی است و از مرتبه او که باین مرتبه از آن نظر است درمعانی عام جمیع موجودات را چون هویت و وحدت و کثرت و وفاق و خلاف و تضاد و قوت و فعل و علت و معلول و آنکه گفت صحنی دیدم که صفت خوشی و فراخنائی آن نتوان کر د بدین صحن این امور عامه خواست که یاد کردیم و مرتبه از علم الهی نظر است در امور که مبادی علوم طبیعی و ریاضی و منطقی است، و آنکه گفت بپادشاه رسیدیم عبارتست از مرتبهٔ سیوم در علم الهی وآن نظر است در اثبات خدای تعالی اول توحید او وجلالت و استحالت آنکه او را شریك بود در مرتبهٔ وجود و آنکه گفت او یکی است و واجب الوجود است بذاته، و آنجا که گفت از جلال یادشاه مدهوش شدم پس بلطف خویش آرام و ثبات به ما داد رمزی ظاهر است که اگرمدد فیض نبودی دمی را یارای آن نبودی که این دلیری نماید و آنکه گفت قادر نبود برحّل دام مَكَّر آنكه بسته باشد يعني كه اسبابي كه ميان نفس و بدن علايق داده اند و بر وفق اعداد آن مزاج این نفس را بآن صحبت داده اند هم ایشان توانند که اسال مفارقت بدن را مها گردانند، وترا بیاید دانستن که آدمی را دو نفس است یکی ناطقه و دیگری حیوانی و منبع نفس حیوانی دل است و وی چون بخاری لطیف است از اخلاط باطن و ویرا مزاج معتدل حاصل بیاید و وی از دل بواسطهٔ عروق ضوارب که آنرا نبض و حركت باشد بدماغ و جمله اندامها ميرسد اين نفس حيواني حمال حس و حرکت است چون بدماغ رسد حرکت وی کم می شود اعتدال آید و چشم و گزش و دیگر حس از وی قوت پذیرد و اگر در بعضی این عروق سدّه بشتابيد عبارتست از آ که در شناختن چيزها که تعلق بماده دارد نفس دا کدالي Take to ele eakte Ti che la are e per li alco e akte Tive lind la lier بياسأيم اين عبارتست از فتورى كه اقتد ميان التقال كردن از شناخت امورى كه يروج و فلك ثوابت ميكنند بعضي كفتند كه هيم تواند بود كه يك چندى آن عشم كوه كه ميكويند چون نسبت با يكي كند نهم بود عبارت از فلك اما افلاك تداوير وغير أن و بعضي كواكب خواجه تعرض أن نكرده است ، و عطارد و زهره و افتاب و فلك مر يخ و فلك مشترى و فلك زحل و فلك ثوابت ' واين اعداد را وعفي معروف است يعني كه تحت فلك قمر است يس فلك lèxel ami e accal e édez e celè la ecdi uli into meculia عالم از الوان و اشكال و اوضاع بعضي و مقادير و إمادان و حالحوكا تي كه آن و گذشتن بدان عبارتست از علم ریاضی و بعضی از علم طبیعی در اجزای اذ علم طبيعي است كه او دا علم اسفل خوانيد و اما حديث كوهها و شناختن كاينات جمادى و معادن و كاينات ناميات و كاينات حيوابي وغير أن و اين جمله را عارض گردد قبل الامتزاج از انواع حركات و تخلخل و نكائف و احوال بدان عناصر رابعه خواست و كيفيت تولد و توليد و نشو و نما را و انچه عناصر سعادت حاصل نیاید، و آنکه گفت میان دو کوه وادئی هست با آب و کیاه بسیاد مركبات و افلاك خواستست كه تا تو اين همه نشناسي و بر اين همه كذر نكني yer e Tile Zin de ay Daint de jung ie jærglund li lyi jærgl silver e اين عرقبه عوا بجهد و اكتساب حاصل آمد و عد كس در جهد خويش فايده دفع نتواند كرد از غيرى چگونه دفع كند پس من جهد كردم يعنى كه مبتلا بودن ما باين ظاهر است و طبيبي را كه علت بود و أن علت را از خود Time to Zaing and It allie it is it alien's Zaine at live of iching & بودن آثار نفس بر امور بدني دهائي جستم و آنكه كفت مرا نيز دهاى دهيد داده از فیض مفارق و آنچه گفت اثر حلقهٔ دام در بایهای ایشان ظاهر بود يعني كه علايق نفوس ايشان با بدن ثابت بود، و آنچه گفت اثر نه بدان حد بود که ایشان را از پریدن باز میداشت بلکه مهنا و صافی نبود یعنی که التفات نفس ایشان با بدن نه بدان حد بود که ایشان را از ادراك و اکتساب علوم باز میداشت و نفس ایشان بحکم علایقی که با بدن داشت آن قوت نداشت که جملهٔ معقولات بکمال و تمام بی قصور و نقصان حاصل کند(۱) پس این علایق نفس با بدن نه بدان حد بود که مانع بود نفس را از ادراك معقولات و نه خود مانع نبود تا آن معقولات كه مفارقات را هست بفیض از ایشان بتمام و کمال قبول کند و آنچه گفت من این گروه را بدین حال بدیدم (۲) مرا یاد دادند آنجه من از حال خویش فراموش کرده بودم و آنچه من بآن الفت گرفته بودم بر من منغص(٣)شد يعني كه كمال آدمي در ادراك معقولاتست نه در تدبير و سياست بدن پس خواستم كه كشاده شوم از بسیاری اندوه یعنبی که اندوهگین شدم از آنکه قوت عاقله نفس را از کار باز داشته بودم، پس از قفص آواز دادم ایشانرا تا نزدیك آیند بمن تا تمام سخن ١٥ گويم نخواستند كه ايشان را از من اخلاق بد حاصل آيد و ايشانرا با اهل دنيا التفات و اشتغال بود و كسي ايشانرا بي فايده از مهم ايشان باز دارد پس آنچه گفت که سوگند بر ایشان دادم که تمام سخن گویم یعنی استعداد و شوق خویش ایشانرا معلوم گردانیدم تا مرا استوار داشتند، و آنجه گفت آن رنج که ترا هست ما بدان گرفتار بودیم یعنی آن علایق که ترا با بدنست و این محاربت و منازعت که قوت عامله را با قوای بدنی هست آن ما را نیز بود و آنکه گفت پس تدبیر در رهائی جستن یعنی که از استیلای قوای بدنی رهائی جستم و از حلقهٔ دام علایق و موقوف (۱) کند: کند نتواند بود (۲) در نسخه: ندیدم (۳) در نسخه: منقض

كند، دامها مكستر انبدند بعني كه ميان او قالب علاقه ساختند، صیاد پنهان شد یعنی مسبت و واهب من در میان گروهی مرغان بودم یعنی که نفسی بود مرا بسان مرغی در میان ایشان که بدین صفت بودند و آنکه گفت ما را بخواندند(۱) تا نعمت آسایش دیدیم یعنی مزاجی و استعدادی حاصل بود، گمان جز بخیر نبردیم یعنبی که تصور کردیم که استعداد را این نفس بباید ناچار، و ما شتاب نمودیم در آمدن یعنی چون مزاج و استعداد معطل نشود٬ و آنچه گفت ناگاه در دام افتادیم یعنی که علایق میان نفس و بدن حاصل شد، و آنچه گفت حلقهها در گردن ما افتاد و دام بر بالها و یابها بدحید بعنی که این علایق مؤکد شد و گفت هر چند حرکت بیشتر کردیم تا رهائیی پابیم سخت تر در دام افتادیم و کار بر ما سخت تر شد یعنی هر چند مصاحبت میان نفس و بدن بیشتر بود علایق میان ایشان مؤکد تر بود بحقیقت تسلیم کردیم خود را بهلاك و مشغول شد هر یك از ما بدانچه (۲) نصیب او بود از اندوه یعنبی گفتیم که چنین خواهد بود و قوت عامله را به تدبیر بدن مشغولی افتاد وچون عامله که کمال او در آن بود که ادراك معقولات كند در ادراك بر او بسته بود اندوهگين و رنجور بودم و آنكه گفت تا آنوقت که فراموش کردیم صورت کار خویش یعنی که آن قوة را از كار باز داشتيم تا ما را فراموش شد و غافل شديم كه نفس ما از مصاحبت بدن جز بتدبیر بدنکار دیگرنتواند کرد، نگه کردم من روزی از میان دام گروهی را دیدم از مرغان که پر و بال خویش از قفص و دام بیرون کشیده بودند و میپریدند یعنی جماعتی از حکمای بزرگ دیدم که ایشان را اندك اندك عامله ایشان بتدبیر بدن مشغول بود فرصت جسته بوند و قوت عاقله را تمکین

<sup>(</sup>۱) در نسخه: بخوندند (۲) در نسخه: بدنچه

حدیث جلال و بهاء پادشاه را دیدن و مدهوش شدن اشاره بسوی آنست که بداني كه بادراك ذات احدى هيچ طريق نيست " وغاية السبيل اليها الاستبصار بان لا سبيل اليها " و نه چنانست كه از جهت حجابست بلكه از جهت انکشاف اوست چون آفتاب که هر چند ظاهر تر بود از نگرنده بدو مستور بود که چون حق تعالی را وجودی بود که مثل آن وجود ترا نبود که بدان اعتبار مر آن را چنانکه باید نتوانی داشتن و در شاهد هیچ ذات نیست که وجود او ماهیت اوست پس هر که وجود او عین ماهیت بود مردم این حقیقت چنانکه بود نتوانند دانست پس از او جز بکمال محض و جبروت محض و جلال محض عبارت نتوان کرد بر آن وجه که خواجهگفته است، اما حسن وجود عبارتست از چیزی کامل محض که " یفیض عنه الخیر" و از این است که این سخن را در کتب مبسوط دراز شرح توان کرد و این مقدار که من شرح گفتم امیدوارم که مطابق و موافق اصل بود چه من خود را این پایگاه ندانستم که مرا آن قدرت بود که ملایم این رموز شرحی گویم همه از آنچه در کتب و سخنان این خواجه فایده گرفته بودم بنوشتم بر موجب اشارت بزرگان و این جمع از اقسام بیرون نیست تا سخنی باشد راست و شرح شخصی مطابق توفیق ایزد بود که موافقت کرده باشد و مثل این غریب بود و اگر سخن با شرح رموز نیست که خواجه بدین رموز چیز دیگر خواسته است بدین سخن راست دوستان منفعت گیرند و مرا بدان شرح و رموز نا رسیدن معذور دارند، و اگر سخن من نه راست بود و شرح نه ملایم هم از قصور و نقصان من غریب نبود هر که از دوستان بهتر از این تواند من مستفید باشم آنرا انشاء الله تعالی، این فصول بر طریق ایجاز و اختصار است، بیرون آمد مرغی تا صید کند نفس را خواست که مطلوب اوست تا کمال خویش از ادراك معقولات حاصل

حاصل کردیم و ما را کلمی وقوف آفتاد بر آنجهة که نفس ما را بسوی مفارقات است وجود را مستعد قبول فیض کردیم و نتوانیم شما را از بدن نجات کلی دادن و آن وادی که فرود فلك اول است عبارت از علم طبيعي است و خلاف كرده اند متقدمان تا کدام علم اولی تر بود که اول خوانند معلم اول گوید که علم اخلاق باید خواند آنگه علم میزان یعنی علم منطق آنگه طبیعی آنگه ریاضی آنگه علم آلهی، خواجه هم بدین اشارت کرد اول علم اخلاق دیگر علم رهائی جستن و کیفیت رسیدن از مجهولی بمعلومی و طریق راست و شناختن كيفيت اين انتقال و ديگر اشارتست بشناختن علم چنانكه گفتيم، و چون علم ریاضی از ماده منزه و مبراست اگرچه او را مدتی معین باید شناخت نفس از علايق محسوسات و متخيلات و علايق مواد مجرد بگرداند لا بد از اين كوها يعني از علم افلاك دانستن ببايد گذشت چون اين شفا و علاج اين بیماری نیست، و آنچه گفت چون بر سر آن کوه رسیدیم بایستادیم تا بیاسائیم عبارت است از آنکه در تعلم و تحصیل این علوم شتاب و تعجیل نمودن تواند بود اما در علم آلهی نتواند بود و شتاب نمودن در آن سود ندارد که آن بیشتر بفضل الهی تعلق دارد چنانکه تفصیل آن یاد کردیم و آن کار بآهستگی و خود را قلیلا قلیلا مستعد آن فیض گردانیدن راست شود تا آنچه ازان مطلوب بود بقدر استعداد حاصل آید؛ و آن دیگر صحن و فضا عبارت است از شناخت مفارقات و طیور آن کودها عبارتست از نفوس ناطقه و دیگر نفس انسان که هر فلکی را دو نفس است یکی نسبت او بدان فلک چون نسبت نفس ناطقه بود بما و یکی چون نفس حیوانی بما، و ابنکه گفت چون آنجا رسیدیم (۱) منتظر اذن بودیم یعنی منتظر فیض بودیم چنانکه یاد کردیم، اما (۱) در نسخه: رسیدم

فراموش کرده بودم یعنی مرا شوقی حاصل آمد بتحمیل کمال و بدانستم که آنچه بدان الفت گرفته ام وبال و رنج من است بر من منغص شد آنچه من (١) بان الفت گرفته بودم پس مثل این حالت که ایشان را بود مرا آرزو كرد تا خواستم كه بميرم از شوق، پس از قفس آواز دادم كه نزديك من آئید ایشان از من دوری جستند این عبارت است از آنکه استادان و یاران بمجرد آرزومندی کس را بعلم راه ندهند تا آن وقت که اخلاق و عادات را ممارست کند چه بر نا اهل ضنت کردن شرط بود و حزم ،گفت چون سوگند بدیشان دادم و ایشان را ایمن کردم نزدیك من آمدند یعنی مرا راه دادند بدانكه (۲) من از ایشان بعضی از مقصود خویش حاصل كنم، و ترا بباید دانست که محصل علم را شرطها باید چنانکه خواجه گفت باید • که نیك فهم و راست تصور بود و حافظ باشد و صبور برنج کشیدن و بطبع محب راستی و اهل راستی بود و اجوج و سرکش نباشد در هوای خویش و بطبع بر وی آسان بود منقاد حق شدن و امور شهوانی بنزدیك وی بس قدری ندارد و بزرگ همت بود و زود انقیاد پزیرد حق را و خیر او دشوار انقیاد پذیرد شر را و بر شریعت حق تربیت یافته باشد و ارکان و وظایف شریعت را بجای آرد و اخلاق خویش را بشرع آراسته گرداند و دروغ و فحش نگوید و خلاف آنچه در دل دارد بدوستان و یاران نگوید و ننماید لا جرم چون بدین صفات موصوف باشد حکیمی باشد نه بطریق زور و بحكمت بهرهور (٣) بود، و آنچه خواجه گفت ایشان را بپرسیدم و احوال خویش ایشان را گفتم گفتن ما را همین هست ظاهر شد بدین معنی که ایشان نیز هم بدین علایق بدن مبتلا بوده باشند، و آنچه گفتند تدبیر رهائی مي جستيم يعني تحصيل علم كرديم و آنچه كمال ما دران بود بقدر استعداد (۱) در نسخه : مرا (۲) در نسخه : بدنکه (۳) در نسخه : بهره هوضع سازند که زود تر صدی در وی افتد و نست ما تحصل حدود وسطی نسبت تضرع و ابتهال و دعا بود باجابت، و بود که حدود وسطی از فیض الهي آيد و بود كه بي استعمال و تقليب فكر آيد و بود كه ناگاه مرد بدان باز خورد بی آنکه بهر دو طرف التفات کند و هر چند که سهر مرد از بقاع خیال کمتر بود صید حدود وسطی بدام فکر کمتر بود و برعكس، و اين علايق كه از اين باز دارد سبب الاخر بدن و امور آن نبود، و چون طرفی از استعداد حاصل بود و علایق بر خیزد بعد از مفارقت بغایت آشنائی حاصل شود و او را ضربی ازان لذت حاصل آید که اندك و آمیخته بود، چون این معانی چنانگه باید کسی تصور کند این حکایت خواجه از عقل دور بشناسد، چه این حکایت مبنى است از كمال احاطت او بدين علوم، و اين ظاهر تر از آن است كه بشرح حاجت افتد، و او مؤيد من عند الله بود، و پيش از اين ياد کردیم که در هر علمی مثل اینکس چند بود و چون تفاصیل این علوم برموز یاد کرده محصل این مفصل آن تواند بو دکه بدین دام و قید علایقی می خواهد که نفس را بود با بدن و این چون حلقه و دام 10 بود، و نفس را ازان علایق از روی حقیقت رنجی بود اگرچه در اکتساب اوايل معقولات بدان حاجتمند است، اما علايق نفس از ادراك حقايق معقولات وی است و هر که بدین علایق قانع و بآن الفت گیرد چون 11 مرغى بود كه با دام الفت گيرد، و از مرغها كه ازين دامها رهائي جسته باشند و اثر این دام بر ایشان ظاهر شود و رهائمی یافتن ایشان نه چنان بود که آسایش و کمالی و راحتی بود عبارتست از استادانی و حکیمانی که ایشان جهد کنند و از این امور بدنی دوری جویند و در اکتساب آنچه ماید جهد کنند، و گفت چون من این گروه را دیدم مرا یاد آمد آنچه

پریدن و قصد کردن بکوهها ساحت علم هیات و افلاك باشد، و کوه ها عبارت از آسمانهاست، وآسمان هفتم هشتم را می خواهد چه هفتم هشتم اول بود و طیوران کوهما عبارت از نفس انسان است، و آن کثرت و زبنت و نزهتگاه در آسمان هشتم به نزدیك قومی از فلك ثوابت و بروج ازان كواكب است، و بدان مرغان استادان صناعت را خواست که راه نمایان بر این علومند، و آنکه گفت امن نیافتم بدین کوههای تمامی آن است که سعادت کلمی در شناختن علم هیات و ریاضی نیست، و آن آثار جراحت بد که از این همات بد حاصل آمده باشد بدین استعداد بر نخیزد، و کمترین باید که مفارقات را بشناسد و تصور حقایق کند تصوری راست و نظام کلی در عالم بداند و غایت را تصور کند و آنچه لایق این بود، پس این عبارت و این رموز ازین معانیست و روشن است ، و آن فضای ورای افلاك كه ازان عبارت می كند عقل اول است که اوّل مبدعاتست و آن مبدع اول شریفتر و بھی ترعقولست، وآن طیور دیگر که از آن کوه عبارت می کند نفوس مفارقند که یاد کردیم و این فرود این کوهها عبارت است از شناختن علم طبیعی که آن را علم اسفل خوانند و سفر کردن درآن کوهها عبارتست ازشناختن علم ریاضی که او را علم اوسط خوانند، و باقم عبارتست از علم اعلمي، و آنچه در مقدمات اين رسالت از علم اخلاق و غير آن هست همه طريقست بيافتن اين درجه و اين مقام، و دیوانه داند این صاحب واقعه را کسی که از حقایق دور باشد و زیرکی خویش در انکار داند، و ترا بباید دانست بر سمل حکایت که حد وسطی و آنچه جاری مجرای او بود تحصیل آن باندیشه و اکستاب آن نه چنان باشد ٢١ كه معلوم المكن والطريق بود آن را اكتساب و تحصل كند، بلكه طریق این آن بود که دامی برسازند تا چه در آن افتد وتعلیمی که در اکتساب قیاسات دهند آن تعلیم بود باین دام که چگونه سازند و برگدام

با دیانت باشد، و نفسی باشد که قوت عالمه او تصور معقولات نکرده باشد از قصور استعداد یا غیر آن و قوت عامله او هم معطل بوده باشد از او نه فعل و استملا حاصل آمده باشد و نه انفعال و این مرتبهٔ اطفال و بعضی از ابلهان و مجانین باشد، و نفسی باشد که قوت عاقلهٔ او تصور معقولات نکرده باشد اما قوت عامله او ملكهٔ فاضله و خلق نيكو او را حاصل كرده واين مرتبه يارسايان و نيك مردان باشد، و نفسي باشد كه قوت عاقلة او تصور معقولات نکرده باشد بلکه تصور چیزهای ناراست کرده باشد و او را هیات جهل مرکب حاصل باشد و اعتقاد فاسد و اخلاق نیکو دارد و این حال هالکان باشد و کسانی که ایشان را بعد از مرگ عذاب آخرت باشد و اگر با این اعتقاد فاسد اخلاق بد دارد حال او بعد از مرگ بد ترین حالها باشد و نفسی باشد که مشتاق بود به تحصیل كمال و اخلاق نيكو دارد الاكه تقصير كند و بدان شوق و نياز مفارقت بدن کند، حال او بد بود و او را نوعی از عذاب آخرت بود بعد از مفارقت، و اگر باین شوق اخلاق بد دارد حال او بشر بود و بود که بعضی از معقولات تصور کرده باشد و استعداد آن یافته که بعد از مرگ او را کمالت تواند . بود اما اخلاق بد دارد این كس را لا بد بعد از مفارقت با اين هيات و اخلاق بد و وسخ و ضرر آن زایل شود نوعی از عقوبت بود و این جز بطریق حکایت و بیان نمی توان گفت الا در کتب مبسوطه(۱)، و سخنان شیخ ابو على و خواجه ابو نصر بر اين دليل است، پس آنچه خواجه اشارت کرد بدان از نماندن این حلقه و دام و بقای آن جراحت عبارت از این است دران جهان، اما در این جهان این علایق نفس (۳) است، و

(۱) در نسخه: نقش

خواجه تشبیه کرد به صید کردن مرغ مر صید دیگر را و آنکه گفت نمی توانستند آزاد پریدن از اثر دام بی رنج و ایشان را اثری بود که از پریدن باز میداشت و بر کمال پریدن نمی رسیدند حال نفس است که تا در بدن همی بود نه بکل محجوب بود از تصور معقولات و نه بغایت آن تواند رسیدن تا تعلق او ببدن باشد، و نفس چون بیك قوت تدبیر امور بدنی كند او را با بدن علايق و الفت و غير آن پيدا شود، و چون قوت شهواني و غضبي برو مستولي شود هيات مدار انقياد اين قوت عامله مر اين قوت شهوانی وغضبی را اول پیدا شود و مادام تا پیش ما بدن میبود و این قوت عامله نفسی با این قوت شهوانی و غضبی در مانده بود چنانکه مرغی در دام افتاده باشد یا به قفص یا حلقهٔ دام در مانده بود، و ابتدا که نفس با بدن صحبت کند بغایت ساده باشد؛ و آنگه احوال و احکام بر موجب تزاید و ترادف استعداد متواتر می شود، و اگر این وقت که استعداد ظاهر شود مستعد خواهد تا او از این چیزها که او از آن رنجور است از وی بدنی نجات یابد تا نفس با بدن صحبت دارد نتواند جز آنکه مقهور میدارد و این قوت عاملهٔ نفسی را قاهره و غالبه و بدیگر قوت از مفارق فیض می ستاند تدبیر دیگر نبود او را و هرگز دران جز تدبیر خویشتن نتواند کرد، و کسی را که پیدا تر باشد باید که او را از این نجات باشد، و نتواند(۱) بود الا بوقت معلوم، و آن آنوقت بود که قوت غاذیه عاجز شود بعد از قوت مولده و نامیه و تا اسباب اجل ظاهر شود بوجوه معلوم، و بدانکه (۲) احوال نفس ناطقه منقسم میشود در قوت عالمه و در قوت عامله یکی بود که در قوت عاقله او تصور معقولات راست کرده باشد و قوت عامله او مستولی بوده باشد بر قوت بدنی او و این مرتبهٔ انبیا و اولیا و صدیقان و حکمای

<sup>(</sup>۱) در نسخه مکرر نوشته شده (۲) در نسخه: بدنکه

ترا صد نکرده که عقل تراصید کرده اند٬ آدمی چگونه پرد٬ و مرغ چگونه سخن گوید، مگر صفرا بر مزاج تو مستولی شده است و بدماغ تو پیوسته است، ترا مطبوخ افتيمون بايد خوردن و بگرمايه بايد شدن و آب فاتر خوش بکار داشتن، و عادت باید کرد نیلوفر بوئیدن و غذای موافق خوردن و از بیداری و بی خوابی دوری جستن که ما ترا در ایام گذشته خردمند دیدیم، و خدای داند که ما سخت از جهة تو رنجوریم، این و آمثال این بسیار گویند و این اثر کم کند و بد ترین سخن آن بود که ضایع شود و استعانت بخدای تعالی است و توکل بر وی اشوح ا بدانکه (۱) چون مزاجی حادث شود بر وفق آن مزاج از باریتعالی بواسطهٔ نفسی ملایم آن مزاج حادث شود، در طرف نقصان اعتدال مزاج نباتی و نفس نباتی بود، و متوسط اعتدال مزاج حيواني، و كامل تر اعتدال مزاج انساني، و ازحق تعالى نفسى بدان پيوندد و آن نفس حادث شود و او را پيش از اين نفس وجود نباشد بلکه با حدوث بدنی حادث شود حدوث مع المادة باشد و در بدن حالٌ نبود و این نفس متحیزی(۲) نبود چنانکه گفتیم، دو قوت باشد یکی فاعله در امور بدنی و یکی منفعله از مفارقات که ازان فیض ستاند و ملایم روان فيض ستدن باشد از مفارقات بتصور معقولات و ناچار تا نفس را ما مدن صحبت می بود آن قوت عامله او تدبیر بدن میکند و موافق نفس آن معقولات باشد که گفتیم و بدن و امور بدنی او را چون دام و حلقه باشد و این نفس را بمرغ تشیه کرد و پریدن را تشیه کرد بطلب کردن و اکتساب کردن معقولات و حاصل آمدن آن مطالب را

<sup>(</sup>۱) در نسخه: بدنکه

<sup>(</sup>۲) در نسخه: متجزی

ما صحنی دیدیم که صفت فراخی و خوشی او نتوین کرد و چون ازان در گذشتیم و حجاب برداشته شد صحنی دیگر دیدیم (در ۱۱) نهایت فراخی و خوشی که صحن اول ما را فراموش شد و آنرا خورد دانستیم چون بحجرة پادشاه رسيديم و جمال و جلال پادشاه بر ما تافت مدهوش شديم چنانکه قدرت آن نداشتیم که بدو شکایت کنیم الا که او بر سر ما مطلع شد و بلطف خویش آرام و ثبات بما داد، پس ما دلیر شدیم بر سخن گفتن با او و آن قصهٔ خویش پیش او عبارت کردیم، پس گفت قادر نبود بر حل دام مگر آنکس که بسته باشد، و من بایشان رسولی فرستم که ایشان راتکلیف کند به خشنود گردانیدن شما و دور گردانیدن بدی از شما از گردند شاد و تکام دل بس ما در را، باز گشتیم با رسولان و برادران من مرا مطالبت می کردند که حکایت بها و جلال یادشاه ما را باز گو، و من وصفی موجز میگفتم بدان مقدار که میتوانستم که او پادشاهی است که هرگاه تصور کنی جمال بسی قبح(۲) و کمال بی نقص آن تمامی جز او را نباشد، و هر جمال و کمال حقیقی که هست او راست، و هر نقص که باشد حقیقی و مجازی از او دور است، او را از حسن رویست و از جود (۳) دست است، هر که او را خدمت کند سعادت تمام یابد و هر که از او دور شود خاکسار شود در دنیا و آخرت، و سار دوستان بودند که قصهٔ من بشنیدند و مرا گفتند که مگر عقلت شولیده شده است یا نوعی امراض سوداوی ترا رنجور کرده است و تو نیریدهٔ که عقل تو پریده است، و

<sup>(</sup>۱) ساقط از نسخه

<sup>(</sup>۲) در نسخه: قبیح

<sup>(</sup>۳) در نسخه: خود

و بر سر کوه نخستین رسیدیم، پس هشت کوه دیگر بلند دیدیم که چشم غایت آنرا در نمی یافت بعضی از این همراهان گفتند هیچ امنی نیست الاكه ما بشتابيم و از اين كوهها بگذريم، پس شتاب نموديم و رنج کشیدیم تا از شش کوه بگذشتیم به پریدن، چون بهفتم رسیدیم و قصد آن کر دیم که باصل آن رسیم بعضی گفتند که هیچ تواند بود که ما یکچندی بیاسائیم که ما را در این سفر رنجهای بسیار رسید و میان ما و دشمنان ما راه های دور است، چه آهستگی کردن در طلب نجات بهتر بود از شتاب نمودن که آن شتاب از مقصود باز دارد، پس در سر کوه یکساعت مقام کردیم، آنجا بوستانهای تازه و آراسته دیدیم آبادان و با درخت بسیار و جویهای روان که خواست که عقل ما متحیر شود از بها و زیبائی آن، و آنجا چندان درنگ کردیم که بیاسودیم، بعضی گفتند که بشتابید، ۱۲ که هیچ امن نیست چون احتیاط و هیچ حصن نیست منبع تر از حزم و بدگمانی، مقام در این بقعت بسیار شد و دشمنان بر اثر می آیند بیائید تا ازین بقعت برویم، چون بکوه هشتم رسیدیم کوهی دیدیم بغایت بلندی، و طیور بودند آن کوه را که ما هرگز از ایشان لطیفتر و خوشآواز تر و نیکو صورت تر و پاکیزه تر ندیده بودیم، و از ایشان چندان ایادی و لطف دیدیم که شرح و بیان آن ذکر نتوان کرد، چون میان ما و ایشان انساط حاصل آمد ما آن حقیقت حال را با ایشان بگفتیم ایشان ما را غمگساری کردند و بدان رنج ما تأسف خوردند و گفتند که ورای این كوه شهريست كه يادشاه آنجا نشيند و هر مظلوم كه حاجت خود بدو برد و بر او توکل کند انصاف بیابد و پس ما با این اشارت قصد شهر ملك كرديم و بر درگاه او بايستاديم منتظر آن كه فرمان در رسد بدستوري دادن آیندگان پیش او، پس فرمان فرود آمد، ما را بر قصر پادشاه بردند،

صافی و مهنا رود، چون من این گروه را بدانجال دیدم مرا یاد آمد آنجه من از حال خود فراموش كرده دودم، و آنحه من مدان الفت گرفته بودم بر من منغص شد، پس خواستم که کشاده شوم از بسیاری اندوه که مرا آمد، یا از سوز بمیرم<sup>(۱)</sup> پس از قفص آواز دادم ایشانرا که نزدیك آئید من تا مرا دلالت كنید بر حیلت رهائی جستن و راحت یافتن سر انشانوا باد آمد حیلتها و مکرهای صیادان سر زیاد نشد از ندای من ایشان را جز گریختن از جایگاه من و دوری جستن از من هیچ نیفزود، پس سوگند دادم بر ایشان برسم قدیم و صحبت ديرينه نگاه داشته از شوايب نقصان و نفاق به ايشان ، و عهد و پيمان كردم با ايشان تا مرا استوار داشتند و شك و شبهت از ايشان دور شد و ایمن شدند از مکر صیادان، پس نزدیك من آمدند، و من ایشان را از احوال ایشان برسدم، مرا گفتند که این رنج که ترا هست ما هم بدین گرفتار بودیم و نومید شدیم از رهائی یافتن و با بلا و اندوه و رنج انس گرفتیم، پس تدبیر کردیم و رهائی جستیم و یافتیم و حلقهٔ دام از گردن ما بنفتاد و در قفس بکشادند و بیرون آمدیم من گفتم مرا نیز رهائی دهمد، گفتند که ما اگر بر رهائی دادن تو قادر می بودیم خود را در ابتدا رهائی می دادیم، طبیب بیمار شفا نتواند داد، پس من جهد کردم و خود را از قفص بینداختم و با ایشان یریدم ، مرا گفتند پیش تو بقعتهاست و تو نجات نیابی و از بلا ایمن نشوی تا آن مسافت که میان تو و آن بقاع است قطع نکنی ، بر اثر ما بیا تا ترا نجات بدهیم و براه راست ترا بمقصود برسانیم، پس ما میپریدیم درمیان دو کوه در وادی با آب و گیاه و عمارت بسیار تا از این میان بگذشتیم

<sup>(</sup>۱) در نسخه: بمیر

بل اقتنص لبُّك انى يطير البشر وينطق الطير كأن المرة قد غلبت على مزاحك والبوسة قد استولت على دماغك وسيلك ان تشرب طبيخ الافثيمون وتتعهد الاستحمام وبالماء العذب الفاتر وتستنشق بدهن النملوفر وتترفه في الاغذية وتهجر السهر وتقل الفكر فانا قد عهدناك في ما خلا لبيباً والله مطِّلع على ضمائرنا فانها من جهتك مهتمة. ولاختلال حالك حالنا مختلّة، ما أكثر ما يقولون وأقل ما ينجع وشر المقال ما ضاع ، وبالله الاستعانة وعن الناس البراءة ومن اعتقد غير هذا خسر في الآخرة و الاولى «وسيعلم الذين ظلموا اى منقلب ينقلبون» [ترحمة] گروهی برون آمدند تا صید کنند دامها بگستر انیدند و طعامها بساختند و صادان رنهان شدند و من درمیان گرو هی مرغان بودم که آواز دادند و ما را بخواندند (۱)ما نعمت و آسایش دیدیم و یاران خویش را دیدیم گمان جز بآسایش و خیر نبردیم و هیچ تهمت ما را از قصدا ۲) بدان جایگاه باز نداشت و ما شتاب نمودیم در آمدن بدان جایگاه ناگاه در دام افتادیم وحلقها درگردن ما افتاد و دام در پای ما آویخت و در بالهای ما محکم شد و هر چند حركت بيش كرديم تا رها يابيم سخت تر اندر دأم افتاديم و كار بر ما سخت تر بود، پس تسلیم کردیم خود را بر هلاك و مشغول شد هریك از ما بدانچه (٣) نصيب او بود از آندوه٬ و غافل شد آز رنج برادر خويش٬ و اقبال ۱۸ کردیم جمله بر حیله جستن و رهائی یافتن تا آنکه که فراموش کردیم صورتهای کار خویش را و انس گرفتیم بدام و قفص و آرام گرفتیم بآن یس من نگاه کردم روزی از میان قفص' گروهی را دیدم از مرغان که یر و بال خویش از قفص بیرون کرده بودند و می پریدند؛ و در پاهای ایشان اثر حلقهٔ دام ظاهر بود و آن حرکت و اثر نه بدان حد بود که ایشانرا از پریدن باز می داشت و نه بدان اندکی بود که حیوة و پریدن (۱) در نسخه: بخوندند (۲) در نسخه: قصد (۳) در نسخه: بدنجه

وأحسن الوانا وأظرف صورا وأطيب عشرة منها فلما حللنافي جوارها وعرفنا من جنانها وتلطفها وايناسها ايادي لن نفي بقضاء أهونها ولما تقرر بيننا وبيها الانبساط أوقفناها على ما ألمّ بنا فاظهرت المساهمة في الاهتمام وذكرت ان وراء هذا الجبل هدينة بتبوّاها الملك الأعظم واى مظلوم استعدى به وتوكل عليه كفّ عنه الضراء بقوته ومعونته فاطمأننا الي اشارتها وتممنا مدينة الملك حتى حللنا بفنائه منتظرين لاذنه فخرجت الامر باذن الواردين ودخلنا قصره فاذا نحن بصحن لا يتضمن وصف رحبه فلما عبرناه رفع لنا الحجاب عن صحن فسيح مشرق استضعفنا لديه الاول بل استصغرناه حتى وصلنا الى حجرة الملك فلما رفع لنا الحجاب ولحظ في جماله مقلتنا علَّقت به افئدتنا ودهشنا دهشاً عاقنا عن الشكوى فوقف على ما غشينا فورّ علينا الثبات بلطفه حتى اجترأنا على مكالمته وعترنا بين يديه عن قصّتنا فقال لا يقدر(١) على حلّ الحبائل عن ارجلكم الا عاقدوها واني منفذ(١) اليهم رسولا ليسومهم رضاكم واماطة السوء عنكم فانصرفوا مغبوطين وهوذا نحن في الطريق مع الرسل واخواني متشبّثون بي يطلبون مني حكاية بهاء الملك بين ايديهم وسأصفه وصفا موجزاً وافراً فاقول انه الملك الذي مهما حصلت في خاطرك جمالا لا يمازجه قبح ولا يشوبه نقص صادفته مستوفي لديه ، فكل جمال بالحقيقة حاصل له وكل نقص ولو بالمجاز منفى عنه ، كله لحسنه وجه ولجوده يد ، من خدمه فقد اغتنم السعادة القصوي ومن جرم فقد خسر الدنيا والآخرة .

٢١ وكم من اخ قرع سمعه قضيتى فقال اراك مس عقلك مس عقلك مس الحري الله على الله عقل الله عقل الله على الله عل

<sup>(</sup>۱) در نسخه: تقدر (۲) در نسخه: منقد (۳) در نسخه: یك

من وراء القفص اطير فقيل لي ان امامك لقاعا لن تأمن المحذور الا ان تأتى عليها قطعاً فاقتف آثارنا ننج بك و نهدك(١) الى سواء السبيل فتساوى بنا الطيران في صدفي الجبل العالى(٢) في واد معشب خصيب غير\* مجدب حتى تخلّف عنا جنابه وخبرنا خبرته فوافينا هامة الحبل فاذا امامنا ثمان شواهق تنبو عن قللها اللواحظ فقال بعضنا لبعض سارعوا فانا لانأمن الا بعد ان نجوزها ناجين فتغلغلنا الشواحق (٢) حتى انسبنا على ست من شواهخها و انتهينا الى السابع فلما تغلغلنا قال بعضنا لبعض هل لكم في الجمام فقد أوهننا(٤) النصب وبيننا وبين الاعداء مسافة قاصية فرأينا ان نخص للجمام من ابداننا نصيباً فان الشرود(٥) على الراحة أهدى الى النجاة من الانبتات فوقفنا على قلّته فاذا جنان مخضرة الارجاء عامرة الاقطار، مثمرة الاشجار جارية الانهار يروى بصرك نعيمها بصور تكاد لبهائها تدهش العقول و تبهت الالباب وتسمعك (٦) اغاني مستحسنة والحانا (٧) مطربة وتشمّك روائح لا يدانيها المسك السرى ولا العنبر الطرى فاجتنينا من ثمارها وشربنا من انهارها ومكثنا به ربما أطرحنا الاعياء وقال بعضنا لبعض سارعوا فلا مخدعة كالأمن ولا نجاة كالاحتياط ولا حصن أمنع من اساءة الظنون وقد امتدّ بنا المقام في هذه البقعة على شفا غفلة ووراءنا اعداؤنا يقتفون اقدامنا ويتفقدون مقامنا فهلموا نبرح(٨) ونهجر هذه البقعة وان طاب المثواء(٩) بها فلاطيب كالسلامة وأجمعنا على الرحلة وأنفصلنا على الناحية ونزلنا بالثامن فاذا شامخ خاص رأسه في عنان السماء تسكن جوانبه طيور لم الق أعذب الحانا

<sup>(</sup>۱) در نسخه : ینج و بهدك (۲) در نسخه : الاله (۴) در نسخه : فبقبا بقینا الشدا (غ) در نسخه : أوحننا (٥) در نسخه : ابشروا

<sup>(</sup>٦) در نسخه: يسععك (٧) در نسخه: الحان

<sup>(</sup>۸) درنسخه: نتبج (۹) در نسخه: السواد \*در نسخه: بل

سربة (١)طير اذ لحظونا فصفروا مستدعين (٢) بنا فحسسنا بخصب واصحاب وما تخالج (٣) في صدورنا ريبة ، ولا شك عن قصدنا تهمة ، فابتدرنا اليهم مقبلين وسقطنا [في خلال الحبائل(٤) اجمعين ، فاذا الحلق ينضم الى اعناقنا والشرك يتشبث بأجنحتنا والحبائل تتعلق بارجلنا، ففزعنا الى الحركة فما زادتنا الا تعسيرا (٥) فاستسلمنا للهلاك وشغل كل واحد منّا ما خصّه من الاهتمام لاخيه، وأقبلنا تبيين الحيل في سبيل التخلص حتى نسينا صورة أمرنا واستأنسنا بالشرك واطمأنّا الى الاقفاص؛ فاطلعت ذات يوم من خلال الشبك فلحظت رفقة من الطير أخرجت رؤوسها وأجنحتها عن الشرك وبرزت عن اقفاصها تطير (٦) وفي ارجلها بقايا الحبائل لا هي تؤدها (٧) فتعيصها النجاة ، ولا تبينها فتصفو لها الحيوة، فذكرٌ تنبي (٨) ما كنت نسيته ونغصت على ما ألفته (٩) فكدت انحلَّ تأسفا اوتنسلُّ روحي تلهِّفاً (١٠) فناديتهم من وراء القفص ان اقربوا منى فأطلعوني على حيلة الراحة فقد أعتني (١١) فتذكّروا (١٢) خدع المقتنصين فما زادوا الانفارا فناشدتهم بالخلّة القديمة والصحبة المصونة والعهد المحفوظ ما أحلّ بقلوبهم الثقة و نفي عن صدورهم الريبة، فوافوني حاضرين فسألتهم عن حالهم فذكروا انهم ابتلوا بما ابتليت به فاستيأسوا واستأنسوا بالبلوي فعالجوني فنحيت الحبالة عن رقبتي و الشرك عن اجنحتي و فتح لي باب القفص و قيل لي استغنم النجاة فطالبتهم بتخليص رجلي عن الحلقة (١١) فقالوا ١٨ لو قدرنا علمها لامتدرنا أولاً وخلُّهنا ارجلنا واني يشفيك العليل فنهضت

<sup>(</sup>۱) در نسخه: سرّیه (۲) در نسخه: مستعدین (۳) در نسخه: یخالج

<sup>(</sup>٤) در نسخه : الحبال (٥) در نسخه : تعسير (٦) در نسخه : تطيرون

<sup>(</sup>٧) در نسخه : يودها (٨) در نسخه : فذكرنبي (٩) در نسخه : الفة

<sup>(</sup>۱۰) در نسخه: تلحفا (۱۱) در نسخه : اعنیتی ولعله «اعنقنی »

<sup>(</sup>۱۲) در نسخه: فیذکروا (۱۳) در نسخه: الحقیقة

وقصر عن البهيمة التي لم تف قواه يدراء شهوة تستدعيه(١) [شرح] اي برادران حقیقت دلیرترین کسی آن بود که در کار فردا دلیر بود وبد دل تر کسی آن بود که باز مانده بود از کمال خویش، ای برادران عجب (۲)نبود که فرشته از زشتی پرهیزد و بهیمه میان نیکوئی و زشتی تمیز نکند بلکه شگفت از آدمی بود، اگر عاصی شود و نافرمانی کند شهوة را درو قوتها و دواعی درست که او را با زیان(۳) کشد، و اگر فرمان برداری کند و طریق اصلح سپرد او را قوت عقلیست (٤) كه او را بدان دعوت كند و بدان رغبت نماید، و بحقیقت ماننده بود بفرشته آدمی که قدم ثابت دارد و در شهوت و در غضب قدم او از حد اعتدال نجنبد، و از انعام و بهایم بمرتبه باز پس بود آدمی که قوت شهوانی و غضبی در او استیلا دارد بر قوت عامله نفس؛ این فصل روشن است، بدان فصل روشن است و بدان فصل که ما از پیش شرح کردیم روشن تر شده است، خواجه اشارت کرده است بدانکه آدمی تواند بود که بمرتبهٔ فرشتگان بود در طاعت خدای تعالی و اخلاق نیکو داشتن و مي تواند بود كه از مرتبة انعام باز پس تر بود ، كما قال الله تعالى « اولئك كالانعام بل هم اضلّ » اما فرشة را قوة شهواني و عضبي نبود تا باستیلای او بمرتبه کمتر آید، و بهایم را نفس ناطقه و قوت عاقله و عالمه نبود تا بدان قوة عاقله نفس او از مبادی منفعل شود و قوة عاقله او بر ديگر قوت مستولي باشد تا بدان از مرتبهٔ خويش تا مرتبهٔ بلند تر رسد.

قال الشيخ "وارجع الى رأس الحديث فاقول: برزت طائفة تقتنص ٢١ فنصبوا الحبائل وزينوا الشرك وهيّأوا الاطعمة وتواروا في الحشيش وانا في

\*رج رسالة الطير ص ٠ ٤ س ٢ ١ - ٧ ١

<sup>(</sup>۱) در نسخه: نستعید (۲)

در نسخه : عقلیت  $(\check{z})$  در نسخه : عقلیت (w)

و حجت اقتضا کند آن اثبات کند؛ و هر وقت که میداند که حس و وهم در حس نیاید و عشق و خجل و وجل و شجاعت و جبن و غضب با آنکه از علایق امور محسوس است در وهم و حس نیاید آنگه منزه و مجرد بود از علایق محسوسات باید که در حس و وهم نیاید، پس بطریق محسوسات فریفته نشود، و اعتقاد نکند که هرچه محسوس نبود مثبت نبود، و نه نیز اعتقادها جمله براندازد و تصور كند كه حقى كه واجب القبول است درميان عقاید نیست و هر که در اثبات اعتقادی سخن گفته همه سنگ در تاریکی انداخته اند که این عالم را خالقی و مبدعی نیست، بلکه میان این مر دو متوسط اعتقادی طلب کند، و از محسوسات استعانت کند بشناختن بعضی از مجهولات که معلوم نبود و مبدعی و صانعی عالم را اثبات کند منزه از علایق حس و مقدس از کثرت جهات مختلفه، و چیزها که اثبات آن او را باوصاف او یار و مودی بود بکثرت و رفع کمال و این طريق را تشبيه كرد بطيران خفاش، و چنانكه اين اعتقاد حق است و بهترين عقاید است خفاش را هم بهترین طیور خواند چه او حد توسط دارد در اسباب معاش و ظهور خویش و خفاش صورت [طیور] (۱) ندارد اما از او فائدهٔ طیور حاصل، آدمی نیز باید که اگرچه صورت فرشتگان ندارد باخلاق فرشتگان متخلق شود.

۱۸ قال الشيخ «ويلكم اخوان الحقيقة أغنى الناس من يجترئ على غده وأفشلهم من قصر عن أمده أ ويلكم إخوان الحقيقة لا عجب ان اجتنب الملك سوءا او ارتكب البهيمة قبيحا بل العجب من البشر اذا استولى على الشهوات وقد صيع (۲) على استئثارها صورته او بذل لها الطاعة وقد نوّر بالعقل جبلته ولعمر الله بذالملك بشر (۳) تثبت عند مزاولة الشهوة فلم تزلّ قدمه عن موطنه فيه

<sup>(</sup>۱) ساقط از نسخه : ضع

<sup>(</sup>۳) در نسخه : یشتر در ترجمهٔ فارسیه موجود نیست

غضب او را نگاه دارد قوت عامله او منفعل شود ازین قوی و فائدهٔ انسانیت از او دور شود، پس خواجه اندرین رمز بدین اشارت کرده است، و دیگر قوت وهمی را مانند کرده بآتش افروخته و انسان را بدان حیوان آتشی که انسان تا در این عالم بود از این قوی مفارق نشود و این قوی نیز ازو مفارق نشود، و این قوت وهمی بغایت برنده و باز دارنده است أز ادراك معقولات و بدان لا بد حاجت آمد و چنانکه نور آتش جائی بود که منفعت رساند و جائی بود که مضرت رساند حکم وهم جائی بود که راست بود و جائی بود که دروغ بود آنجا که راست بود حکم کر دن او بود که بك جسم در يك حال دو مكان نتواند بود، و آنجا که دروغ بود آن بود که حکم کند که هر چه موجود بود باید که بجهت او اشارت توان کرد و اجسام نا متناهی بود واگر متناهی بود بفضای محدود رسد که آن فضای محدود را نهایتی و خارج عالم باید که بود پس خواجه میگوید چون سمادل باش که باعتماد تمام در آتش شود یعنی بوثوق تمام قوت وهمي بكار دار و بدان كه ترا از او چاره نيست، و بدان که جای بود که او زبان بود و جائی بود که او معین و مؤید بود و صادق، چون خفاش باش که دروز سدا نماید، خواجه محسوسات را بروز ماننده کرد و حکما را که بمحسوسات شناختن قناعت نمایند و ورائی او چیزی طلب نکنند از معقولات و اعتقاد ندارند که هر چه حس آنرا(۱) بجوهر آن در نباید فرض آن محال دو د ارشان را بخفاش ماننده کرد ، چه خفاش منزل متوسط طلب کند میان نور و ظلمت و موحد در توحید متوسط طلب کند ميانه تعطيل وتشبيه احكام محسوسات برحق تعالى نراند و نفي و تعطيل و نابودن خالق صانع عالم را اعتقاد نكند، بلكه آنجه از معقولات برهان

<sup>(</sup>۱) درنسخه: انر

غذای او شود و در جوف اشتر مرغ آهن گرم و سنگ گرم غذای او شود، و حرارت او آنرا ماعتدال ماز آرد چنانکه غذا شود و چون مار استخوان سخت را تلین کند و تلطیف کند چنانکه غذا شود يس آدمي وا مي بايد كه [مداند] (١) اين دو معنى كه يكي حرارت را تسكين كند و ديگر كه ناملايم را لطيف و ليّن وگرداند و این اشارت است بدانکه (۲) حکما گفته اند در اصلاح قوت شهوانی بقوت غضبی و اصلاح غضبی به شهوانی و آنچنان باشد که تفکر کند در احوال او که بر او خشم گرفته باشد و منافع آن یس با<sup>(۱۲)</sup> یاد آرد و شهوت را بر آن منافع بر گمارد تا او را از ایذای او باز دارد چه اگر او را ایذا كند آن منافع روا بود كه بوقت حاجت بدو ازو فوت(٤) شود، و اصلاح شهوانی بغضبی آن باشد که ننگ دارد از قضای شهوت با چیزی و فضیحت و ارتکاب معصیت و ذل و ضررها با سلامت شرمساری، پس قوت شهوانی را بدین وجه اصلاح کرده باشد ,غضبی ۱۵ خواجه آن سنگ گرم کرده را بغضب تشبیه کرد و آن استخوانهای سخت کشف را بشهوه ، لا بد این سنگ گرم کرده را مبردی و مسکنی باید تا نفس را هیئات بد حاصل نیاید و استخوان سخت را ملطفی و ملینی ۱۸ باید تا غذا شود؛ همچنین شهوت را مصلحی و هسددی باید تا قوة شهوت را استیلا نبود و اگر خورندهٔ سنگ گرم را مبردی و مسکنی نماشد که اسان آنوا رحد اعتدال ماز آرد هلاك شود، و همچنين مغذى ۲۱ بعظم صلب اگر آزا مصلحی و مقومی نباشد که اعتدال قوت شهوت و (۱) ساقط از نسخه در اسخه: بدنکه

(۳) در نسخه: نا (غ) در نسخه: قوف

باستنباط آن چنان کسی که یاد کردیم بدانند، پس این جماعت که بواسطه دانند چیزها را دزدی(۱) کرده باشند وآلت پریدن بحیلت بدست آورده باشند و آنان که این مرتبه بلند دارند ایشانرا نیز آلت پریدن از معارف بدست آید اما آسان تر، پس خواجه بدین رمز روا بود که اشارت بدین معنی کرده باشد بدان طریق که ظن من است.

قال الشيخ «كونوا نعاماً يبتلع الجنادلالمحمات وافاعي تسرط العظام الصلبة وسمادل تغشى (٢) الضرام على ثقة (٣) والخفافيش لا تبرّزن نهارا فخير الطيور خفافيشها(٤)»\*[شرح] چون شتر مرغ باشيد كه سنگ گرم كرده بخورد و چون مار افعی که استخوانهای سخت فرو برد، و چون حیوان آتش خوار باشید که به آسانی و اعتماد در آتش شود، و چون خفافیش باشید که روز فرا دید نیاید که بهترین مرغان خفاش است، به باید دانستن که در شتر مرغ رمزیست که آنرا بباید شناخت که چون یکپای او خلل یذیرد بدیگر یای نتواند جز بسینه نرود، و در بیابان با هیچ حیوان انس نگیرد، و از شتر مرغ که بدو شبهی دارد بگریزد، و او شبیهی دارد از روی صورت بمرغ و شبیهی دارد باشتر، و خایهٔ که ننهاده(٥) باشد اگر ازان بیفتد دیگری که اشتر مرغ دیگر نهاده باشد او را بحای او باسته و این همه رموز نیکوست اما شیخ بیش بیك رمز اشارت نکر ده است که او آهن وسنگ گرم کرده فرو خورد و جوف او در اطفا و تبرید آن عمل کند و آن آهن و سنگ گرم او را زبان کار نبود، و اشارة کرد بدانکه (۲) افعی استخوانهای سخت فرو برد و

<sup>(</sup>۱) در نسخه: دردی (۲) در نسخه: یغشی (۳) در نسخه: ثفه

<sup>(</sup>٤) در نسخه: وخفافیشها (٥) در نسخه: بنهاده (٦) در نسخه: بدنکه \* ر ج رسالة الطیر ص ۲۰ س ۷-۱

تر است اشارت میکند باصلاح خیر عملی و آنرا بزهر خوردن مانند میکند چه مقهور داشتن قوتهای شهوانی و غضبی و توسط نگاه داشتن دران مساوی است با زهر خوردن و به شعور بودن مر نفس را که در این جهان بعضی ازان چیزها که داستنی است بداند او را بعد ازان مفارقت لذتی خواهد بود که با هیچ لذت این جهانی او را مناسبت نبود، رغیت صادقه کند بنارودن در این جهان، و هر که زهر نخورد زنده نماند یعنی هر که قوت عاقله نفس را مستولی ندارد بر قوای بدنی قوة عامله او مقهور بود و مرده و هر که طرفی از معرفت حاصل ندارد و او را رغبت نمود بمفارقت این جهان در آنجهان او را لذت این جهانی نبود و پریدن عبارت از قبول کردن فیض از مبادی و انقطاع علایق از آنچه از اکتساب سعادت باز دارد، و آشیان گرفتن ۱۲ آرام گرفتن با این لذات ناقصه مخدجه و استیلا دادن قوتهای بدنی را بر قوت عاملهٔ نفس، و عبارت از صید کردن باز ماندن است از آنچه كمال نفس دران است، و چون از ادراك و اكتساب آن كمال باز ماند اندر صد هزار بلا و عنا ماند چون آن مرغ صید کرده شده و چنانکه کمال مرغ در پریدن است او مراد خویش اندر پریدن بدست آرد کمال نفس اندر فیض سندن و تصور کردن معقولات است چنانکه باید و مستولی بودن بر ۱۸ قوتهای بدنی تا آن شیاطین او را از راه نبرند وآنچه خواجه گفت اگر کسی را بال نبود دزدی کند و بال بدست آرد، و پیش از این گفته که کس باشد که او را قوت آن بود که بی واسطهٔ تعلم از قوت قدسی ناگاه بحد اوسط باز خورد وآنچه مطلوب او بود هرگه قصد کند بدست آید و بخاطر او اندر آید و ناگاه بدان باز خورد که این چنین چیزها باستنباط کس عزیز باشد و دیگران آن باشند که ایشان را بتعلیم ٢٤ و تعلم حاجت افتد تا بدانند بعضي از چيزها، و لا بد اين چنين چيزها

حیوانی نزوعی و قوة حیوانی متخیله و متوهمه، پس التفات او را پس بود و قوة عالمه را قیاس و اعتبار بدان بود که بالای آن بود و پیش آن بود تا ازان چیزها منفعل شود و فایده گیرد و ازان قبول کند، پس دو وجه بود نفس ما را، وجهی با بدن و آن وجه باز پس دارد و این وجه باز پس که نسبت ببدن دارد بهیچ وجه از مقتضای طبیعت بدن و ازین قوای بدنی هیچ انفعال قبول نکند و منفعل نشود، و ازین وجه باید که فاعل بود نه منفعل، و اگر مسلط نشود و مستولی نگردد برین قوتها و چنان نبود که ایشان از او منفعل باشند و او البته از ایشان دارد و او را فریفته، پس این وجه را می باید که سلاحی باشد تا دارد و او را فریفته، پس این وجه را می باید که سلاحی باشد تا شیاطین را مقهور و مغلوب دارد، و دیگر وجه که نسبت و اعتبار بعبادی دایم و ملائکه علیهم السلام دارد باید که از این وجه از این اعتبار دایم الیه و ملائکه علیهم السلام دارد باید که از این وجه از این اعتبار دایم القبول باشد و از ایشان منفعل شود، پس چون کسی این معانی را جنانکه باید تصور کند این رمز خواجه او را حل شود.

۱۵ قال الشیخ « تجرعوا الذعاف تعیشوا واستحبوا الممات تحیوا وطیروا ولا تتخذوا و کراً تنقلبون الیه فان مصیدة الطیور اوکارها، وان صدکم عوز الجناح فتلصصوا تظفروا فخیر الطلائع ما قوی علی الطیران\* [شرح] زهر فرو برید تا زنده بمانید، و مرگ و مفارقت این جهان بآرزو جوئید تا زندگانی نیکو بابید، و پیوند و خانه مگیرید که مرغانرا صید کنند بیشتر در خانها شان و اشیانها شان، و اگر پر و بال ندارید دزدی (۱) کنید و پر و بال بدست آرید که بهترین دیدبانها آن بود که بتواند پرید، این رموز روشن

<sup>(</sup>۱) در نسخه: دردی « رج رسالة الطیر ص ۶۰ س ۲-۷

خویش و مستغنی بودن از هرچه التفات بدان ترا از سعادت کلی باز دارد و در مصحف مجید هم بر این معنی تنسه کرده اند «و عباد الرحمن الذين يمشون على الارض هونا» (١) الآية و ترا ازان ديگر اشارت كرد كه خواجه گفته است مراد از شیاطین بمذهب حکما بباید شناخت تا این رمز ترا حل افتد كه لطيف رمزيست ، بيايد دانستن كه با نفس مردم قوتها اند موجود شده چنانکه در کتب مبسوطه (۲) آنرا یاد کرده اند و این قوتها با نفس مردم بهم موجود اند چون قوتهاء وهمي و خيالي و قوت خشم و قوت شهوت و اين قوتها چون توانند مردم را از علم دانستن و از راه نجات طلب کردن باز دارند؛ و چون مراد از اطلاق لفظ شيطان بنزديك ايشان بدانستي بدانكه (٣) مراد از بیش آدمی و از پس آدمی نزدیك ایشان عبارت بود از دو قوة که نفس ناظفه را هست ، یکی عالمه و دیگری عامله ، و این قوت عامله را اعتباری بود بقیاس با قوت حیوانی نزوعی که ازان قوت حادث شود و در این وقت هیئاتی که خاص بود و بدان بدن انسان ساخته شود و سرعت فعل و انفعال را چون تشویر و شرم و خنده و گریستن و اعتبار دیگر بود این قوت عامله را با قوت حیوانی متخیله و متوهمه، وآن آن بود که آن را بکار دارد در استنباط تدبیرها در کارها بتصورات امور جزوی در استنباط صناعات انسانی ، و این قوة عامله را هم اعتباری بود با نفس او، وآن آن بود که از آنچه میان او و عقل نظری بود رایهای رابعه و مشهوره تولد کند، و این قوة باید که بر جميع قوتهاى بدني مستولى بود على الخصوص بر آنچه انسان آنرا شياطين خوانند، و این قوة را بدأن دو اعتبار که گفتیم او را التفاتی بود بقوة (۲) در نسخه: مسوط قرآن مجمد XXV, 64

(۳) درنسخه: مدنکه

ظاهر بود و بر سر دنبال او بود، بدرستیکه شیطان نفریبد و وسوسه نکند آدمی را الا از پس او بباید دانستن که مار پوست بیفگند و در ابتدای ربیع آغاز كند بوست افكندن تا آنوقت كه هوا معتدل شود و همچنين در خريف، و آغاز پوست افگندن از گردا گرد چشم کند از اندرون، و دران حال که آغاز کند نا بینا شود چه آن پوست چشم او را بپوشاند، و باندك مایه روزگار آن پوست بیفگند و روشنی چشم او بعد ازان زیادت شود، و ۲ بباید دانستن که قالب آدمی باعتبار نفس آدمی چون پوست مار است با شخص اما هر چند نفس ناطقه بنز دیك حكما داخل بدن و متحتز و حال(۱) نیست و لیکن یك قوت او در این بدن متصرف است و این بدن او را چون ولایتی است، و این حقیقت بدن بجز حقیقت نفس است، و بمفارقت نفس مر این بدن را و جدا شدن بدن را هیچ خلل با نفس باز نگردد الا در آن وقت که پوست می افگند چشم او پوشیده شود، و در آن وقت که نفس مفارقت بدن کند بهمه حال چون اشفته و ملتقی باشد بحکم علاقتی که ميان نفس و بدن بوده باشد، و انبيا و اوليا را عليهم السلام مفارقت اين جهانی باسانی و رغبت تمام بود و خواهند که چون کمال یافتند ایشانرا مفارقتی باشد از این عالم چنانکه مار خواهان پوست افگندن خویش بود، و خدای تعالی از یوسف علیه السلام این حکایت کرد آنجاکه گفت «تو فنی مسلما و ألحقني بالصالحين» (٢) و رسول ما را گفت عليه و آله السلام «والآخرة خير لك من الاولى» و أوليا را و متشبه بايشانرا گفت «فتمنّوا الموت ان کنتم صادقین»(۳) پس خواجه از این وجه باین معنی اشارت کرد، و دیگر بدسب (٤) آلنمل عبارت ميكند از كم آزاري و پنهان داشتن مقصد و مطلب چنانست در نسخه و باید که «حال»باشد (۲) قرآن مجید XII, 102

(٤) در نسخه: بذبيب

قر آن مجدد LXII, 6

(4)

حقیقت باطن را دو قوت بود، یکی را قوت عاقله خوانند و یکی را قوت عامله ، و این قوت عامله قوتی بود که آن مبدأ بود تحرك مربدن انسان را بسوی افاعیل جزئی، و او را اعتباری بود بقیاس با قوت حیوانی نزوعی و اعتباری بود بقیاس با نفس او، و این قوت باید که غلبه دارد بر جملهٔ قوای ظاهر بدنی که آثار آن ظاهر است، و خواجه از این روی گفت که بدان معنی چون چیزو باشید، و باطن ظاهر گردانید و ظاهر باطن ، این دو فائده دارد ، یکی آنکه قوت عامله نفس را که باطنى است استيلا و استعلا زياده دهد تا از قواي بدني منفعل نشود البة، و این قوتهای ظاهر را پوشیده دارید بدان معنی که ایشانرا مغلوب دارید بر این وجه که جلی آن قوت عامله است که باطن است بدین معنی که ظهور و غلبه وی را می باید که بود٬ و خفی ظاهر شماست باین معنی که این قوت بدنی می باید که قوت خفی و مغلوب بود بنسبت باین قوت عامله، و از پیشتر بیان این تمامی یاد کنیم، و دیگر که ظاهر پنهان دارید از خلق و با ایشان مخالطت کمتر کنید تا از آنچه اهم است باز نمانید و باطن خویش را آشکارا دارید بر اهل و مستحق و آنچه تعلق بعلم توحید دارد و آنچه معالجات طبی و علم اخلاق باشد از هیچ کسی دریغ مدارید چه خیر رسانیدن بقابل خیر تشبه بود بمبادئی اول و این دریغ نباید داشت، و این دو فائده درست است این سخن راکه خواجه بدان اشارت کرد.

قال الشيخ « ويلكم اخوان الحقيقة انسلخوا عن الجلود انسلاخ الحية و دبوا دبيب الديدان وكونوا عقارب اسلحتها في اذابها فان الشيطان لن يراوغ الانسان الا من ورائه» [شرح] اى برادران حقيقت بيرون آئيد از پوست چنانكه مار از پوست بيرون آيد، و نرم رويد چنانكه كرمان نرم روند، وهمچون كردم باشيد كه نيش او

<sup>\*</sup> رج رساله الطير ص ٠٤ س ١-٤

آنوقت که امتناع از طعام کند هر روز فریه تر و نیکوتر بود و اقل ایام غیبت او چهل روز است و بیش ازین نیز بود و این را اسباب طبی و طبیعی هست وآن آن است که سبب جوع تحلل است و سبب تحلل قلت ماده و تنگی پوست و قوت حارٌ غریزی محلل است و حار هوا، و چون تحلل کمترافتد يوست استمبر بود و حركت نكند و حار هوا سرد شود ناچار تحلل كمتر آید و چون فضولی در بدن از جهت بسیار خوردن حاصل آید و حرکت بسکون بدل شود و جلد کثیف بود و حار هوا سرد شود ازان محلات جز حار غریزی نماند و از یك محلل چون فضول بسیار شود در بدن بگرسنگی نتواند رسانید بلکه جز هضم نتواند کرد فضول را، پس هر روز بدن فربه تر بود با امتناع از طعام، و این بعد از امتلاء عظیم باشد، و هر حموان که بامتلای بسیار و بهم مخصوص بود حار غریزی کمتر بود ازان دیگر و در رطوبت و بلغم طبیعی که آن نیمهٔ خون بود و بعضی چون بجای بسیار بود و این فائده ندهد، و این فضول که یاد کردیم بجای غذا باز ایستد، و عارفانرا اوقات باشد که از طعام امتناع نمایند و توانند کرد، و شرح آن بتمامی که چرا باشد و بچه وجه توانند کرد در کتب مسوطه علی الخصوص در اشارات و تنبیهات (۱) و حکمت عرشی بیان کرده اند، و عارفانرا غیبتها بود از مردمان چنانکه قنافذ را و ایشان ظاهر خویش صلاح و وقایة باطن کرده باشند و مرد عارف باید که همچنین باشد، و چون تو بدانی که آدمی را از قالب و نفس آفریده اند؛ و این قالب ظاهر است و او را بحس بصر ادراك توان کرد و بحس لمس و معنی باطن است و آنرا(۲) نفس گویند و او را به بصیرت باطن توان شناخت، و حقیقت آدمی از معنی باطن است، و آن (۲) در نسخه: اثر در نسخه: تنبهات

قال الشيخ ويلكم اخوان الحقيقة تقنّعوا كما يتقنع القنافذ وأعلنوا بواطنكم وأبطنوا ظواهركم فوالله ان الجلى لباطنكم وان الخفي لظاهركم \*» [شوح] اى برادران حقيقت سر اندر كشيد چنانكه چيزو(١) سر اندر کشد و آشکارا کنید نهانها و نهان گردانید آشکارهائمی خود را که بخدا روشن و هویداست باطن شما و ظاهر شما، بدانکه چنزو بری بود و بحری بود و جیلی بود که او را بتازی دلدل خوانند و بیارسی سیرو (۲) و او را خارها بود مانند تیر و خصمان خود را بدان دفع کند، و آنکه بحرى باشد شبه دارد بسمك و خداوند صدف بود، و بعضى از قنافذ بحرى همشه آگنده بود از خابهٔ خویش علی الخصوص در وقتی که ماه با استقبال آفتاب بود، و در وقتی که هوا گرم بود، اما چیزوی بری ظاهر و معروف بود و تسافد و مجامعت ایشان چنان باشد که شکم بر شکم باز نهند راست ایستاده و اشواك (۳) ایشان بجای شعر دیگر حیوانات بود الا كه این شعر بغایت افراط دارد در صلابت و غلظت وایشان باوقات جستن باد احتراز کنند پیش از جستن باد و آن جانب که از سوراخ ایشان مهت باد بود استوار کنند، و یکی بوده است که او از هبوب ریاح خبردادی پیشتر از جستن باد، چون از آن تفحص کردندی چیزوئی داشت درخانه که بهر وقت در خانه خود مسدود کردی پیش از جستن باد از جهته دفع ضرر باد و این مرد بدان موجب خبر میداده بود، حکایت کنند که چیزو دنیال مار گیرد و سردر کشد و مدخورد و مار خود را بر خارهای او منزند تا هلاك شود، و چیزو را همچو خرس غیبتها باشد و امتناع از طعام، و همچون خرس

<sup>(</sup>۱) در نسخه: «خیزو» و در همه جاهای دیگر نیز همین طور نوشته شده (۲) در نسخه: سدر (۳) در نسخه: شواك « رج رساله الطیر ص ۳۹ س۳۹ ۱۵-۱

که یاد کردیم زییش آنست که نفس آن مستنبط در جبلت چنان افتاده باشد که ناگاه بحد اوسط باز خورد و باز افتد بی تفکر و طلب؛ بلکه چنان باشد که هر چه او را باید حد اوسط دران بوی باز میخورد، و هر كجا كه حد اوسط حاصل گشت اقتران قياسي و حصول نتيجه دران متابع آن باشد، و هر وقت که این علوم و صناعات را انقراض افتد بسبب حوادث کبار و وقایع عظام که در عالم حرث و نسل نماند یا اگر بماند سخت اندك بود بعد ازان حق سبحانه تعالى يكي را يديد آرد كه علوم و صناعات از وی آغاز و ابتدا باشد چنانکه در طوفان نوح عليه السلام و غير او بوده است٬ و روا بود كه بيك كس تنها اين علوم و صناعات باز دست نیابد بل چند کس بیاید کمتر یا بیشتر اما بدان طریق که یاد کرده آمد و تعلم از یکدیگر نا متناهی روایت است، لا بد انتهای آن با صاحب حدسی بود برآن وجه که بگفتیم، و صاحب این حدس بهر زمانی نبود بلکه نایاب و شاذ بود و نادر و لا بد بر او واجب بود بافادت مشغول بودن تا بعضى از ثمرات حدس او منسوخ و باطل نشود، و اگرچه آن دیگر بعض که مودی به کمال اوست او را بی افادت غیری حاصل باشد، و بر متعلمان و مستفیدان و اجب باشد تعلم و استفادت از او در این روزگار که بتعلم مجرد باز افتد بر سابق واجب بود اعانت لاحق تا لاحق كامل شود بتعلم ازان سابق چه چنانكه 11 بخل از مبادی روانیست بر مستعد بر آنکه متشبه بود از طریق اخلاق بمبادی بخل رو انیست بر مستعد، چه اگر بر مستعد بخل کند از طریق افاده تشبیه نکرده باشد، پس از این اشارت کردند بدین طرف از تعلیم و تعلم بعد از بیان اخلاق و تحصیل استعداد و آنچه مقدمات این کار را ببایست و بکار آید.

آید انتهای آنهم تا حدس بود ، یعنی که صاحب حدسی بدان مرتبه که یاد کردیم بوده باشد و این حد اوسط اکتساب کرده و بعد ازان از او تعلیم شده باشد، پس محال نیست که مردم را بنفس خویش حدسی افتد و در ذهن او قیاسی منعقد بی تعلیم و ناچار، در مبادی نشوها که بعد از قرانات و طوفانات و خرابی عالم خیزد لا بد آن علوم که مجدد و زنده شود بچنان كساني شود كه ايشان بحدس خويش استنباط (١) كنند حدود وسطى را، و اين مراتب دارد بكم و كيف اما بكم . آن بود كه اعداد حدس مستنبط مرين حدود وسطى را بيش بود، و اما بكيف : چنان بود كه زمان حدس و استنباط یکی کوتاه تر بود و زود تر بود بحد اوسط باز خورد، و آن یکی بیشتر بود و در نگی تر، و این تفاوة منحص نتواند بود در حدس بلکه دایما زیادت و نقصان می پذیرد و او را دو طرف باشد ناچار ، یکی طرف زیادت و یکی طرف نقضان، و در نقصان بحدی رسد که آن کس را حدس نبود البته، و 1 7 در طرف زیادت بحدی رسد که آنکس را در اکثر مطلوبات و یا در کل مطلوبات حدسی بود تا بدان حد رسد که او را حدسی بود در زود ترین (۱) وقتی، و در این کس مرتسم شود صورتی که در مفارق بود اما بیکبار یا قریب بدان، و این قوت را قوت قدسی گویند، و آن بلند ترين مرتبتيست آدمي را، و انبيا را عليهم السلام اين قوت باشد، لا جرم ضنت نکنند بر مستعدان تا خلایق بر متابعت و اقتباس علوم از ایشان کمال یابند در سعادت دو جهانی، و در این باب سخنی دراز است، اما مقصود ازان می باید که معلوم گردد، و آن این است که هر علمی که استنباط کرده باشند آنرا اوّل مستنبطی باشد که ابتدای آن علم با آن صناعت از وی بود، و این استنباط بطریق حدس بود، و بیان این بر این موجب (۱) در نسخه: استبات (۲) در نسخه: زود تر این

عقول خویش تا بعضی از شما بعضی را متابعت کنند و بعضی از شما ببعضی کمال و تمامی یابد؛ بیایددانست که چون دانسته آمد که برادر و دوست حقیقی کیست با این برادر راز را آشکار باید داشت یعنی بر ایشان بدانچه ترا معلوم باشد بخل و ضنت نباید کرد ، که اگر در مرتبهٔ شناخت از تو بیشتر بود ترا از او کمال حاصل آید، و اگر کمتر بود او از تو کامل شود، و اگر مساوی بود هر یك از شما متابعت یکدیگر را کنید و سکدیگر کامل شوید چنانکه حق تعالی و ملائکه از بخل و ضنت دور اند و زاد می کنید(۱) بر آنکه مستعد بود و وی قبول کند و آنکه نبود بخل بر او باید کرد، وآن آدمی که خواهد بصفات و اخلاق ملائكه موصوف بود بايد كه بخل نكند بر مستعد، و ببايد دانست که نفس ناطقه آدمی دو قوت دارد، یك قوت را عامله خوانند و یکی را عاقله، و نه چنان است که این نفس دو چیز است یا آدمی را دو نفس است که یکی تدبیر و سیاست بدن کند و یکی ادراك معقولات، بلکه این نفس یك چیز است، لیكن با اعتبارات از او این دو اثر حاصل می آید، یکی ازو و یکی برو، و این بمراتب بگردد بر دوام قبول از مبادی وغیر آن، و روا بود که نفس را بواسطه حاجت آید بسیار، و روا بود که كمتر آيد چه آن متعلمان باشند كه نزديك باشند بتصور معقولات، و آن استعداد که بود او را و قوت بحدی بود که او در اتصال بمفارق محتاج نبود بچیزهای بسیار و بتعلیم شدن تا گوئی که او همه چیز ها از خود می بداند، و این چنین کس قدردان نبود بلکه نادر و عزیز بود چه این درجه بلندترين درجات اين استعداد است، و مردم آنچه از علوم اكتساب كنند و آن بحد اوسط بود يا به تعليم حاصل آيد يا بحدس، و حدس فعل ذهن بود كه بذات خويش استنباط كند حدّ اوسط را، و آنچه بتعليم حاصل

<sup>(</sup>۱) در نسخه: زادی کنید

و از آنچه این لذت می یابد بادراك آن معقول آن دیگر همان لذت مى يابد وخنانكه آن يك عالمي بود از عوالم عقل آن ديگر مثل آن بود، یس میان ایشان مجاورت علوی باشد که یاد کردیم و ایشان را منادی فرمان حق جمع آرد(۱) چه مطلوب ایشان همه در سعادت جستن بمعرفت حق باشد، و آن جماعت دیگر که دوستی ایشان نه بدین وجه بود ایشان دوست را واسطه کارهای حقیر سازند و دارند و بهمه حال نزدبك ايشان آنمطلوب از اين واسطه شريف تر بود، و در نفس الامر چنین است که واسطه کم از مطلوب باشد، و دوستی و مرافقت این جماعت بر جادهٔ حقیقت نباشد برای این اغراض باشد، و چون این غرض بر نیاید عداوت حاصل آید، و آگر بر آید استغنا نمایند، و همشه از دوست حساب منفعت خویش و دفع ضرر از خویش بر گیرند، هیچ حساب دوستان اندر این معنی از خود بر نگیرند؛ پس این جماعت اختلاط و دوستی را نشایند، اگر چنانچه دوست حقیقی بدست آید بغایت عزیز بود نزدیك اهل معنی، و علی الجمله دوستی حقیقی میان دو کس باشد که ایشان یکدیگر را شناسند، و چون در مطلوب متفق باشند مودت میان ایشان بیش ازان بود که در میان دو مسافر که منزل و مقصد ایشان متفق نبود، و این سخن شرحی دارد، اما از درازی احتراز كرده آمد كه مثيمر ملالت باشد.

قال الشيخ «ويلكم اخوان الحقيقة باتّوا (٢) وتضاموا وليكشفن كل واحد منكم لاخيه الحجب عنخالصة لبّه ليطابع بعضكم بعضا وليستكمل بعضكم بعضا "(شرح) اى برادران حقيقت راز خويش آشكارا كنيد و با هم آئيد و برداريد پردهٔ از

<sup>(</sup>۱) آرد: ساقط از نسخه (۲) در نسخه: بانوا «در ترجهٔ فارسیه موجود نیست

و هر که نیکو شناسد(۱) طلبکردن چیزی که او را نشاید نفس او سماجت نگند بانقیاد چیزی را که بر وی واجب بود، و از حسد و لجاج خالی نبود، و این اخلاق همه موانع باشند از انقیاد حق را، و چون هر آنوقت که صاحب دو خلق مخالف با یکدیگر مخالطت كند ميان ايشان منازعت و خصومت خيزد و دوستي حاصل نيايد مثلاً بخیل و سخی و عالم و جاهل را (۲) که هرچه سخی کند از بذل مال واسداء معروف بخيل آنرا باسراف و تضييع وصف كند، و هرچه از امساك و تقتير بخيل كند سخى آنرا بدناعت و قصور همت وصف كند، و هرچه عالم كند جاهل آنرا ببددلي و طلب محال وصف کند، و هرچه جاهل کند عالم آنرا بتاریکی و نادانی وصف کند، پس هر يك از ايشان فعل و خلق يكديگر را منكر باشند و انكار پوشیده روا بود که ظاهر گردد و چون ظاهر شود بوحشت ادا كند و وحشت بعداوت انجامد و عداوت به آفت نفس، پس از این گفت خواجه که هر دوست که صفای مودت از تیرگی اخلاق بد و اغراض فاسده نگاه ندارد دوستی را مهذب نگردانیده باشد از شواید، و مادام که در مخالطت و دوستی که اختلاف اخلاق می بود آن دوستی آمیخته بود بدینچه (۳) یاد کردیم، پس باید که چون دوست موافق در اخلاق نیك بدست آری او را نگاه داری، چه جمع مال چندان عظمت ندارد که حفظ آن، و یافتن چنین دوستی آن فایده ندارد که حفظ و نگاه داشت او تا بر حالت دوستی بماند، و این چنین دوستان که ما یاد کردیم ایشانرا قرابت و اتحاد از جهة اشتراك بود در طلب سعادات آخرت، و آن صورت معقولات كه در نفس این مرتسم می شود هم در نفس آن دیگر مرتسم می شود،

<sup>(</sup>۱) در نسخه: شنا (۲) در نسخه: جاهل ر

<sup>(</sup>۳) در نسخه: بدنچه

نادر باشد مردی که در او خلق مکروه نباشد زیرا که مردم چون فکر استعمال نکند اخلاق بهایم بر وی غالب شود و شهوات ۳ بر او مستولی گردد و حیا از وی غایب شود و استیلای غضب و شهوت و حرص و شره از او مفارقت نکند، و آن جماعت منقسم شوند به چند قسم عماعتی باشند که بشره افتخار نمایند و تظاهر جویند و این جماعت شر" الناس ماشند، و حماعتی ماشند که بجودت فکر قبح آن افعال را بدانند و ازان اجتناب کنند و ایشان؛ کریمان باشند که نفس ایشان شریف بود و جماعتی باشند ٩ كه ايشانوا بر قبح اين اخلاق تنبيه بايد كرد، و اين دو قسم باشند، جماعتی باشند که به تنبیه ازان اخلاق باز ایستند، و جماعتی آنند که قبح این اخلاق بدانند اما بر ایشان متعذر بود ترك این اخلاق، و ازین جماعت این قسم اول دوستی را نشایند، و آن قسم باز پسین اختلاط و مجاورت را نشایند چه ایشان بریاضت و جهد بسیار انتقال توانند نمود ازین اخلاق بد، و روا بود که ضررها ازان بتو رسد و این کس که بقوت عاقلهٔ خویش و جودت فکر اخلاق ذمیمه را از اخلاق حمده تمنز کند و از مد احتراز کند او دوستی را شاید، و این چنین کس کمتر یابند و آن کس که تنبیه پذیرد هم دوستی را شاید اما بعد از قبول تنبیه و تبدیل اخلاق بد بنیك، و اما با دو قسم تا بتوانی با ایشان مخالطت و مجالست مكن، زيراكه از ايشان باشندكه محب مدح و ثنا باشند زیادت از استحقاق خویش، و بر امثال خویش تکس نمایند، و باشد که بر قوت و مال خویش اعتماد دارند ، و کسانی را که این اخلاق باشد ایشان را اعتقاد در دوستان تماه و فاسد ماشد ا

شده است که مزاجرا تبدیل توان کرد و لیکن بتدریج و اندك اندك و بروزگار دراز تا آنکه مزاج بدل شود، و چون مزاج را تبديل افتاد ناچار اخلاق را تبديل افتد، چه خلق طبع مزاج بود و چون مزاج بد به نيك بدل شود خلق بد به نيك بدل شود، و این دشوارتر باشد اما أفعال جمیله کردن محصل استعداد است و اگر کسی بود که نتواند افعال جمله کردن لا بد تبدیل مزاج بیاید کردن اگر تقدیر مساعدت کند و چون آدمی را حق تعالی چنان آفرید است که او را سخت دشوار بود تنها بودن و زندگانی کردن او را معاشرت باید کرد با امثال خویش در مردمی و آن معاشرت باید که حسن بود که اگر حسن نبود فایدهٔ معاشرت و دفع ضرر زیادت شود، و آن معاشرت که میان زن و شوهر و يدر و فرزند و ارباب صناعات و حرف و ملك و مملوك باشد از نکاح و میراث و بیع و شرا و اقرار و اجارت و رهن و امثال این که در شرع حکم آن بواسطهٔ صاحب شرح صلوات الله و سلامه عليه و آله بيان كرده است، و آنچه دون اين است كه میان دوستان حقیقی باشد از حسن معاشرت باید که بجای آرد، و اگر استعداد ندارد بکسب و ریاضت آن استعداد بدست آرد چه اختلاف اسباب که یاد کرده ایم اختلاف اخلاق مردم واجب کند و همه بريك خلق و عادت اجتماع نتواند بود يس لا بد طريقي، باید که بدان معاشرت با دوستان حقیقی حسن و مفید بود، و ۲۱ هر کسی را ادراك این لذت و اكتساب این شرف و مرتبه نبود، و مردم این چنین دوست را که ایبن مرتبت دارد دشوار بدست توانند آورد ازان روی که اخلاق بد و عادات ناپسندیده غالب است،

همچنین در گرم سیر نبات و حیوان بخلاف نبات و حیوان سردسیر باشند، و این باقالیم بگردد و بشهرها و مساکن نزدیك هم بگردد اما هر چند بعد کمتر بود تفاوت کمتر بود ، و چون چنین بود غذای اهل هر شهری و هر اقلیمی بخلاف غذای دیگران بود و چون غذا مخالف بود آن فضول غذا که مواد حصول حیوانات شوند چون نطفه و غیر آن بخلاف یکدیگر باشند پس امزجه ایشان هم بخلاف یکدیگر باشند ، چه خلق طبع و مزاج بود و روا بود که آن اجزای مسامت که یاد کردیم بفرمان خدای تعالی سبب شوند در اختلاف اخلاق و عادات و یا معین سبب شوند و همچنین اختلاف هوا و اجرام سماوی بحکم فرمان حق اسباب شوند كمال اشخاص را بدين وجه و آنجه وراى اين است از كمالات ديگر اسباب بحكم فرمان حق و تدبير او ملائكهٔ مقربين عليهم السلام مهيّ اين اسباب باشند، و آن كمالات مختص بود بانسان، و غير انسان را از حبوانات زیاده از آن کمالات نحستین نتواند بود، و حکما چون اشارت کنند تهذیب اخلاق و تبدیل آن از بد به نیك بدان وجه کنند که بود که کسی را در اصل آفرینش مزاج و استعداد آن نبود که خلق نیکو و ملکهٔ فاضله او را حاصل آید و لیکن بریاضت و افعال خوب کردن او را استعداد این خلق نیکو حاصل شود، و نسبت حصول این خلق باستعداد چون نسبت حصول نتیجه بود با حدّ اوسط چنانکه چون تواند که تفکر کند و بفکر حدّ اوسط اکتساب کند و چون حد اوسط اکتساب کرد ہی درنگ زمانی از حق تعالی او را نتیجهٔ بهت و عطا حاصل آید، آدمی چون افعال خوب کند و سرت خود را بسندیده گرداند او را از تعالى خلق نيكو عطا و هميت حاصل آبد و فضائل خلقى و عملی او را جمع شود، و در علم طبیعی و اصول طب درست عارض گردد آنرا از قرب و بعد و آنچه طابع این اختلاف بود چون اختلاف اجزای زمین که مساکن هر گروهی و امتی باشد واین اختلاف در ابتدای كار طبع اختلاف آن كواكب بودكه مسامت اين مساكن باشند از ثوابت و از اجرام دیگر و از اوضاع کراة مائله، پس اختلاف این اجزاء و کواکب مسامت سبب شود باختلاف کرهٔ مائله بفرمان خدای تعالى، و تقدير او در اختلاف بقاع زمين و اختلاف مساكن سبب شود اختلاف بخاراتي را كه از زمين بر آيد كه مشاكل و ملائم اين بقعه بود، و آنگه اختلاف بخارات سبب شود اختلاف هواها را و اختلاف آبها را، چه هوای هر شهری مختلط شود ببخاری که ازان زمین متصاعد می شود؛ و بخاراتی که در زمین باشد در آبهای آن تاثیر کند؛ و آن هواها که از این زمین به بخار منفعل شده باشد هم در این آبها اثر کند و آبها هم ازان منفعل شود چنانکه از دیگر بخارات که یاد کرده آمد و همچنین اختلاف مسامت اجزای کرهٔ نخستین و کرهٔ ثوابت و اختلاف اجزای کراه مائله اسباب حقیقی باشند در اختلاف آبها و هواها، یا بواسطه تصاعد بخارات و اختلاف اجزاء موضع نشو و ظهور بخارات یا بیواسطه بحکم مسامت یا بعضی بواسطه و بعضی بیواسطه که از هر دو وجه تاثیر باشد و چون زمین و آب و هوا در بقعهٔ بخلاف آب و هوای بقعهٔ دیگر باشد نبات هر یکی ملایم این زمین و هوا بود بخلاف دیگر بود و همچنین حیوانات هر بقعه بخلاف حیوانات بقعهٔ دیگر باشند و چه می یابیم که آن نبات که در بلاد هند باشد و آن حیوانات عجیب که آنجا باشند در اکثر بلاد نباشند و آنچه ازین(۱) چیزها در بلاد روم باشد در بلاد دیگر نباشد

<sup>(</sup>۱) در نسخه: از من

كند تا بر او عرض كنم بعضي از اندهان خويش را، بود كه آن دوست بشنیدن این اندهان متحمل شود از من بشرکت برداشتن بعضی ازان اندهان را که هر دوست که او در سراء و ضراء صفا و مودت خویش را از تیرگی اغراض فاسده صیانت نکند دوستی خویش را آراسته و مهذب نگر دانیده باشد از شوائب و نوائب و کجا بدست آید مردم را دوستی که بر تیرگی و پاکیزگی سیرت آن دوست مطلع شود و بر نیکوئی عادت او واقف گردد؛ چه بیشتری از دوستان از حقیقت دوستی اعراض کرده اند و دوستی را تجارتی و پناهگاهی ساخته که در وقت حاجت پناه باز بآن دهند و در وقت بی نیازی ازان دوری جویند و آنرا بر اندازند و تا عارضهٔ عارض نشود هیچ دوست را زیارت نکنند و تا حادثهٔ حادث نگردد و حاجتی پدید نیاید هیچ دوستی را یاد نکنند مگر دوستانی و برادرانی که جمع ۱۲ کرده باشد ایشانرا قرابت عرفان آلهی و الفت داده باشد میان ایشان مجاورت علوی و آیشان حقایق را بچشم بصیرت ملاحظه کنند و زنگار اخلاق بد را بریاضت زدوده باشند و جمع نکرده باشد ایشانرا مگر منادی فرمان حق ١٥ عز وجل؛ بباید دانستن که آن عذوبت که الفاظ عربیه این رساله دارد در پارسی حاصل نتواند بود اما شخصی که این را پارسی کرده او را درین غرضی مفید بوده و ما را هم که بشرح این مشغولیم هم غرضی صحیح است، اوّلا بیاید شناخت که جماعت انسان امتها اند، و هر امتی از یکدیگر متمیز باشد باخلاق و اوضاع لغات و عبارات و آنچه در اختلاف امم بدین وجوه تاثیر کرده است بحكمت خداي تعالى اختلاف اجزاي آن اجسام بود كه ممامت ايشان بود از ۲۱ کرۂ نخستین کچه هر جزوی از اجزای آن که مسامت بقعهٔ از بقاع زمین شود تاثیر او دیگر گون باشد هم ازان کره که مکوک نیست و هم از کره ثوابت پس اختلاف اوضاع کرات مایله از اجزای زمین و آنچه

## شرح رسالة المرموزة المسماة برسالة الطير للشيخ الرئيس

## بسمالله الرحمن الرحيم

كثرت التماس دوستان و بزرگان مرا دلير گردانيد بشرح رسالة الطير از سخنان شيخ الرئيس رحمه الله ، يس هم از سخنان او شرح كردم اين رساله را با رموز و أشارات و ترا بباید دانستن که طمع وقوف بر اعیان آن معانی که قصد متکلم برموز رساله آن است هیچ طالب حقیقت را بحقيقت نباشد أز جهة احتمال اين رموز مر وجوء تأويلات و شرح را مگر بظاهر ظن٬ و احتمال این رموز مر این وجد را از شرح و تاویل که من کرده ام ظاهر است، و این شرح مناسبتی دارد با اصولی که صاحب رساله در صدر بیان آن کرده است، و باین مناسبت که این شرح دارد من این شرح را با تناسب اجزاؤ اتصال یکدیگر بترتیبی تمام به بیان رسانیده ام، قال الشيخ رحمه الله «هل لأحد من اخواني في ان يهب لي من سمعه قدرما ألقى اليه طرفا من اشجائي، عساه ان يتحمل عني بالشركة بعض اعبائها فان الصديق لن يهذب عن الشوب اخاه ما لم يصن في سرائك وضرائك عن الكدر صفاة ، و اني لك بالصديق المماحض و قد جعلت الخلة تجارة يفرغ اليها اذا استدعت الى الخليل داعية وطر و ترفض مراعاتها اذا عرض الاستغناء فلن يزار خليل الا اذا زارت عارضة ولن يذكر خليل الا اذا ذكرت مأربه، اللهم الا اخوانا جمعتهم القرابة الالهية و ألَّفت بينهم المجاورة العلوية ولا خطوا الحقائق بعين البصيرة وجلوا رين الشك عن السريرة ولن يجمعهمالا منادي الله " [شرح] يعني هيچكسراافتد از برادران كه چندان با من مساعدت نماید و سمع خویشتن را بعاریت دهد بشنیدن سخن من والتفات ما رنجوریم از جهت تو و از خللی که بتو راه یافته است، چون بسیار گفتند و چون اندك پذیرفتم و بترین سخنها آنست که ضایع شود و بی اثر ماند، و استعانت من با خدایست، و هر کس که بدین که گفتم اعتماد نکند نادانست « و سیعلم الذین ظلموا ای منقلب ینقلبون».

است، و من رسولی بشما فرستم تا ایشان را الزام کند تا بندها از پای شما بر دارد، و حاجبان بانگ بر آوردند که باز باید گشت از پیش ملك باز گشتیم، و اکنون در راهیم با رسول ملك می آییم .

و بعضی از دوستان من از من درخواستند که صفت حضرت ملك گوى و (۱) وصف زیبای و شکوه او و اگرچه بر آن نتوانیم رسید بعضی موجز بگویم بدانك هر گاه كه در خاطر خود حمالي تصور كنيد كه هيچ زشتي با او نیامیزد و کمالی که هیچ نقص پیرامن او نگردد او را آنجا یابید که همه حمالها بحقیقت او راست، گاه نیکوی همه روی است گاه جود (۲) همه دست است، هرك خدمت او كرد سعادت ابد بافت و هرك ازو اعراض كرد « خسر الدنيا والاخرة » شد، و سيا [201b] دوستان کچون این قصه بشنود گفت پندارم که ترا پری رنجه می دارد با دبو در تو تصرف کرده است بخدای که تو نیربدی بلك عقل تو پرید و ترا صید نکردند که خود ترا صید کردند آدمی هرگز کی پرید ، مرغ هرگز کی سخن گفت، گوی که صفرا بر مزاج تو غالب شده است با خشكي بدماغ تو راه يافته است، بايد كه طبيخ افتيمون ۱۰ بخوری، بگرمابه روی و آب گرم بر سر ریزی، و روغن نیلوفر بکار داری، و در طعامها تلطف کنی، و از بیداری دور باشی، و اندیشها کم کنی که پیش ازین عاقل و بخرد دیدیم ترا ، و خدای بر ما گواه است که

<sup>(</sup>۱) و: ساقط از نسخه

<sup>(</sup>۲) در نسخه : خود ، و درین صورت ظاهرا بعد از «گاه» حرفی از قبیل «بدی» از میان افتاده است

میزبانی کردند بدین نعمتها که هیچ مخلوق وصف و شرح آن نتواند کرد و چون والی آن ولایت ما را باخویشتن گستاخ کرد و انبساطی پدید آمد و او را از رنج خویش واقف گردانیدیم و شرح آنچ بر ما گذشته برد پیش وی بگفتیم٬ راجور شد و چنان نمود که من با شما درین راج شریکم بدل پس گفت در سر این کوه شهریست که حضرت ملك آنجاست ، و هر مظلومی که بحضرت او رسید و بر وی توکل کرد آن ظلم و راج از وی بردارد٬ و از صفت او هرچ گویم خطا بود که او افزون از آن بود، پس ما را بدین سخن که از وی شنیدیم آسایشی در دل پدید آمد و بر اشارت او قصد حضرت کردیم و آمدیم(۱) تا بدین [a 102] شهر بفضای حضرت ملك نزول كرديم خود يىش از ما ديدبان ملك را خبر داده بود و فرمان بیرون آمد که واردانرا پیش حضرت آرید، پس ما را بردند، کوشکی و صحنی دیدیم که فراخی آن در دیده ما نیامد چون بگذشیم حجابی بر داشتند صحنی دیگر پدید آمد از آن خوشتر و فراخ تر چنانك صحن اول را تاريك پنداشتيم باضافت باين صحن ، پس بحجرة رسيديم، و چون قدم در حجره نهاديم از دور نور جمال ملك پيدا آمد، در آن نور دیدها متحیر شد و عقلها رمیده گشت و بیهوش شدیم، پس بلطف خود عقلهای ما باز داد، و ما را بر سرسخن گفتن گستاخ کرد، کابه هاء(۲) خود و رنجهای خود پیش ملك بگفتیم و قصها شرح دادیم و در خواستیم تا آن بقایا بند از یای ما بر دارد تا در آن حضرت بخدمت بنشینیم ، پس جواب داد که بند از پای شما همان کس کشاید که بسته

<sup>(</sup>۱) در نسخه : آمدن

<sup>(</sup>۲) در نسخه: کابهاء

بر راه راست افتیم، آنگاه میان دو راه بگرفتیم، وادی بود با آب و گیاه ، خوش می پریدیم تا از آن دامگاهها در گذشتیم و بصفیر هیچ صیاد باز ننگریستیم، و بسر کوهی رسیدیم و بنگریستیم، در پیش ما هشت کوهی دیگر بود که چشم بیننده بسر آن کوها نمی رسید از بلندی، پس بیکدیگرگفتیم فرود آمدن شرط نیست و هیچ امن ورای آن نیست که بسلامت ازین کوهها بگذریم که در هر کوهی جماعتی اند که قصد ما دارند و اگر بایشان مشغول شويم و بخوشي آن نعمتها و براحتهاء آن جايها بمانيم بسر عقبه نرسيم ، پس رنج بسیار بر داشتیم تا بر شش کوه بگذشتیم و بهفتم رسیدیم پس بعضی گفتند که وقت آسائش است که طاقت پریدن نداریم و از دشمنان و صیادان دور افتادیم، و مسافتی دراز آمدیم، و آسائش یکساعت ما را بمقصود رساند، و اگر برین رنج بیفزأیم هلاك شویم، [d 101] پس برین کوه فرود آمدیم ، بوستانهای آراسته دیدیم و بنا های نیکو و کوشکهای خوش و درختان میوه دار و آبهای روان ، چنانك نعیم او دیده می بستد و زیبای او عقل از تن جدا میکرد، و الحانهاء مرغان که مثل آن نشنیده بودیم، و بوهای که هرگز بمشام ما نرسیده بود، از خوشی بس از آن میوها و آبها بخوردیم و چندان مقام کردیم که ماندگی بیفگندیم، پس آواز بر آمد که قصد رفتن باید کرد که هیچ امن ورای احتیاط نیست و هیچ حصن استوار تر از بدگمانی، و ماندن بسیار عمر ضایع کردن است، و دشمنان بر اثر ما همی آیند و خبرها همی پرسند، پس رفتیم تا بهشتم کوه، از بلندی سرش باسمان رسیده بود ، چون بوی نزدیك رسیدیم الحان مرغان شنیدیم كه از خوشی آن نالها بال ما سست میشد و می افتادیم، و نعمتهای الوان دیدیم و صورتها دیدیم که چشم از وی بر نتوانستیم داشتن ، فرود آمدیم ، با ما لطفها کردند و

جان از تن جدا شود آوازی دادم ایشانرا و زاری کردم که بنزدیك من آیید و مرا در حیله جستن براحت دلیل باشید و با من در رنج شریك ایشاد كه كار من بجان رسید ایشانوا فریب صیادان یاد آمد بترسیدند و از من بر میدند، سوگند بریشان دادم(۱) بدوستی قديم و صحبتي (٢) كه هيچ كدورت بدو (٣) راه نيافته بود، بدان سوگند شك از دل ایشان نرفت(٤) و هیچ استواری ندیدند از دل خود بر موافقت من ، دیگر باره عهدهائی گذشته یاد آوردم و بیچارگی عرضه کردم، پیش من آمدند، پرسیدم ایشانوا از حالت ایشان که بچه وجه خلاص یافتید و با آن بقایای بندها چون ارميديد ، [a 101] پس هم بدان طريق كه ايشان حيله خود كرده بودند مرا معونت کردند تا گردن و بال خود از دام بیرون کردم و در قفص باز کردند، چون بیرون آمدم گفتند این نجات غنیمت دار، من گفتم که این بند از پای من بردارید، گفتند اگر ما را قدرت آن بودی اول از پای خود برداشتمی و از طبیب بیمار کس درمان و دارو نطلبد (ه) و اگر دارو ستاند ازو سود ندارد، پس من با ایشان بر پریدم، ایشان با من گفتند که ما را در پیش راههای درازست و منزلهاء سهمناك و مخوف كه ازآن ايمن نتوان بود، بلك بمثل اين حالت ديگر باز از دست ما بشود (٦) و ما ديگر باره بدان حالت اول مبتلا شويم، پس رنجي تمام بر باید داشت که یکبار از جالهای (۷) مخفوف بیرون گریزیم و پس

<sup>(</sup>۱) در نسخه: دادیم (۲) در نسخه: ضیحتی

<sup>(</sup>۳) بدو: ساقط از نسخه : برفت

<sup>(</sup>٥) در نسخه: بطلبد (٦) در نسخه: نشود

<sup>(</sup>۷) در نسخه: حالهای

دانها میاشدند و دام هولها و مترسها میای کر دند و در خاشاك منهان شدند و من مان گله مرغان مي آمدم، چون ما را بديدند صفير خوش ميز دند چنانك مارا بگمان افگندند بنگر بستم (۱) جای نزه (۲) و خوشی دیدیم (۳) هیچ شك در راه نیامد و هیچ تهمت ما را از صحرا باز نداشت ووی بدان دامگاه نهادیم (٤) و در میان دام افتادیم، چون نگاه کردیم حلقهای دام در حلقهای ما بود و بندهای تلهها (٥) در یای ما بود همه قصد حرکت کردیم تا مگر از آن بلا نجات يابيم، [d 100 b] هرچند بيش جنبيديم بندها سختر شد، يس هلاك را تن بنهاديم و بدانرنج تن در دادیم، و هر یکی برنج خویش مشغول شدیم که پروای یکدیگر نداشتیم، روی بجستن حیله آوردیم تا بچه حیلت خویشتن برهانیم یك چند هم چنان بودیم تا برآن خو کردیم وقاعده اول خویش را فراموش کردیم و با این بندها بیا رامیدیم و با تنگی قفص تن در دادیم سی روزی از میان این بندها بيرون نگريستم(٦) جماعتي را ديدم (٧) زياران خود سرها و بالها از دام بیرون کرده و از این قفصهاء تنگ بیرون آمده و آهنگ بریدن میکردند و هر یکی را باره از آن داهولها و بندها بریای مانده که بدن (۸) ایشانرا از یریدن باز نمی داشت و ایشانرا با آنبندها خوش بود چون آن بدیدم ابتدای کار خود و مسلمی خوش در هوا باد آمدم وآنچه با او ساخته بودم (۹) و الف گرفته برمن منغص شد خواستم که از اندوه بمیرم یا از ان بازگردیدن ایشان(۱۰)

| 800      | در نسخه: | (7)  | در نسخه : بنگرستم | (1) |
|----------|----------|------|-------------------|-----|
| نهادم    | در نسخه: | (٤)  | در نسخه: دیدم     | (4) |
| نگريستيم | در نسخه: | (٦)  | در نسخه : بلها    | (0) |
| بدان     | در نسخه: | (4)  | در نسخه: دیدیم    | (v) |
| 1.1.1    |          | 1. 1 |                   | ()  |

(۹) در نسخه: بود (۱۰) در نسخه: یاد کرددید از ایشان

ای برادران حقیقت هم چنان از پوست پوشیده بیرون آیید که مار بیرون آید، و هم چنان روید که مور رود که آواز پای شما کس نشنود، و بر مثال کژدم باشید که پیوسته سلاح شما پس پشت شما بود که شیطان از پس در آید، و زهر خورید تا خوش زیید مرگ را دوست دارید تا زنده مانید، و پیوسته می پربد و هیچ آشیانه معین [100a] مگیرید که همه مرغانرا از آشیانها گیرند، و آگر بال ندارید (۱) که بپرید بزمین فرو خزید چندانك جای بدل کنید (۲)، و هم چون شتر مرغ باشید که سنگهای گرم کرده فرو برد، و چون کرس باشید که استخوانها سخت فرو خورد (۳)، و هم چون برد، و چون کرس باشید که استخوانها سخت فرو خورد (۳)، و هم چون برد، و هم چون شبر برد، باشید که پیوسته میان آتش باشد تا فردا بشما گزندی نکند، و هم چون شب پره باشید که بروز بیرون نیاید تا از دست خصمان ایمن باشید.

۱۲ ای برادران حقیقت هیچ شگفت نبود اگر فریشته فاحشه (۵) نکند و بهیمه آلت بهیمه و ستوری کار زشت کند که فریشته آلت فساد ندارد و بهیمه آلت عقل ندارد بلك شگفت کار آدمیست که فرمان بر شهوت شود و تا خویش ۱۰ را سخره شهوت کند با نور عقل، و بعزت بار خدای که آن آدمی که بوقت حمله (۱) شهوت قدم استوار دارد از فریشته افزونست، و باز کسی که منقاد شهوت بود از بهیمه باز بس بترست.

۱۸ اکنون باز بسر قصه شویم و اندوه خویش شرح دهیم بدانید ای برادران حقیقت که جماعتی صیادان بصحرا آمدند و دامها بگستردند و

<sup>(</sup>۱) در نسخه: ندازید (۲) در نسخه: کنند

<sup>(</sup>۳) در نسخه : خورید (٤) چنانست در نسخه

<sup>(</sup>٥) در نسخه: فاخشه (٦) در نسخه: جمله

## رسالة الطير

## بسم الله الرحمن الرحيم رب اعن على اتمامه(١)

ترجمهٔ لسان الحق و هو رسالهٔ الطیر از تالیف امام العالم علامهٔ الزمان سلطان العلماء و الحکماء شیخ شهاب الدین السهروردی رحمهٔ الله علیه .

هیچ کس هست از برادران من که چندانی سمع عاریت دهد که طرفی از اندوه خویش با او بگویم ، مگر بعضی ازین اندوهان (۲) من تحمل کند بشرکتی و برادری ، که دوستی هیچ کس صافی نگردد تا دوستی از شوب کدورت نگاه ندارد ، و این چنین دوست خالص کجا یابم که دوستیهای این روزگار چون بازرگانی شده است آن وقت که حاجتی پدید آید و مراعات این دوست فرا گذارند چون بی نیازی پدید آید مر برادری دوستانی که پیوندی از قرابت آلهی بود و الفت ایشان از مجاورت علوی ، و دلهای یکدیگر را بچشم حقیقت نگرند و زنگار شك و پندار از سر خود بزدایند ، و این جماعت را جز منادی حق جمع نیارد چون جمع شدند این بردایند ، و این جماعت را جز منادی حق جمع نیارد چون جمع شدند این

ای برادران حقیقت خویشتن هم چنان فرا گیرید که خارپشت باطنهای خویش را بصحرا آرد و ظاهرهای خود را پنهان کنید که بخدای که ماطن(۳) شما آشکارا است و ظاهر شما پوشیده.

<sup>(</sup>۱) در نسخه: اثمانه (۲) چنانست در نسخه

<sup>(</sup>۳) در نسخه: ياطن

بروند و متغیر کنند، واز همه پرندگان پنهانی را مشکل تو است دفع کردن، و در میان ایشان جزیرهٔ است که در آنجا دوال پایان باشند هرچند که مردم پیشتر رود ناگاه پایهای خود را بیندازند و در گردن او کنند و از حرکتش باز دارند تا آب حیوه در نیابد و شنیدم که اگر کسی درکشتی نوح نشیند و عصائی موسی در دست دارد از آن خلاص یابد.

تمام شد رسالهٔ صفیر سیمرغ

<sup>(</sup>۱) و متغیر : و از حرکتش منع B

B در آنجا : درو B

A رود: روند B | پایهای خود را B رود

<sup>(</sup>z) و در گردن او : و ناگاه در گردن B کنند : مردمان افگنند B حرکتش : حرکت B در نیابند B

کردند و سبب تخلص ایشان آمد، و پیش ازآن بر ذو النون مصری هم سگالیدند و حق تعالی او را خلاص داد.

### فصل در خاتمت کتاب

ذات منقسم معرفت نا منقسم را نشاید که معرفت نیز منقسم شود و از انقسام او معرفت را نیز انقسام لازم آید، منصور حلاج رحمة الله علیه گفت «الصوفی لایقبل ولایقبل ولا یتجزی ولایتبعض» ونیز در وقت صلب میگفت» حسب الوحد افراد الواحد له».

وکسانی که خواهند که کار گاه عنکبوت فرو کشایند نوزده عوان را از خود دور کنند از آن پنج پرتدهٔ اشکارا و پنج پرندهٔ بنهانی و دو روندهٔ تیز پیدا حرکت، وهفت روندهٔ آهسته پرندهٔ پنهانی و از همه پرندگان ترا دشوارتر است دورکردن زیرا پوشیده حرکت، واز همه پرندگان ترا دشوارتر است دورکردن زیرا

- A نو النون : خلاص A ا نو النون : ذالنون A
  - B : غ B | تعالى : جل وعلى B
  - (۳) فصل در خاتمت کتاب: خاتمت سخن A
- (غ) كه: و B | معرفت نيز منقسم شود: معرفت را انقسام لازم آيد B
  - (o) نيز:غ B | رحمة الله عليه:غ A
- B میگفت : گفت B حسب : حب B از آن : غ
  - B ن پنهانی: پنهان B | رونده: پرنده B | هفت : غ
- (۱۱) و از همه : واین همه B | پرندگان : پرندگان ا B | ترا : غ B |

   B دشوارتر : دشوار B | (۱۲) پرندگان : این همه پرندگان B |

خبر نبود اگر نیز شنود که مردانرا از آن قسط تمام است و خوش گفته است آن مرد پیر « من لم یذق لم یعرف »

و این سخن اثبات لذت و محبت است، در روزگار جنید رحمة الله علیه از اهل تصوف نقل کردند و غلام خلیل و جماعتی از متکلمان و فقها بر اخوان تجرید تشنیع زدند و بر الحاد و کفر ایشان فتوی دادند و شهادت و محضرها ثبت کردند و جنید در آن واقعه روی در کشید، و امیر القلوب ابوالحسین النوری و کتانی و زقاق و جماعتی کبار را در مجلس سیاست حاضر کردند و سیاف قصد قتل کرد، و این قصه مشهور است که ابو الحسین نوری متبادر گشت تمهید قتل را او را از آن پرسیدند گفت خواستم که یك لحظه قتل را بخلیفه نقل را بخلیفه نقل

<sup>(</sup>۱) أكّر نيز ... تمام است: غ A

<sup>(</sup>٢) گفته است : گفت B | آن مرد پير : آن نيز (!)

<sup>(</sup>غ) رحمة الله عليه: غ B | و غلام خليل: كه غلام خليفه B

B بر: با B ا فتوى : گواهي

<sup>(</sup>۲) و محضرها: در محضرها B ا روى: رو B

<sup>(</sup>۷) النوري وكتاني و دقاق (sic) : نوري را B

<sup>(</sup>۸) جماعتی: باجماعتی B | کبار را : از کبار B | در مجلس : بمجلس B

<sup>(</sup>۹) مشهور: معروف B (۱۰) اورا: ويرا

<sup>(</sup>۱۱) مانده بود: غ B ا سخن: حدیث B

شود و آن رویت بصراست مر چیزهای ملایم را و در یابد و متلذه گردد، وسمع را لذتیست و آن ادراك مسموع ملایمست از آواز خوش، وشم را ادراك ملایمست از بویهای خوش و هم چنین برین قیاس این همه قواها را، و روان گویا را كمال معرفت حق است ودانش حقایق، پسچون روان را آن حاصل آید كمال اعلاء او از اشراق نور حق است وانتعاش بكمال كبریا یابد كه لذت وی عظیمتر باشد زیراكه ادراك وی شریفتر است.

و شریفترین در یابندگان نفس انسانست وحق عظیمترین معلومانست، پس لذت باید که کاملتر بود، و لیکن عنین را از لذت وقاع

- (۱) خبر نبود (ص ۶۴ س۱۱)···و در یابد و : غ B
  - (٢) ادراك : ادراك لذت B
- (ع) این همه قواها را : غ B و روان : و لذت روان B کمال : لذت کمال B
  - (o) روان را: اورا B ا كمال: باكمال B
    - (٦) او: و آن B يابد: بايد B
  - B وى: او B ا باشد: بود B ا ادراك وى: او B
- B نفس : غB معلومات : معلومات ازشریفتر B نفس : غB معلومات : معلومات ( A )
  - B كاملتر : كاملتر و وافرتر B ا وقاع : جماع

و محبت شاد شدن ذاتیست بتصور حضور ذات دیگر، و جنسیت درین شرط نیست.

و عشق عبارتست از محبتی که از حد بیرون رفته باشد و عشق یافتن مراد نماید و شوق نماید هر مشتاقی بضرورت چیزی یافته است و چیزی نایافته کی اگر از جمال معشوق همه مراد یافته باشد ارزوی وی بنماند، اگر هیچ نایافته باشد و ادراك نکرده هم آرزوش متصور نشود، پس همه مشتاقی یا بندهٔ نا یابنده باشد، و در شوق نقص است زیرا که نایافتن درو ضروریست و اما حدیث اثبات لذت عبارتست از حاصل شدن کمال مر چیزی را و دانستن حصول، آنکه کمال چیز حاصل گردد و یابنده را خبر نبود کمال نباشد، چشم را چون کمال چیز حاصل

- B ناتی ناتی B بیرون رفته : گذشته B
  - (٤) نمايد: بماند B ا نمايد هر: نماند پس هر
- B مراد:  $\dot{a} = B$  باشد: بودن B ارزوی وی: ارزوش
  - B باشد: بودن B ا همه: هر (٧)
  - B يا بنده نا يابنده : پاينده و نا پاينده (۸)
- (۹) ضروریست : ضرورتست A | و اما حدیث اثبات : بدانکه B | از حاصل : از علم حاصل B
- (۱۰) مر چیزی را و دانستن حصول: غ B | آنکه کمال: که کمال خبر حاصل شود B | گردد: شود B
  - (۱۱) و یابنده را: آن صورت خوب است که در یابد B

#### فصل سوم در اثبات لذت و محبت بنده بحق تعالى

اما مذهب متکلمان وجماهیر اهل اصول آنست که بنده خدا را نشاید که دوست دارد زیراکه دوست داشتن عبارت است از میل نفس بجنس خویش و حق تعالی متعالی است از انکه او را با خلق مجانستی بود بلکه محبت عبارتست از طاعت بنده حق را.

و اهل معرفت اثبات کردند محبت را و لذت را و در این جنسیت شرط نیست نزد ایشان از آنکه مردم لونی را دوست دارند یا هیاتی را با آنکه از جنس او نیست و محبت حق تعالی بقوائی حیوانی تعلق ندارند بلکه نقطهٔ ربانیست که مرکز اسرار حق است در آدمی، و این محبت بذوق تعلق دارد،

- B و محبت : غ B | بحق : مر حق (١)
- (z) بجنس : از جنس B | خویش : خویش باشد A خود بود B | B حق : خدا B | متعالی : منزه B | با خلق : با مخلوقات B
  - (o) بلكه: بل B حق را: مر حق
    - (٦) اثبات : اثبات او A
- (۷-٦) محبت را و لذت را و در آین جنسیت شرط : لذت و محبت در جنسیت بشرط A که مردم B جنسیت بشرط A که مردم
  - $^{\mathrm{B}}$  دارند : دارد  $^{\mathrm{B}}$  با آنکه : باز آنکه  $^{\mathrm{B}}$  از جنس  $^{\mathrm{E}}$ 
    - (٩) حق: خداى B حيوانى: جسمانى B انقطة: بنقطه B
      - B در آدمی و این محبت بذوق : غ

#### بیرون ز شر کربه احوال فلك دانند و شگفتها و خرمی رانند

مرد صاحب نظر باید که پیوسته باحث غرایب و حقایق باشد و بدان قدر که سزائی خاطر اوست نزول بکند، حسین منصور حلاج رحمة الله علیه گفت « محبت میان دو کس آن وقت مستحکم شود که در میان ایشان هیچ سر مکنون نماند » پس محبت چون کامل گردد اسرار علوم خفایا و خبایا و زوایاء موجودات برو پوشیده نبود، و چون غایت کمال بنده آنست که تشبه کند بحق تعالی و علم بکمال از صفت اوست جهل نقص بنده باشد و لازم آید که هرچه عارفتر بود بحقایق وجود او شریفتر باشد، وفی الجملة: جهل قبیح است.

- (۱) زشر کربه: و زکربه B
- B دانند: بینند B خرمی رانند: خر میرانند (r)
- (٤) اوست: او باشد B | نزول بكند: فرو نيابد B
  - (٦) مكنون: مكتوم B
  - (v) اسرار...موجودات برو: غ B
- B علم بکمال : علم B ا بنده باشد : بود B ا و لازم آید : بر لازم آمد (٩)
  - (۱۰) هر چه : غ B | بحقایق وجود او : ادراك او مر حقایق و خود را B | باشد : فرماید B
  - B الجمله جهل قبيح است : و جهل قبيح است بهمه حال

هرچه علم محققان بدان محیط باشد در حیز عبارت آرند تا همه کس در ان شروع نماید که جمال کبریاء احدیت بیش از آنست که مورد هر واردی و مقصد هر قاصدی و مقصودی و مطلب هر طالبی باشد «و قلیل من عبادی الشکور».

در فطرت انسانیت با کثرت جوارح هیکل یك نقطه بیش نیست که لایق افق قدسی باشد «فما وجدنا فیها غیر بیت من المسلمین» پس چون کار بنیت یك شخص برین وجه است که از قوائی بسیار واعضاء بسیار و ترکیب بشریت با کثرت تراکیب جز یکی مستعد ترقی بیش نیست حال یکی معموره نیز هم برین وجه قیاس باید کردن، پس سخن پوشیده اولیتر و این دو بیت مراست:

در کنج خرابات بسی مردانند ۲ کز لوح وجود سرها می خوانند

<sup>(</sup>۱) باشد: است B آرند: آید B (۲) نماید: کند B

<sup>(\*)</sup> مورد هر واردی و مقصد هر قاصدی و مقصودی و مطلب هر طالبی A مورد هر ناقصی و مقصد هر واردی و مخاص هر قاصدی A

B انسانیت : غ B هیکل یك نقطه : یك هیکل (0)

<sup>(</sup>٦) فما: فلو B

<sup>(</sup>٩) حال: كار B | معموره نيز هم برين وجه: معمور برين B

<sup>(</sup>۱۰) کردن: کرد B | پس...مراست: غ B

تعالی او را میفرماید « و قل رب زدنی علما» و از الفاظ مبارك اوست که «علیك کل یوم ما ازداد فیه علما فلا یدرك صباح ذلك الیوم» پس چون حال پیغامبر برین وجه است کسی دیگر را حال چگونه بود واین علم را که عارف را از روی کشف افتد لازم نیست که در باب طلاق و عناق و خراج و معاملات باشد که این علم ظاهرست بلکه از انکشاف حالات قیومیت و کبریا و ربوبیت بود و ترتیب نظام وجود و عالم ملکوت و اسرار مخفی در آسمان و زمین چنانکه گفت «قل أنزله الذی یعلم السر فی السموات والاض».

آن ناطقست كه «القدر سرّ الله فلا تفشوه»

واهل حقیقت همه بر آنند که افشاء سرّ قدر کفر است، و نیزنه

<sup>(</sup>١) الفاظ مبارك اوست كه: الفاظ اوست عليه الصلوات والسلام B

<sup>(</sup>٢) عليك: غ B | ما ازداد: لا يزداد B | صباح: في صباحه B

<sup>(</sup>۳) پیغامبر: سید علیه السلام B ا دیگر را حال: دیگر را

<sup>(</sup>غ) علم را: علم B ا از روى: غ B ا در: از B

<sup>(</sup>o) عناق: عتاق B ا و معاملات باشد: بود B

<sup>(</sup>٦) انكشاف حالات: كشفي حال B

<sup>(</sup>v) عالم : عوالم (v) اسرار مخفی در آسمان : سرّهای آسمان (v) (v) خوت : حق تعالی می گفت (v)

B و فاش : و روشن A كه فاش B | بنهى : بنفى

B و نیز نه : و نه (۱۱)

زاید بر ذات وحدت قیومیت است هر سه لفظ را در بحر طمس غرق کردند، و طاحت العبارات و فنیت الاشارات « و کل شی هالك الا وجهه » و اینانرا مقام رفیع تر است و مردم تا بدین عالم علاقهٔ ناسوت دارد بمقام لاهوت نرسد که بالائی آن مقام دیگر نباشد که آن نهایتی ندارد ، بزرگی را پرسیدند که « ما التصوف ؟ » فقال « اوّله الله و آخره لا نهایة له ».

#### فصل دوم در آنچه هرکه عارفتر

#### بو د کاملتر بو د

۹ وحدیث نبوی مشهور که «ما اتخذ الله ولیا جاهلا قط» و صاحب شرع اعظم با همه کمال خویش مأمور بود باستزاد علم، و حق

<sup>(</sup>۱) بر ذات: بود مر ذات B فنيت: ضلت B بر ذات

<sup>(</sup>٣) وجهه: وجهه گفتند B | و مردم تا بدین: و تا این A

<sup>( £ )</sup> بمقام لاهوت نرسد: بمقامي برسد A

<sup>(</sup>o) كه آن نهايتي ندارد: غ B فقال: گفت B

<sup>(</sup>۸-۷) در آنچه ..... بود: در آنکه هر که عالم تر عارفتر B

<sup>(</sup>٩) مشهور: مشهور است B | جاهلا قط و صاحب: جاهلا صاحب B

<sup>(</sup>۱۰) باستزاد: باستزادت A

حق از غیر اقتصار نگردند بلکه جمله هویتها را نفی کرده اند در معرض هویت حق تعالی و گفتند که اوی او راست کسی دیگر را او نتوان گفت که اوییها از اوی اوست، پس اویی مطلق اوراست و ورای ایشان گروهی دیگرند که توحید ایشان آنست که "لا انت الا انت " و این عالی تر از آنست که ایشان حق را هو گفتند، و هو غایبرا گویند و اینان همه توییها که در معرض توی شاهد خویش است نفی کردند و اشارت ایشان بحضور است و گروهی بالائی اینان اند، و ایشان عالی ترند و گفتند چون و اثبات اننانیت میکند و دوی از عالم وحدت دور است، ایشان و اثبات اننانیت میکند و دوی از عالم وحدت دور است، ایشان خودرا کم کردند و گم گرفتند در پیدای حق « لا انا الا انا» گفتند و محقق تر ازین همه گفتند انانیت و انیت و هویت همه اعتباراتی

(۱) جمله هویتها را: همه هویات هویت A

B است: باشد B است: غ

(٦) تويها كه: تويها را B

B غ : است : غ (۷)

(A) و ایشان عالی ترند : غ B | چون : غ A که کی B

(٩) داشته است: کرده بود B

(۱۱) کردند: کرده اند B | پیدای: پیدای و توحید B

(۱۲) محقق تر ازین همه گفتند: محقق ترین اینانگفتد که B | اعتباراتی: عبارت B

معروف از سر معرفت بر خیزد، و چون اطلاع بشریت نیز خرج گردد از حالت طمس است، و مقام «کُل من علیها فان و یبقی وجه ربك ذو الجلال والاگرام» است.

و بعضى از محققان ميگويد كه « لا اله الا الله » توحيد عوامست « ولا هو الا هو » توحيد خواص است و در تقسيم تساهل كرده است.

و مرتبت توحید پنج است یکی « لا اله الا الله » و این توحید عوامست که نفی الهیت میکند از ما سوی الله واین قوم اعم عوام اند و و رای این طایفه گروهی دیگر اند که نسبت باینان خواس اند و با طایفهٔ دیگر عوام و توحید ایشان « لا هو الا هو » است و این عالی تر از آن اول باشد و مقام ایشان عالی ترست از بهر انك گروه اول نفی اللهیت کردند از غیر حق بس، گروهی دیگر بر نفی

B in (Y) A (Y) (Y) (Y)

<sup>(</sup>غ) بعضى: بعض B ميگويد: ميگويند A گويندB ا توحيد: مقام B

<sup>(</sup>v) و مرتبت توحید: رتبت A ااین: آن B

<sup>(</sup> ٩ ) نسبت : به نسبت B اخواص : خاص

B با طايفه : باضافت با آن كساني B است : غ

B از آن اول: غ B | از بهر: از اول از بهر (۱۱)

<sup>(</sup>۱۲) اوّل: پشین B | الهیت: الوهت B | گروهی دیگر: گروه دوم B

باز دارد میسرش نگردد، پس مرد چنان گردد که هر ساعتی که خواهد قالب را رها کند و قصد عالم کبریا کند و معرج او بر افق اعلی زند و هرگاه که خواهد و بایدش میسر باشد، پس هر وقت که نظر بذات خود کند متبهج گردد که سواطع انوار حق بر خود بیند، و این هنوز نقص است.

و چون توغل کند از این مقام نیر بگزرد چنان شود که البته نظر بذات خود نکند و شعورش بخودئی خود باطل گردد، و این را « فناء اکبر » خوانند، و چون خود را فراموش کند و فراموشی را نیز فراموش کند آنرا « فنا در فنا » خوانند.

و ما دام که بمعرفت شاد شوند هنوز قاصر اند، و آنرا از جملهٔ شرک خفی گیرند، بلکه آن وقت بکمال رسد که معرفت نیز در معروف گم کند که هر کس که بمعرفت شاد شود بمعروف نیز چنانست که مقصد درو ساخته است، مجرد آن وقت باشد که در

B زند : غ B | و بايدش : غ B | باشد : شود B | وقت : گاه

<sup>(</sup>غ) خود: خويشتن B | بر خود: غ

<sup>(</sup>A) این را: آن را B | فناء اکبر خوانند: فنا گویند B

<sup>(</sup>٩) فراموشي: فراموش AB

<sup>(</sup>۱۰) و ما دام: ما دام B | شنود : بشنود B | اند: است B | از : نيز از B

<sup>(</sup>۱۲) معروف: معرفت A | که هر: و هر B

B باشد: بود B

طراوت و لطافت مشاهده کند از محاکات اتصال بمقامات علوی، و این مقام متوسطست از مقامات اهل محبت.

م در حال بین الیقظه والنوم آوازهاء هایل و نداهاء عجیب بشنود در وقت غشیان سکینه ، و نورهاء عظیم بیند و باشد که از غابت تلذذ عاجز شود.

۲ و این وقایع بر راه محققان است نه بر طریق جماعتی که در خلوت چشم برهم نهند و خیال بازی میکنند، اگر از انوار صادقان اثری یافتندی بسا حسرت که ایشان را پدید آمدی « و خسر هذالك المطلون »

# قسم دوم در مقاصد و آن سه فصل است فصل اول در فنا

# ۱۲ و این سکینه نیز چنان شود که اگر مرد خواهد که از خودش

- (۱) طراوت و لطافت: لطيف و با لطافت B | بمقامات علوى : بعالم روحاني A
- (٣) حال : خواب و A | اليقظه : اليغظه A | بشنورد : شنود B
- B غشیان : عشیان A غشیان غشیان غشیان غشیان که فرد تابد
  - (٦) برطريق : طريق A
  - (v) خلوت : خلوات B | صادقان : صادقات B
  - B خالث : اثر A | آمدی : می آمدی B | هنالك : هناك (A)
    - B شود: بود B

و در قرآن مجید ذکر سکینه بسی است چنانکه میگوید "فأنزل الله سکینته" و جای دیگر گفت " و هو الذی أنزل السکینة فی قلوب المؤمنین لیزدادوا ایماناً مع ایمانهم" و کسی را که سکینه حاصل شود او از خواطر مردم خبر دارد و اطلاعش بر مغیبات حاصل آید و فراستش تمام گردد و مصطفی صلی الله علیه و آله وسلم از آن خبر داده که "اتقوا فراسة المؤمن فانه ینظر بنور الله" و رسول علیه السلام در حق عمر رضی الله عنه میگوید " ان السکینه ینطق علی لسان عمر" و گفت " ان فی امتی محدثین و متکلمینو ان عمر منهم."

و صاحب سكينه از جنت عالى نداهاى بغايت لطيف بشنود و مخاطبات روحانيات بدو رسد و مطمين گردد چنانكه در وحى آلهى مذكورست « ألا بذكر الله تطمئن القاوب » و صور بغايت

<sup>(</sup>۱) بسی : بسیار B | میگوید : میفرمایند B

<sup>(</sup>۲-۱) فأنزل سديگر گفت: غ B (۳) ليزدادوا ايمانهم: غ A

<sup>(</sup>غ) شود: آید B | او از خواطر مردم خبردارد: او را اخبار از خواطر مردم B | اطلاعش: اطلاع B

<sup>(</sup>o) گردد: حاصل گردد B (٥-٦) و مصطفی ۱۹۰۰۰۰۰۱الله: غ A

<sup>(</sup> ۸-۲ ) و رسول .....عمر منهم : غ B

<sup>(</sup>۹) جنت عالى: جنة عاليه B | نداهاى: غ A | بشنود: شنود B

<sup>(</sup>۱۰) روحانیات: غ B (۱۱) صور: صورتی B

بدماغ رسد و باشد که همچنان نماید در دماغ و کتف و پشت و غیر آن که رگ جستن گیرد و نیك لذیذ باشد و بسماع نیز استعانت کند تا تمام شود واین هنوز مقام اول است

فصل سوم در سکینه

پس چون انوار سر بغایت رسد و بتعجیل نگذرد و زمانی دراز بماند آنرا سکینه گویند ولذ تش تمام تر باشد از لذات لوائح دیگر، و مردم چون از سکینه باز گردد و ببشریت باز آید عظیم متندم شود بر مفارقت آن، و درین معنی یکی از صلحاً گفته است:

یب:

یا نسیم القرب ما أطیبكا ذاق طعم الانس من حلّ بكا اى عیش لاناس قربوا قد سقوا بالقدس من سرّ بكا

- B رگ جستن: رگی سخت قوی جستن
- (w) تمام شود: تمام تر بود B ا و این .... است: غ B
- ( o ) انوار: این انوار B | سر: غ B | و بتعجیل: تعجیل A
- (٦) گویند: خوانند B | تمام T | از لذات لوائح: از لوائح T | از لذات لوائح: از لوائح T | دیگر: غ T | T | متندم: پشیمان T
  - (١٠) القرب: الروح A | حلّ : كلّ B خلّ A
  - (۱۱) ای عیش سر بکا: غ A اسر بکا: شربکا

سخت شود و مردم اقتحام کنند و شمشیرها مجرد کنند، اگرکسیاندك مایه خاطری صافی دارد اگرچه صاحب ریاضت نباشد ازین حالت خبر یابد بشرط انکه در آن وقت تذکر احوال قدسی کند و ارواح گذشتگان و مشاهدهٔ کبریا و صفوف ملاء اعلی با یاد آرد، و اگر نیز کسی بر اسپ دونده بر نشیند و اسپ را بتاختن بر انگیزد قوی و تقدیر کند که هیکل را بجای میگذارد و هیبتی سخت در خود آرد و بجان مجرد بحضرت قیمومیت میرود و در صف قدسیان منخرط میگردد و در مثل این حال نیز اثری بروی پدید آید و اگرچه مرتاض نباشد و در اینجا اسراریست که در این روزگار کم کسی بغور آن برسد و چون مردم را این بروق در آید اثری از آن

- (۱) شمشیرها مجرد کنند: سیوف متحرك گردد B
  - (۲) اگرچه: اگر نیز B
  - (٣) يابد: دارد B | تذكر: ابتدا تذكر B
- (ه) کسی بر اسپ: اسپی B | بر نشیند: بود B | بتاختن: تاختن B | انگیزد: انگیزاند B | (٥-٦) قوی و تقدیر: تعدید B
  - (۲) که: که میرود B که میرود (۲) قیمومیت: عزت B
- (۸) منخرط: متخرط A | حال: حالت B | اثری بروی پدید آید: ازین بردن اثر خبری به بیند B
- (٩) دراینجا: درآنجا A | دراین : در A | کم کسی : هر کس نیست که A
  - (۱۰) این بروق: ازین برقها برقی B

فتعرضوا لها».

و مرتاض بفكر لطيف و ذكر خالص از شوايب هواجس در وقت فترت استعانت كند از بهر استعادت اين حالت، وروا باشد كه كسى را كه رياضت ندارد در بعضى اوقات اين حالت بيآيد و او غافل باشد، اگر كسى ترصد كند در ايام اعياد كه مردم قصد مصلّى كنند آوازهاء افراشته و تكبيرهاء برآمده و ضجّهٔ سخت درافتا ده وآواز صنوج و ابواق غلبه گرفته اگر صاحب فطنتى باشد كه طبع سليم دارد و تذكر احوال قدسى كند خالى ازين اثر يامد سخت خوش.

۹ و همچنین در حروب بوقت التفاء مردان باشد و ضجّهٔ مبارزان برخیزد و صهیل اسپان بر آید و آواز طبل و سازهای چنك

- A le: lel (1)
- (٢) . ذكر: فهم B | هواجس: هواجنين A
- A فترت: فترت حواس B استعادت: استفادت B فترت: فترت حواس
  - (o) اگر کسی: اگر A
  - (٦) ضجهٔ: صبحه B ا در افتاده: بر آمده B
    - (v) فطنتی: نظری B
      - B يابد: به بيند (۸)
  - (۹) د, حروب: در وقت حروب B | بوقت : که وقت B | ضجه: صیحه B
  - (۱۰) بر خیزد: غ B | صهیل: سهیل A استههیقه B | بر آید: غ B ا و سازهای: بر آید B | چنك: و بچنك B

برقه یذهب بالابصار » واسطی را پر سیدند که « انزعاج بعضی مردم در حال سماع از کجاست ؟ » گفت « انواریست که ظاهر می شود پس منطفی میگردد و مثل زد بدین بیت:

شعر

خطرت فی القلب منها خطرة المخطرة البرق ابتدا ثم اضمحل « و لهم رزقهم فیها بکرة و عشیّا » و این لوائح همه وقت نیاید ، مدتی باشد که منقطع میشود و چون ریاضت بیشتر گردد بروق بسیار تر آید تا بدان حد رسد که مردم در هر چ نگرد بعضی از احوال آن عالم با یاد او آید ، و ناگاه این انوار خواطف مترادف شود ، و باشد که در عقب این اعضا متزلزل گردد ، و رسول علیه السلام بانتظار این حال میفر ماید چنانکه مشهور است از لفظ نبوی « ان لربکم فی ایام دهرکم نفخات رحمته الا

B يذهب: يخطف B يذهب (١) حال: حالت (١)

<sup>(</sup>۳) منطفی: منطوی B | میگردد: گردد B | زد بدین بیت: بدین زد B

<sup>(</sup> o ) في القلب: بالقلب B | خطرة البرق: خطرات البرق منها A

<sup>(</sup>٦) ولهم....عشيّا: غ B | اين لوائح: غ B

<sup>(</sup>v) وقت نيايد: وقتى نباشد B | باشدكه: غ B

<sup>(</sup>۸) بروق: برق B احد: وجد A

<sup>(</sup>٩) نگرد: نظر كند B | عالم: جهان B | آيد: غ B

<sup>(</sup>۱۰) این اعضا: این B

B خنانكه....نبوى: غ B

از جمله وجوه ثابت گشت که معرفت شریفتر است از جملهٔ علوم، و جنید رحمهٔ الله علیه گفت «اگر دانستمی که زیر آسمان علمیست درین عالم شریفتر از آنك محققان معرفت در آن خوض میکنند بخریدن آن مشغول بودمی و با بلغ طریق در تحصیل آن سعی نمودمی تا بدست آوردمی».

و فصل دوم در آنچه اهل بدایا را ظاهر شود

اول برقی که از حضرت ربوبیت رسد بر ارواح طلاب طوائح و لوائح باشد، و آن انوار از عالم قدس بر روان سالك اشراق کند ولذیذ باشد، و هجوم آن چنان باشد که برق خاطف ناگاه در آید و زود برود «وهو الذی یریکم البرق».

در نظر دوم این اشار تست باوقات اصحاب تجرید، و صوفیان این ۱۲ طوائح را اوقات خوانند و ازینجاست که یکی میگوید «الوقت أمضی من السیف» و گفته اند «الوقت سیف قاطع» و رکلام الهی اشارت بسیارست بدان، چنانك میگوید «یکاد سنا

- (۱) گشت: شد A | معرفت: علم معرفت B
  - (٢) زير آسمان: غ A
- $^{\mathrm{B}}$  بخریدن آن مشغول بودمی : من خریدن مشغول نبودمی
  - B ظاهر : حاصل (٦)
- (٧) برقى: نويدى B | ربوبيت : عزت B | طلاب: طالب A | طوائح : طوانع B
- - (١٢) طوائح: طوانع B | اوقات: وقت A

استدلال و اقتحام مواقع شكوك ومحل شبهت بايد كرد، بعضي را از متصوفه پرسیدند که " ما الدلیل علی وجود الصانع ؟ " قال " لقد اعنى الصباح عن المصباح " و يكي ديگر كويد هم ازيشان "كه مثال کسی که حق را طلب کند بدلیل هم چنان باشد که کسی بچراغ آفتابرا جوید، وچون محققان اصول مسلم داشتـه اند و اتفاق کرده که در آخرت شاید که حق تعالی بندگانرا ادراکی آفریند در حاسة بصر تا حق را ببينند بي توسط دليل و برهان و تنبيه شرط نيست پيش اهل حق، پس شايد بدين قواعد كه مثل اين ادراك در دل الیجاد گند تا در دنیا اورا ببینند بی واسطه و حجتی، و ازینست که عمر رضی الله عنه گفت « رأی قلبی ربی » و علی کرم الله وجهه میگوید « لو کشف الغطاء ما ازد دت یقیناً » و درینجا سرّها پوشیده است که لایق این موضع نیست، و اما از جهت اهمیت شکی نیست مردمرا مهمتر از سعادت کبری چیزی نیست بلکه جمله مطالب نیست با این مختصر باشد و اعظم وسائل معرفت است، پس

<sup>(</sup>٤) حق را: معرفت حق را B

<sup>(</sup>o) و چون: و B ا اتفاق: اثبات B

<sup>(</sup>v) حاسه: حاتيه (!) B إ بينند: بيند B | توسط: واسطه B | وتنبيه: غ B

<sup>(</sup>A) شاید: شاید که B | که مثل: مثل B | در دل: غ

<sup>(</sup>٩) بينند: به بيند B | بي واسطه: غ B

<sup>(</sup>۱۱) درینجا: درین معنی B | سرها: سرهای A

<sup>(</sup>۱۳) مردمرا: که ایشانرا B

<sup>(</sup> ١٤) مطالب : اين مطالب B | با اين مختصر : با اين مطلب مختصر

و تصرف این دیگر در چوب و پشم ،

وجه دوم از بهر انكه این علم را ادلّهٔ قوی تر از علمی دیگرست،
وجه سوم انكه مهمتر باشد اشتغال در آن و فایده او بیشتر
باشد، و جملهٔ امارات ترجیح درین علم موجود است بنسبت با دیگرعلوم،
اما از جهت نظر بمقصود و معلوم ظاهر است كه درین علم مقصود و
مطلوب حق است و دیگر موجودات را با عظمت او نسبت كردن
ممكن نیست، اما از جهت یافت دلیل و تأکد برهان متعین است
که مشاهده قوی تر از استدلال باشد، و محققان صناعت كلام
جایز میدارند كه حق تعالی بنده را علم ضروری بدهد با وجود
او وصفاتش وغیر آن، چون جایز است این نوع بعضی كه حاصل
شود شك نیست راجح باشد بر آنچه تحمل كلفت نظر و مشقت

- (۱) و تصرف این دیگر: آن دیگر B | چوب و: غ B
- (۲) وجه دوم از بهر: دوم B | این علم را: علمی را B
- (٣) وجه سوم: سيم B | باشد: بود B | درآن: بدان B | او: ازآن B
- (٤) باشد: بود B | درين علم: درين A | با ديگرعلوم: با علمي ديگر B
  - (o) جهت نظر بمقصود و معلوم: جهت معلوم و مقصود نظر A
    - B دليل : غ B | برهان : غ B | متعين : بين (٧)
      - B 
        i = i (A)
  - (٩) ميدارند: داشته اند شايد A | علم: علمي B | بدهد: دهد علم
- پس چون ا کے اگر این جائز B این نوع ا غ B بعضی که اکه بعضی را B
  - B نیست: نیست که

از بهرآن عاشقان راز دل واسرار ضمایر با او گویند، واین کلمات که تحریر شد ایجنا نهفته است از مصدور وچیزی مختصر است از آن و از ندای او ـ

قسم اول در مبادی و آن سه فصلست : فصل اول در تفضیل این علم،
فصل دوم در آنچه اهل بدایا را ظاهر شود ، فصل سوم در سکینه،
قسم دوم در مقاصد و آن سه فصلست : فصل اول در فنا ، فصل دوم در آنچه هر که عالم تر عارف تر بود ، فصل سوم در اثبات لذت بنده بحق.

۹ فصل اول از قسم اول در تفضیل این علم بر جملهٔ علوم برای روشندلان نپوشد که ترجیح علمی بر دیگر از چند وجه باشد اول آنست که معلوم شریف تر بود چنانکه ترجیح

۱۲ زرگریست بر پالانگری که تصرف این علم در زر است

<sup>(</sup>۱) بهر: برای B | عاشقان راز دل : عاشقان از دل A | و اسرار و ضمایر : و سرایر و ضمایر A

<sup>(</sup>٣) كه تحرير شد...از مصدور: محرر مي شود نفسه مصدور است B مختصر است: غ B

<sup>(</sup>۳-۲) و چیزی...ندای او : جزو او مختصرست از برای او A

<sup>(</sup> A-2 ) قسم اول بنده بحق: غ A

<sup>(</sup>۱۰) برای نیوشد که: غ A | علمی: هر علمی A

<sup>(</sup>۱۱) اول شريف تر بود: غ A اين علم: او A

ایشانست و برص را سود دارد و رنجهای مختلف را زایل گرداند، و این سیمرغ پرواز بی جنبش کند و بپرد بی مسافت و نزدیك شود بی قطع، اما بدا نکه همه نقشها دروست و او لون ندارد، و در مشرق است آشیان او ومغرب ازو خالی نیست، همه بدو مشغولند و او از همه فارغ، همه ازو پرند و او از همه تهی، وهمه علوم از صفیر آن مرغ است سازهاء عجیب مثل ارغنون و غیر آن از صدای آن مرغ استخراج.

بيت

چون ندیدی همی سلیمان را تو چه دانی زبان مرغان را

وغذائی او آتش است، وهرك پری ازآن پر بر پهلوئی راست بندد و بر آتش بر گذرد از حریق ایمن باشد، ونسیم صبا از نفس اوست

(۱) رنجهایی: رنگهای A | گرداند: کند B

B بى جنبش كند : كند بى جنبش B مسافت : پرد

(۳) بدانکه همه : کن و B ا نقشها : نقشها ما B ا اون : خود رنگ B ا و در مشرق : و مسرقه B

B بدو: ازو B | مشغول  $(\xi)$ 

B پرند: پر

(v) چنانکه قایل گوید: و آوردند B

B حريق: سوختن B | باشد: بود (۱۲)

روانان چنین نموده اند که هر آن کسی که در فصل ربیع قصد کوه قاف کند و آشیان خود را بترك بگوید وبمنقار خویش پر و بال خود را بر کند چون سایهٔ کوه قاف برو افتد مقدار هزار سال این زمان که « وان یوماً عند ربك کالف سنة » و این هزار سال در تقویم اهل حقیقت یك صبح دمست از مشرق لاهوت اعظم درین مدت سیمرغی شود که صفیر او خفتگانرا بیدار کند ، و نشیمن او در کوه قاف است صفیر او بهمه کس برسد و لکن مستمع کمتر دارد ، همه با او اند وبیشتر بی او اند چنانکه قایل گوید :

۹ « با مائی و ما را نهٔ جانی ازان پیدا نهٔ » وبیمارانی که در ورطهٔ علت استسقا و دق گرفتارند سایهٔ او علاج

- (۱) نموده اند: می نماید A ا کسی: هدهدی B ا ربیع: بهار B
- (٣) چون: غ B | افتد: آید A | مقدار: در مقدار B | این زمان: از زمان B
  - B مدت : تحقيق A مدت : دم (0)
  - (٦) كند: سازد B ا در كوه قاف است : در كوه A
  - $( ext{V})$  صفیر : وصفیر  $( ext{P})$  کس برسد : میرسد  $( ext{P})$ 
    - (A) چنانکه قایل گوید : غ B
      - B ما را نهٔ: پیدا نی (۹)
- (۱۰) و بیمارانی .....گرفتارند: بیمارها که رهین علت استسقا باشند و گرفتار دق B

# رسالهٔ صفیر سیمرغ

#### بسم الله الرحمن الرحيم وبه الحول والقوة

سپاس باد واهب حیوة را و مبدع موجودات را و درود بر خواجگان رسالت و ایمهٔ نبوت سیما بر صاحب شریعت کبری و هادئی طریقت مثلی محمد مصطفی صلی الله علیه وسلم -

اماً بعد، این کلمهٔ چند ست در احوال اخوان تجرید تحریر افتاد و سخن در آن محصورست در دو قسم، قسم اول در بدایا وقسم دوم در مقاصد ـ

و این رساله موسومست بصفیر سیمرغ که او زبان ندارد، و اگر در پیشمقدمه یادکنیم از احوال این مرغ بزرگوار و مستقر او روشن

- B ف: عليا B فاي : عليا B في الله عليا B
- (ع) اما بعد: غ A | این کلمهٔ.....افتاد: این کلمه چند در احوال تجرید گفته اند B
  - B در دو: بر دو
- (٧) رساله: جزو B | كه او زبان ندارد: و زباني ندارد B | و اگر: كه B
  - (A) از احوال : در احوال A | این مرغ بزرگوار : این سیمرغ B ا مستقر او روشن روانان : مستقر و روشن روان A

#### فصل دهم

کسی که ساکن خانه باشد اگر در جبهتست خانه او در جبهتست نیز لازم آید بر طریق نفی برین وجه «فرغ لی بیتا انا عند المنکسرة قلوبهم» خدا منزهست از مکان و جهت، وهم مبطلان خطاست «علی قدر اهل العزم تأتی العزایم»

از خانه بكدخدای ماند همه چيز «ليس كمثله شي و هوا السميع البصير» هرگر خانه و كدخدا يكي نشود.

#### فصل یاز دهم

هرچه نافع و خیرست بدست، و هرچه حجاب راهست کفر مردانست، راضی شدن از نفس بانچ او را دست دهد و با او ساختن در طریق سلوك عجز است، و بخود شاد بودن تیه است، و اگر نیز از بهر حق باشد، بکلی روی بحق آوردن خلاصست.

#### فصل دواز دهم

ابلهی چراغی در پیش آفتاب داشت گفت ای مادر آفتاب چراغ مارا نا پدید کرد گفت اگر از خانه بدر برند خاصه بنزد آفتاب هیچ نماند آنگه چراغ و ضوءاش معدوم گردد، و لیکن چون چیزی عظیم را بیند کوچك را حقیر (۱) در مقابلهٔ آن بیند کسی از آفتاب در خانه رود اگرچه روشن باشد هیچ نتواند دید «کل من علیها فان و بیقی وجه ربك ذو الجلال والاکرام» «الا کل شئی ما خلا الله باطل» «هوالاول والآخر والظاهر والباطن وهو بکل شئی علیم»

نوشته شد فصلی چند که از رسالت لغت موران یافته شد

والحمد لله رب العالمين والصلوة على خير خلقه محمد و آله اجمعين

طاوس چون ازان حجب بیرون آمد خویشتن را درمیان باغ دید نقوش خود را و باغ و ازهار و اشکال و فضاء عالم و مجال سیاحت و طیران و اصوات و الحان اجناس، در کیفیت حال تعجب می ماند و حسرتها خورد «یا حسرتی علی ما فرّطتّ فی جنب الله» «فکشفنا عنك غطاءك فبصرک الیوم حدید» «فلولا(۱) اذا بلغت الحلقوم و أنتم حینئذ تنظرون(۲) و نحن أقرب الیه منکم و لکن لا تبصرون» (۳) «کلّا سوف تعلمون »

فصل نهم

ادریس صلی الله علیه جملهٔ نجوم و کواکب با او در سخن آمدند، از ماه پرسید که ترا چرا وقتی نور کم شود و گاه زیادت ؟ گفت بدانک جرم من سیاهست و صقیل و صافی و مرا هیچ نوری نیست و لکن وقتی که در مقابلهٔ آفتاب باشم بر قدر آنکه تقابل افتد از نور او مثالی در آئینهٔ جرم من همچون که صورتهاء دیگر اجسام در آئینه ظاهر شود، چون بغایت تقابل رسم از حضیض هلالیت باوج بدریت ترقی کنم، ادریس ازو پرسید که دوستی با تو تا چه حدست ؟ گفت تا بحدی که هرگه که در خود نگرم در هنگام تقابل خورشید را بینم زیراك مثال نور خورشید در من ظاهر است چنانك همه ملاست سطح و صقالت روى من مستقرست بقبول نور او، پس بهر نظری که بذات خود نگرم همه خورشید را بینم نه بینی که اگر آئینه را در برابر خورشید آرند صورت خورشید درو ظاهر گردد، اگر تقدیراً آئینه را چشم بودی و دران هنگام که در برابر خورشیدست در خود نگرستی همه خورشید را دیدی اگرچه آهنست «انا الشمس» گفتی زیرا که در خود الا آفتاب ندیدی اگر «انا الحق» «يا سبحاني ما أعظم شاني» گويد عذر او را قبول واجب باشد حتى توهمت «مما دنوت انك اني»

<sup>(</sup>۱) در نسخه : کلا (۲) در نسخه : ینظرون (۳) در نسخه : یبصرون

#### هبت علي صبا بكاد يقول انى اليك من الحبيب رسول

مدتی دران تفکر بماند که این باد خوشبوی چیست و این اصوات خوش از كحاست:

يايها البرق الذي تلمع من اى أكناف الحمي تسطع (١)

معلومش نمی گشت و درین اوقات بی اختیار او فرحی در وی می آمد:

ولو ان ليلي العامرية سلمت علیّ و دونی تربه و صفائح تسلمت تسليم البشاشة أوزقا اليها صدى من جانب القبرصائح

و این جهالت او ازان بود کخود را فراموش کرده بود و وطن را «نسوا الله(۲) فأنساهم انفسهم» هروقت كه از باغ بادى يا بانگى برآمدى او در آرزو آمدى . بی آنکه موجبی شناختی یا سبش معلوم بودی

سرى برق المعرّة (٣) بعد وهن \* فبات برامة يصف الكلالا (٤)

شجا ركبا و أفراسا و ابلاً (٥) \* وزاد فكاد ان يشجو الرحالا(٦) روزی دراز دران حیرت بماند تا بادشاه روزی بفرمود که آن مرغ را بیارید و از سله و چرم خلاص دهید «انما هی زجرة واحدة " فاذا هم من الأجداث الى ربّهم ينسلون «اذا بعشر ما في القبور و حصّل ما في الصدور ان ربّهم بهم يومئذ لخبير»

در نسخه : يستطع (1)

در نسخه : نسوالله (+)

در نسخه : العرة (4)

در نسخه: الهكالا ( )

<sup>(0)</sup> در نسخه: واللا

در نسخه: تشحو الرجالا (7)

#### فصل هشتم

بادشاهی باغی داشت که البته در فصول اربعه از ریاحین و خضرت و مواضع نزهت خالی نبودی ، آبهاء عظیم در آنجا روان و اضاف طیور بر اطراف اغصان انواع الحان ادا مي كردند، از هر نغمي كه در خاطر مختلج می شد و هر زینتی که در وهم می آید در آن باغ حاصل بود، و ازان جمله جمعی طواویس بغایت لطف و زیب و رعونت در آنجا مقام داشتند و متوطن گشته بودند، وقتی این بادشاه طاوسی را ازان جمله بگرفت و بفرمود تا او را دو چرمی دوختند چنانك نقوش اجنحهٔ او هیچ ظاهر نماند و بجهد خویش مطالعة جمال خود نتوانست كرد، و بفرمود تا هم در باغ سله بر سر او فرو گردند کجز یکی سوراخ نداشت که قدری ارزن در آنجا ریختندی از بهر قوت و برگ معیشت او، مدتها بر آمد، این طاوس خود را و ملك را و باغ را و دیگر طواویس را فراموش کرد ، در خود نگاه می کرد الا چرم مستقذر بی نوا نمی دید و مسکنی بغایت ظلمت و ناهموار، دل را بران نهاد، و در دل مترسخ کرد که زمینی عظیم تر از آن مقعد سله نتواند بود چنانکه اعتقاد کرد که اگر کسی ورای این عیشی و مقری و کمالی دءوی کند کفر مطلق و سقط محض و جهل صرف باشد الا این بود که هر وقت که بادی وزیدن گرفتی (و) بوی ازهار و اشجار و گل و بنفشه و سمن و انواع ریاحین بدو رسیدی ازان سوراخ لذتی عجب یافتی اضطرابی در وی پدید ۱۸ آمدی و نشاط طیران درو حاصل (۱) گشتی و در خود شوقی (۲) یافتی ولیکن ندانستی که آن شوق از کجاست زیراکه خود را جز چرم ندانست و عالم جز سله و غذا جز ارزن همه چیزها فراموش کرده بود ' و اگر نیز وقتی اصوات و الحان طواویس و نغمات طیور دیگر شنیدی هم شوق و آرزوی او پدید آمدی لیکن متنبه نگشتی ازان اصوات طبور و هبوب صبا، وقتی نشاط ایشان کردی:

<sup>(</sup>۱۱) در نسخه: حاصك

<sup>(</sup>۲) در نسخه: بثوتی

قیاس بذوات خود الحاق میکنند که همه کس بروز بیند و آینك من می بینم در عالم شهودم در عیانم حجب مرتفع گشته است سطوح شارق را مع اعتوار رببی بر سبیل کشف ادراك میکنم ، پریان چون این حدیث بشنیدند حالی را فریادی بر آوردند و حشری کردند و یکدیگر را گفتند این مرغ در روزی که مظنهٔ عمی است دم بینای می زند ، حالی بمنقار و مخلب دست بچشم هدهد فرا داشتند و دشنامش می دادند و می گفتند که ای روز بین زبرا که روز کوری بر ایشان هنربود و گفتند اگر باز نگردی بیم قتلست، هدهد اندیشه کرد که اگر روی نگردانم مرا هلاك کنند زبراکه بیشتر زخم بر چشم زنند قتل و عمی یکبارگی واقع شود ، الهام "کلموا الناس علی قدر عقولهم" بدو رسید ، حالی چشم برهم نهاد گفت اینك من نیز درجهٔ شما دریافتم و بدو رسید ، حالی چشم برهم نهاد گفت اینك من نیز درجهٔ شما دریافتم و بدو رسید ، حون حال بدین نمط دیدند از ضرب و ایلا ممتنع گشتند هدهد و اعلان سر کفر » مطرد ست تا وقت رحلت بهزار محنت کوری مزور می کرد و اعلین سر کفر» مطرد ست تا وقت رحلت بهزار محنت کوری مزور می کرد و اعمی گفت:

۱۰ بارها گفته ام که فاش کنم هرچه اندر زمانه اسرار است لیکن از بیم تیغ و بیم قفا بر زبانم هزار مسمارست

بنفس صعدا مي كرد و مي گفت « أن في بيت حبيبي لعلماً جمّاً لو أجد له حملةً » (1) « لو كشف الغطاء ما از ددت (٢) يقينا » و آية « أكّ يسجدوا لله الذي يخرج الخباء في السموات والا رض » «وان من شيء الا (٣) عندنا خزآئنه و ما ننزّله الا بقدر معلوم .»

<sup>(</sup>۱) در نسخه: «لو ان بين حبيبي لعلما جما لو اجد له جملة»

<sup>(</sup>۲) در ندخه: ازدت

<sup>(</sup>٣) در نسخه: کلا

آفتاب تهدید میکردند، حربا از خدا خود این میخواست مسکین حربا در خود آرزوی این نوع قتل میکرد، حسین منصور گوید:

اقتلونی یا ثقاتی انّ فی قتلی حیاتی وحیاتی فی مماتی فی حیاتی

چون آفتاب بر آمد او را از خانهٔ نحوست خود بدر انداختند تا بشعاع آفتاب معذب شود و آن تعذیب احیاء او بود « ولا تحسبن الذین قتلوا فن سبیل الله أموانا بل أحیاء عند ربهم برزقون فرحین بما آتاهم الله من فضله » اگر حفافیش بدانستندی که در حق حربا بدان تعذیب چه احسان کرده اند و چه نقصانست دریشان بفوات لذت او از غصه بمردندی ، بو سلیمان دارانی گوید « لو علم الغافلون ما فاتهم من لذة العارفین لماتوا کمدا ».

#### فصل هفتم

۱۲ وقتی هدهد در میان پریان افتاد بر سبیل ره گذر ، بنشیمن ایشان نزول کود و هدهد بغایت حدت نظر مشهور است و پریان روز کور باشند چنانك قصهٔ حال ایشان نزدیك اهل عرب معروف است ، آن شب هدهد باشیانهٔ ایشان رخت و ایشان هر گونه احوال ازو استخبار می کردند ، بامدادی هدهد رخت بریست و عزم رحیل کرد ، پریان گفتند ای مسکین این چه بدعتست که تو آوردی بروز کسی حرکت کنند ؟ هدهد گفت این عجب قصه ایست همه حرکات بروز واقع شود ، پریان گفتند مگر دیوانه در روز ظلمانی که آفتاب بر ظلمت بر آیدکسی چیزی چون (۱) بیند ، گفت بعکس افتاده است شما را همه انوار این جهان طفیل نور خورشید است و همه روشنای اکتساب نور و اقتباس ضوء خود ازو کردند ، عین الشمس ازان گویند که ینبوع نوراست ، ایشان او را الزام کردند که چرا بروز کسی چیز بے بیند ، گفت همه را در طریق

<sup>(</sup>۲) در نسخه مکرر نوشته شده

# وغاب الذي من أجله كان غيبتي فذاك فناى فافهموا يا بني الحسّ

#### در جواب یکی بیتی می گوید:

اتیه فلا أدری من التیه من أنا سوی ما یقول (۱) الناس فی وفی فجنسی

تشهد رب الخلائق » گفت چون چنان کردیم وشرائط تمام بجای آوردیم «أشرقت الأرض بنور ربّها و قضی بینهم بالحق "و قیل" الحمد لله رب العالمین سلام علی تلك المعاهد انها شریعة وردی (۲) و مهتب شمالی".

#### فصل ششم

وقتی خفاشی چند را با حربا خصومت افتاد و مکاوحت میان ایشان سخت گشت مشاجره از حدّ بدر رفت خفافیش اتفاق کرد ند کچون غسق شب در مقعر فلك مستطیر شود و رئیس سیگارگان در حظیره اقول هوی کند ایشان جمع شوند و قصد حربا کنند و بر سبیل حراب حربا را اسیر گردانند تا بمراد دل سیاستی برانند و بر حسب انتقامی بکشند، چون وقت فرصت بآخر رسید بدر آمدند و حربای مسکین را بتعاون و تعاضد یکدیگر در کاشانهٔ ادبار خود کشیدند و آن شب محبوس بداشتند بامداد راگفتند این حربا راطریق تعذیب چیست؟ همه اتفاق کردند برقتل او، پس تدبیر کردند با یکدیگر در کیفیت، تعذیب چیست؟ همه اتفاق کردند برقتل او، پس تدبیر کردند با یکدیگر در کیفیت، رای شان بر آن قرارگرفت که هیچ تعذیب بتر از مشاهدهٔ آفتاب نیست، البته هیچ

عذابي بتر ازمجاورهٔ خورشد ندانستند قباس بر حال خویش، و او را بمطالعهٔ

<sup>(</sup>١) در نسخه: نقول

<sup>(</sup>۲) در نسخه: ودی

که آفتاب در استوی بودی او آن جام را در برابر می داشت، چون ضوء نیر اکبر بر آن می آمد همه نقوش وسطور عالم در آنجای ظاهر می شد « انا الارض مدّت و ألقت ما فیها و تخلّت و أذنت لربّها و حقّت یا ایها الانسان انك کادح الی ربك کدحا فملاقیه » « لاتخفی منك خافیه » « علمت نفس ما قدّمت و خرت»

شعر

زاستاد چو وصف جام جم بشنودم خود جام جهان نمائی جم من بودم شعر

از جام جهان نمای مے یاد کنند آن جام دفین کهنه پشمینهٔ ماست جنید راست «طوارق انوار تلوح (۱) اذا بدت»

فصل پنجم

۱۲ کسی را با یکی از ملوك (۲) جن موانست افتاد، او را گفت تراکی بینم؟ گفت اگر خواهی که ترا فرصت التقاء ما باشد قدری از کندر بر آتش نه و در خانه هرچه آهن پاره است و از اجساد سبعه هرچه صریر و صدا دارد بیند از (۳) « والرجز فاهجر» و بسکونت و رفق هر چه بانگ دارد دور کن «و اصفح عنهم و قل سلام» پس بدریچه بیرون نگر بعد از انك در دائیره نشسته باشی و کندر سوخته مرا به بینی «لغیرهم مثل السوء» جنید را درحمه الله پرسیدند که تصوف چیست؟ گفت «هم اهل بیت لا یدخل فیه غیرهم» خواجه ابو سعید خراز رحمه الله گوید:

وقامت صفاتی للملیك بأسرها

<sup>(</sup>۱) در نسخه: بلوح

<sup>(</sup>٢) در نسخه: با ملوك

<sup>(</sup>۳) در نسخه: بیندارند

#### فصل سوم

همه مرغان در حضرت سلیمان علیه السلام حاضر بودند الا عندلیب سلیمان مرغی را برسالت نام کرد که عندلیب را بگوید که ضروریست رسیدن ما و شما بیکدیگر، چون پیغام سلیمان علیه السلام بعندلیب رسید هرگر از آشیان بدر نیامده بود، با یاران خود مراجعت کرد که فرمان سلیمان علیه السلام برین نسق است و او دروغ نگوید باجتماع ایعاد کرده است اگر او بیرون باشد و در اندرون اجتماع و ملاقات میسر نشود و او در آشیانهٔ ما نگنجد و هیچ طریقی دیگرنیست، یکی سالخورده درمیان ایشان بود آواز داد که اگر وعده «ید ملیقونه» راست باشد و قضیهٔ «کل لدینا محضرون وان الینا ایابهم فی مقعد صدق عند ملیك مقتدر » درست آید طریق آنست کچون ملك سلیمان در آشیانه ما نگنجد ما نیز بترك آشیانه بگویم و بنزدیك او شویم و اگر نه ملاقات میسر نگردد، جنید را رحمة الله علیه پرسیدند که تصوف چیست ملاقات میسر نگردد، جنید را رحمة الله علیه پرسیدند که تصوف چیست این بیت بگفت:

وغنّی لی من القلب و غنّیت کما غنّی (۱) وکنّا حیث ما کانوا و کانوا حیث ما کنّا.

#### فصل چهارم

۱۰ جام گیتی نمای کیخسرو را بود، هر چه خواستی در آنجا مطالعت کردی و بر کائنات مطلع می گشتی و بر مغیبات واقف می شد، آنرا غلامی ساخته بود از ادیم بر شکل مخروط، بر آنجا بند و کشای نهاده بود، وقتی کخواستی بود از ادیم بر شکل مخروط، بر آنجا بند و کشای نهاده بود، وقتی کخواستی که از مغیبات چیزی بیند آن غلاف را در خرط انداختی، چون همه بندها کشوده بودی بدر نیامدی چونهمه بیستی در کارگاه خراط بر آمدی، پس وقتی

<sup>(</sup>۱) در نسخه: و عنی لی منی قلبی و غنیت کما عنی

موران درین بودند که آفتاب گرم شد و شبنم از هیکل نباتی آهنگ بالا کرد مورانرا معلوم گشت که از زمین نیست چون از هوا بود با هوا رفت «نور علی نور یهدی الله نوره من یشاء و یضرب الله الامثال للناس» «و آن آلی ربك المنتهی » «الیه یصعد الکلم الطیب و العمل الصالح یرفعه. »

#### فصل دوم

سلحفاتی چند در ساحل نشیمن داشتند ، وقتی بر دریا بر سبیل تفر ج نظری می کردند، مرغی منقش برسرآب برسم طیور بازی می کرد، گاه غوطه میخورد وگاه بر می آمد، یکی ازیشان گفت آیا این شکل مطبوع آبیست یا هوائیی ؟ دیگرگفت اگر آبی نبودی درآب چه کار داشتی ، سوم گفت اگرآبیست بی آب نتوان بود، قاضی حاکم مخلص کار بر آن آوردکه نگاه دارید و مراقب حال او باشید اگر بی آب تواند بود نه آبیست و نه بآب محتاجست، و دلیل برین ماهیست کچون از آب مفارقت کرد حیاتش استقر ار بپذیرد، ناگاه بادی سخت بر آمدو آب را بهم بر آورد٬ مرغك در اوج هوا نشست٬ حاكم را گفتند مؤاخذت را بتبیانی حاجتست واكم سخن ابو طالب مكّى قدس الله روحه كه در حق پيغمبر ما صلى الله عليه ميكويد در باب وجد و خوف «اذ البسه ازا ل ترتيب العقل عنه و رفع عنه الكون و المكان" گـفت در حال وجد مكان از پيغمبر بر مي داشت و در حق حسن صالح مي گويد در باب محبت در مقام خلت كه «ظهر له العيان فطوی له المکان» و بزرگان از جملهٔ حجب عقل هوا را و مکانرا جسم شمرند. 11 و حسين بن منصور مي گويد در حق مصطفى عليه السلام كه «غمض العين من الانس » و دیگر میگوید «الصوفی وراء الکونین و فوق العالمین» و همه متفقند که تا حجاب بر نخیز د شهو د حاصل نشو د و این گوهر که در محل شهو د مي آيد مخلوق و حادثست.

همه سنگ پشتان بانگ بر آوردند که گوهریکه مکانی باشد چون از مکان ۲۶ بدر رود؟ از جهات چون منقطع شود؟ حاکم گفت من نیز از بهر این گفتم این قصه بدان درازی، سنگ پشتان بانگ بر آوردند که «عزلناك» تو معزولی و خاك برو پاشیدند و سر در نشیمن بر دند.

#### رسال

## لغت موران

بسم الله الرحمان الرحيم رب زدنبي علما \*

سپاس مبدع همه را که بحقیقت همهٔ همگی باعتراف موجودات از روی شهادت وجود سزاوارست و درود بر سید اولاد بشر محمد مصطفی صلی الله علیه و آل او و به روانشان

یکی از جملهٔ عزیزان که رعایت جانب او برین ضعیف متوجه بود التماس کرد کلمهٔ چند در نهج سلوك اسعاف کرده آید بشرط آنك از نا اهل دریغ دارد انشاالله و آنرا لغت موران نام نهاده شد و بالله التوفیق.

#### فصل اول

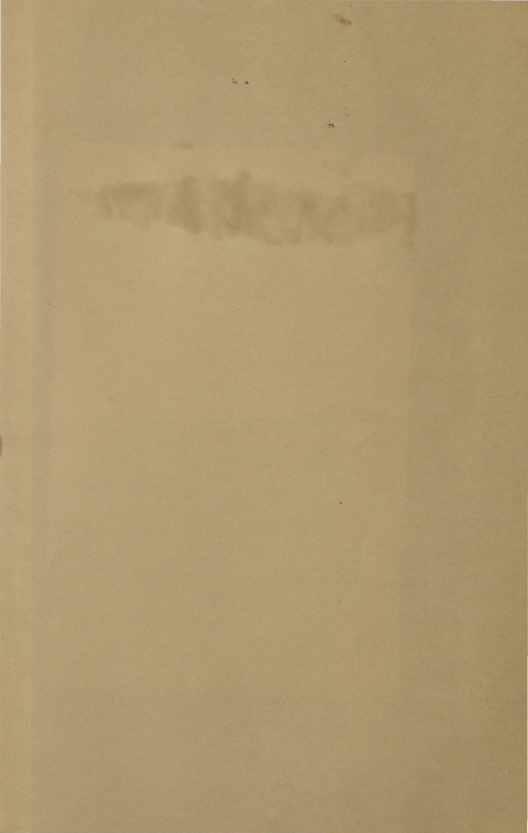
موری چند تیزتگ میان بسته از حضیض ظلمت مکمن و مستقر اول خویش روی بصحرا نهادند از بهر ترتیب قوت، اتفاق را شاخی چند ز نبات در حیز مشاهدهٔ ایشان آمد و در وقت صبح قطرات ژاله بر صفحات سطوح آن نشسته بود، یکی از یکی پرسید که این چیست؟ بعضی گفتند که اصل این قطرات از زمینست و بعضی گفتند از دریاست علی هذا در محل نزاع افتاد، موری متصرف درمیان ایشان گفت لحظهٔ صبر کنید تا میل او از کدام جانب باشد که هر کسی را زی جهت اصل خویش کششی باشد و بلحوق معدن و منبع باشد که هر کسی را زی جهت اصل خویش کششی باشد و بلحوق معدن و منبع از مرکز زمین بجانب محیط اندازند چون اصل او سنگیست و قاعدهٔ «کل شمی یرجع الی اصله» ممهدست بعاقبت کلوخ بزیر آید، هرچه بظامت محض کشد یرجع الی اصله هم از انست و در طرف نور الوهیت این قضیه در حق گوهر شریف لایح تر است توهم اتحاد حاشا هرچه روشنی جوید هم از روشنیست.

<sup>\*</sup> فرآن مجيد 113 XX,



# ثلاث رسائل

شیخ شهابالدین سهروردی مقتول



This book was taken from the Library on the date last stamped. A fine of one anna will be charged for each day the book is kept overtime. M.A. SECTION

16574/3798

M.A. SECTION 291-14 M-32 I Three treatise on mysticism magtul. ISLAMIA COLLEGE LIBRARY Expact from the Rules. LAHORE. Books are issued for fourteen days only. per day will be charged A fine of one anna for cach volume kept over time. tesponsible for any Borromers will be held damage done books while in their possession.

