# BEDIL IN THE LIGHT OF BERGSON

Allama Muhammad Iqbal

Edited and Annotated by:

Dr. Tehsin Firaqi

IQBAL ACADEMY PAKISTAN

# All Rights Reserved

### Publisher:

## MUHAMMAD BAKHSH SANGI

Iqbal Academy Pakistan
Govt. of Pakistan,
National History & Literary Heritage Division
Ministry of Information, Broadcasting, National History
& Literary Heritage
6th Floor, Aiwan-i-Iqbal Complex,
Off Egerton Road, Lahore.
Tel: 92-42-36314510, 99203573,
Fax: 92-42-36314496

Email: <u>info@iap.gov.pk</u> Website: <u>www.allamaiqbal.com</u>

ISBN: 978-969-416-501-1

1st Edition : \$1988 (Universal Books)

 $2^{nd}$  Edition : \$1995  $3^{rd}$  Edition : \$2003

4<sup>th</sup> Edition : **\$2017** 

Quantity : 500

Price: Rs. 300

US \$8

Printed at : Art & Graphics, Lahore

Sales Office: 116-McLeod Road, Lahore. Ph. 37357214

### INTRODUCTION

Iqbal was a poet of immense erudition. He benefited from the literary and philosophical sources of the Orient and the Occident alike. His literary production mainly consists of poetry but he occasionally expressed himself in prose too. Apart from his two books<sup>1</sup>, most of his speeches, statements and writings have also been edited in many volumes<sup>2</sup>, but the possibility still remains that one may come across an unpublished statement or an article of the poet. It is my privilege to present here one such article entitled "Bedil in the Light of Bergson". Written in the poet's own hand—writing, the original article is preserved among the Iqbal material in the 1qbal Museum. I am indebted to Mr. Muhammad Suheyl Umar for drawing my attention to, and then helping me in obtaining the photocopy of, the article.

It would not be out of place if, before discussing the article itself, we briefly mention what Iqbal thought and wrote about the philosophy of Bergson and Bedil.

From his early days to the end of his life, 1qbal spoke very highly of the poetry of Bedil (1644-1720) and his

The Development of Metaphysics in Persia, Bazm-i-1qbal, Lahore, 1964, and The Reconstruction of Religious Thought in Islam, Institute of Islamic Culture, Lahore, 1986.

For details, see, Rafi-ud -Din Hashmi, *Kitabiyat-i-1qbal*, 1qbal Academy, 1978.

dynamic philosophy. He has mentioned Bedil more than once in his writings-both in his letters and statements, poetry and prose reflections. In one of his letters to S.M. lkram, praising his work on Ghalib, he frankly expressed his candid opinion about the influence of Bedil on Ghalib and said that inspite of all his efforts, Ghalib could not succeed in imbibing the spirit of Bedil, though he succeeded in imitating his style. In a letter to Mian Bashir Ahmed, 1qbal has emphasised the point that a comparative study of Ghalib and Bedil apropos of their poetry is necessary. In addition to this, it is also imperative to see how far the philosophy of life enunciated by Bedil impressed Ghalib and how far he (Ghalib) could grasp this philosophy.<sup>2</sup> Iqbal was also of the opinion that both in and outside India the contemporaries of Bedil could not comprehend the theories of life enunciated by the poet. On another occasion, answering to a question of Mr. Majeed Malik, he expressed the opinion that Bedil's style could not gain currency in Urdu.

In his Stray Reflections – a conspectus of his early odd jottings based on the impressions belonging to his period of flowering – he pays glowing tributes to Bedil, as he does to so many other poets and philosophers, indigenous and otherwise. In one such "reflection" he says categorically:

"I confess I owe a great deal to Hegel, Goethe, Mirza Ghalib, Mirza Abdul Qadir Bedil and Wordsworth. The first two led me into the "inside" of things, the

Bedil himself was well aware of the uniqueness of his style and spirit and so he had categorically warned those who intended to follow him:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Guftar-e-lqbal, Rafique Afzal. Ed., p.207.

third and fourth taught me how to remain oriental in spirit and expression after having assimilated foreign ideals of poetry and the last saved me from atheism in my student days" 1

Again under the title "Wonder", 1qbal compares what Plato and Bedil have said about it. He is of the opinion that the standpoint of Bedil and Plato about "Wonder" is opposed to each other. Thus runs the impression of 1qbal:

"Wonder, says Plato, is the mother of all science. Bedil (Mirza Abdul Qadir) looks at the emotion of wonder from a different standpoint. Says he:

To Plato wonder is valuable because it leads to our questioning of nature, to Bedil, it has a value of its own, irrespective of its intellectual consequences. It is impossible to express the idea more beautifully than Bedil."<sup>2</sup>

1qbal is so enamoured of Bedil that he at times quotes his verses and reveals certain features of his poetry and at times exhorts his friend Kishan Parshad Shad to edit the *divan* of Bedil.<sup>3</sup> What impressed Iqbal most was not only the style of his poetry but also his life style. Comparing the mystic attitudes of Bedil and Ghalib, Iqbal had once remarked that "the mysticism of the former is dynamic and that of the latter is inclined to be static".<sup>4</sup>

Not only in prose but also in his poetry, Iqbal has mentioned Bedil twice. In *Bang-e-Dara*, he proclaimed Bedil as مرشد کائل (the Perfect Mentor) in a poem entitled

<sup>3</sup> Iqbal banam Shad, Abdullah Quraishi, Ed., p, 157,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Stray Reflections", p.54.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p.83

A. Anwer Beg: *The Poet of the East* 1961, p.,202

أنب! and inserted his famous couplet at the end of the poem:

In Zarb-e-Kalim, under the title "Mirza Bedil"<sup>2</sup>, the poet touches on the problem of the nature of the Universe and concludes by quoting a couplet from Bedil, which according to him beautifully throws open the gate of this "wonderland". The couplet is:

Now the question arises: why is Iqbal so much enamoured of Bedil? It is because both the poets hold a similar view of Reality. Though Iqbal, on some occasions, as is evident from the article under review, shows his differences with regard to the pantheistic attitude of Bedil, he praises him for his deep insight into the human mind. Again both the poets consider intuition to be a powerful and effective means of apprehending Reality. Both are of the opinion that the dry-as-dust rationalism does not work. They also share the unshakable belief in the potentialities of man and hold the view that man can move mountains and conquer not only the forces of nature but can also attain to the highest sublimities, ever dreamt of. Through a host of similes, metaphors and symbols, Bedil makes this point clear.<sup>3</sup> At places he unfurls the banner of human greatness and declares that the mount Sinai has borrowed its glow-worm resplendence from his (a warm spiritualized human heart) while on other occasions he

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bang-e-Dara, 19th Edition, 1959, p.277.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zarb-e-Kalim, 11th Edition, 1963, p.121

On this favourite theme, Iqbal has composed hundreds of beautiful couplets to his credit.

exhorts man to find out his potentialities which can only be discovered if he tears up the veil which hides the treasure from his eyes:

The instances can, no doubt, be multiplied but I think these are sufficient to make clear the similarities of both the poets. The above verses remind one of what Iqbal has said on the subject in a similar vein. A few such verses are given below:

It is, perhaps, because of such similarities that both the poets share, to some extent, a common diction. It would be a very interesting study to discern a common diction of both the great poets but it is not the right place to attempt it. Suffice it to say that Iqbal was greatly inspired by his predecessor and it is owing to this inspiration that a diction similar to that of Bedil has naturally percolated through his poetry. The combination of words such as فيض شعور، قافلة رئك و المعاونة الم

etc. etc., makes it clear. Dr. Abdul Ghani in his book Life & Works of Abdul Qadir Bedil has given a long list of such combinations of words which in one way or another, have the imprint of Bedilian style.

It is also interesting to note that both Iqbal and Bedil were much averse to those forms of mysticism which had deviated from its centre, freed itself from the Divine Law and assumed the form of quite an independent "Tariqa".. In "Bedil in the light of Bergson", 1qbal expresses his deep aversion to such mysticism and reacts strongly against it. He calls it 'Persian Mysticism' which has hardly anything in common with the Islamic sufism. In many of his writings Iqbal expresses his deep indignation against this plain aberration as is amply evident from his preface to the first edition of the Secrets of the Self and in his incomplete book on Tasawwuf, in addition to what he has said against it in his letters and in his poetry. As for Bedil, he expressed his reaction against this kind of mysticism which he declared as something "meaningless":

But it does not mean that the *tasawwuf* brought forward by Bedil is wholly acceptable to 1qbal. Iqbal also objects to it at length and declares that in its ultimate analysis it is nothing short of the idea of "Descent" – much loved and propagated by the pantheistic sufis— and quite contrary to the spirit of Islam. It may, however, be left to the reader to decide for himself whether the tasawwuf of Bedil is pantheistic in essence or panentheistic as is insisted by some scholars of Bedil.

As to the birth-place of Bedil, 1qbal has mentioned him as "Mirza Abdul Qadir Bedil of Akbarabad" in his article under discussion. In his famous "Lectures" he again expresses the same view.<sup>1</sup>

Now as far as the birth-place of Bedil is concerned, various *Tazkira* writers have mentioned various places. Mir

The Reconstruction of Religious Thought in Islam, Ashraf, Lahore, rep. 1968, p.8.

Qudrat-ullah Qasim says that Bedil was born in Bokhara and Nassakh follows him in this regard. Khushgo is of the opinion that Bedil was born in Akbarabad while Delhi and Lahore have also been mentioned in this connection by Raza Quli Hidayat and Tahir Nasrabadi respectively. May be because of such contradictory opinions, 1qbal picked Akbarabad to be the birth-place of Bedil. However it has now been established both from the internal evidences of Bedil's poetry and from the writings of his contemporaries (the most reliable of his contemporaries being Mir Ghulam Ali Azad Bilgrami) that Bedil was born in what was known in the Buddhist era as Patliputra and what is now known as Patna (Azimabad)<sup>1</sup>

Perhaps enough of Bedil. We now turn to Bergson (1859-1941) who remained a favourite of Iqbal throughout his life and from whose writings Iqbal has gleaned considerably. It may be noted here that the theories of "Elan Vital" and "Intuition" amply propounded by Bergson in the last quarter of the nineteenth century gained a wide popularity in the first half of the twentieth century. The concepts of Reality put forward by Iqbal and Bergson have many common elements. Igbal was much fascinated by the concept of Pure Duration propounded by Bergson and both in his poetry and prose he elaborated it forcefully. In the (Time is a Sword) الوقت سيف Igbal quotes Mohammad bin Idrees Ashshāfiee who called Time as "the cutting sword" and then proceeds to elaborate and لي مع الله وقت d and the theory of pure duration adding the ahadith in support of the Real Time. He accosts those who are "Captives of tomorrows and vesterdays" and urges them to see a Universe that lies hidden in their hearts.

For a detailed study of 'the, origin, birth-place and the early life of the poet, the reader is referred to Dr. Abdul Ghani's book, op.cit., PP.4-31.

Time, which these short-sighted people have taken for a straight line with nights and days as dots on it<sup>1</sup> is, in reality ever-lasting and indivisible:

In the poem quoted above, 1qbal has not mentioned Bergson but it is clear from its contents that the concept of Time has been enunciated in the light of Pure Duration which is the corner- stone in the philosophy of the French philosopher.

In his preface to *Pyām-e-Mashriq* (1923), 1qbal has given us the tidings of a new world with a new man that is emerging out of the ashes of the old world. According to the poet a silhouette of this new man and the dim contours of this new world can be seen in the writings of Einstein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In the article "Bedil in the Light of Bergson", Iqbal has called the Spatialised Time as "False, unreal time."

and Bergson. In the same book, 1qbal delivers a message from Bergson as" پيام برگسان " in which the intuitioned philosopher advises humankind to bring forward an intellect which has drawn inspiration from the heart because only such intellect can comprehend the mystery of life. Now this is another name for intuition — the kernel of the Bergsonian philosophy.

Intuition, according to Bergson, is a direct apprehension of Reality which is non- intellectual. In intuition all reality is present. It does not admit of analysis because in analysis all is over and past or not- yet. But what does this intuition bring to us? This has been answered pertinently by H. Wildon Carr. He says:

"What intuition does for us is to give us another means of apprehension by a fluid and not a static category; in apprehending our life as true duration we grasp it in the living experience itself and instead of fixing the movement in a rigid frame follow it in its sinuosities; we have a form of knowledge which adopts the movement"

Now the question arises why did Bergson lay such a stress on intuition and how can he say that the Ultimate Reality of the universe is spiritual? The answer is that after deep observation and still deeper insight into the phenomena of life, Bergson had reached the conclusion that the intolerant and haughty cult of science which was so prevalent and pervasive in his days and had pretensions of being all-knowing touched only the surface of the human self and could not fathom the depths of the ocean of the Universe. How very strange that all metaphysics had been thrown aside as "Fantasy" in his days while Bergson thought and, Indeed, very rightly that science was ill-suited to grasp the Reality in its entirety and it could only be grasped with the help of intuition. He was of the view that a

The Philosophy of Change, 1914, pp. 30,31.

genuine metaphysics results from intuition and not from intellectual activity. He was of the opinion that it was the soul that brings the past to act in the present and is the only unifying factor between the past and the future. Hence the life a perpetual and unceasing flux. Bergson has elaborated this "unceasing flux" in the following words:

"I find first of all, that I pass from state to state. I am warm or cold, I am merry or sad, I work or I do nothing, I look at what is around me or I think of something else. Sensations, feelings, volitions, ideas—such are the changes into which my existence is divided and which colour it in turns. I change, then without ceasing."

This unceasing flux, this formidable impetus equally governs every living being and the whole of humanity, according to Bergson, is one immense army galloping beside and before and behind with a view to beat down every resistance and clear the most formidable hindrances. Apparently, it seems that the forces that hinder and thwart this unceasing flow of life are something foreign to it. For example matter may apparently be regarded as inimical to the spiritual reality and may thus be declared as something detached from it. Bergson's *Elan vital*, however, does not admit of any such detachment or separation. In the article under discussion 1qbal has expressed the same view and almost exactly in the same way as the famous exponent of Bergson – Wildon Carr has. Wildon Carr says:

"The spiritual reality, then, which philosophy affirms is not reality that is detached from and foreign to matter, superposed upon matter, or existing separately from matter. It is not the assertion that there is a psychical reality, but that the one is the inverse order of that which is the other. Physics is, to quote a phrase of Bergson, inverted "Psychics". The

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> *Creative Evolution*, p. 3.

two orders of reality are not aspects, they are distinguishable and yet inseparable in an original movement, the absence of one order of being is necessarily the presence of other."

And now something more about the article that is being introduced in the following pages. In "Bedil in the Light of Bergson" what is astonishing, is the striking similarities that Iqbal has discerned between the two master minds. Instead, it would perhaps be more accurate to say that these similarities are not circumscribed to Bedil and Bergson alone but can be found in 1qbal's philosophy also. But it must also be noted that Iqbal has also his points of divergence. His familiarity with Bedil and Bergson is not one of unquestioning fidelity to them. He has, at points, very pertinently criticised the philosophy of both Bedil and Bergson and has posed very pungent questions with regard to the Sufi idea of "Descent" in case of Bedil and to the idea propounded by Bergson that intelligence is a kind of original sin and with a view to reaching the core of Reality one must revert to the pre-intelligence condition as Bergson insists. In a similar vein, 1qbal has raised serious questions as to the total validity of Intuition.

In, his lecture "The Revelations of Religious Experience", Iqbal has paid homage to Bergson as well as criticised him on certain points. For example, Iqbal is of the opinion that unity of consciousness has a forward looking aspect also which Bergson has totally ignored. Iqbal thinks that the error of Bergson consists in regarding pure time as prior to self to which alone Pure Duration is predicable. Some such objections taken together with those raised in the article under review, form almost a pithy critique of Bergson; much beneficial and, intriguing for the students of philosophy.

The Philosophy of Change, 1914, p. 185.

In the article under review 1qbal's attitude towards the sublimation of man is as pronounced as in his other writings especially in his poetry. He believes in self-fortification:

He has lashed out severely on the idea of annihilation which according to him is the vice of all Persian Sufism. Discussing the sufi idea of "Descent" in the article under discussion, Iqbal is of the view that this idea is Manichaean in spirit. Manichaeanism, according to our poet, not only influenced Christianity but Islam also. He is of the opinion that:

"The Arabian conquest of Persia resulted after all in the conversion of Islam to Manichaeanism and the old Persian doctrine of the self-darkening of God reappeared in the form of the sufi idea of 'Descent', combined with an asceticism thoroughly Manichaean in spirit."

It is quite evident from the above extract that Igbal thought the idea of "Descent" and "Asceticism" thoroughly Manichaean in spirit and held the conquest of Persia responsible for the "conversion" of Islam Manichaeanism. It is strange that Islam, much stronger in spirit and culture, could have submitted to Manichaeanism so much so as to undergo a Manichaean conversion. It is a very debatable question. But this question aside, the interesting thing is that what Iqbal wrote in 1910 in his Stray Reflections about the Muslim conquest of Persia is diametrically opposed to the notion he expresses in the present article. He had written under the title "The Conquest of Persia":

"If you ask me what is the most important event in the history of Islam, I shall say without hesitation: 'The

Conquest of Persia'. The battle of Nehawand gave the Arabs not only a beautiful country, but also an ancient civilization, or more properly, a people who could make a civilization with Semitic and Aryan material. Our Muslim civilization is a product of the cross-fertilization of the Semitic and the Aryan ideas --- But for the conquest of Persia, the civilization of Islam would have been one-sided. The conquest of Persia gave us what the conquest of Greece gave to Romans "1"

The comparison of both the extracts given above not only makes manifest the contradictions but also shows that the present article might have been written much after 1910 and probably in 1916 or thereabout.

Although, to the question as to when the article under review was written, nothing can be said precisely, internal evidences, however, reveal that the article might have been written in 1916 or thereabout. My contention is that, in this article, 1qbal's opposing and rather indignant attitude towards Persian Sufism is reminiscent of his writings on the same subject during 1915-1917. Besides the preface and certain articles alluded to earlier, his letters to certain literary luminaries during the period also show his aversion to the Persian sufism. For example in 1917 he wrote to Syed Sulaiman Nadvi:

"Tasawwuf-e-Wujudi" is nothing short of an alien plant on the soil of Islam and nourished in the mental climate of the "Ajamites.<sup>2</sup>

How far is this notion different from the one which he expressed in his *Development of Metaphysics in Persia* (1908) in which he had very vehemently repudiated this idea, propounded by E. G. Browne! It must also be noted that 1qbal's stay in Europe was a turning point in his life and after 1910, he constantly pondered over the question

Stray Reflections, pp. 49-50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> *Iqbal Nama*, Ashraf, Lahore, (Vol. 1) p. 78.

of Muslim revivalism and the concept of Self. Iqbal has expressed elsewhere that he gave a serious consideration to the concept of 'Self' for at least fifteen years. He had at last reached the conclusion that one of the most potent factors of the decay of Muslim culture was the Persian mystic thought and practices that had entered the Islamic organism and had sapped its energies. This idea formed its final crystallization in 1915 when his book *The Secrets of the Self* was published for the first time and caused a lot of stir, commotion, indignation, disparagement and agitation among the traditional pantheistic sufi circles. The present article, especially the portion consisting of his criticism of Pantheistic Sufism, it seems, is the ramification of what he had written in *The Secrets of the Self* on the subject.

Lastly, It seems that once written in a running hand with much editing and pruning, the article was put aside and was never reviewed by the author. That is why there are certain omissions. A few spelling mistakes also crept into the text. We have given the missing words in the brackets and the spelling mistakes (not more than three or four) have also been corrected. At places it was deemed necessary to add some notes. These will be found at the end of the article.

In the end I would like to thank Mr. Mohammad Salim-ur-Rehman for his help in deciphering certain words that were not easily readable.

(Dr. Tehsin Firaqi)

### BEDIL IN THE LIGHT OF BERGSON

Mirza Abdul Qadir Bedil of Akbarabad is a speculative mind of the highest order, perhaps the greatest poet-thinker that India has produced since the days of Shanker<sup>1</sup>. Shanker, however, is an acute logician who ruthlessly dissects our concrete sense-experience with a view to disclose the presence of the Universal therein. Bedil – a poet to whom analysis is naturally painful and inartistic—deals with the concrete more gently and suggests the Universal in it by mere looking at its own suitable point of view:

"the wave cannot screen the face of the Ocean

O heedless observer, thou hast closed thine eyes, where is the veil"?

Again we have the poet's vision of the individual (*Jiv Atma*) in the following verse:

The dawn is nothing more than a confused jumble of scattered particles of light, yet we talk of it as though it were something concrete, a distinct unity, a substance.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Shankar Acharya – one of the greatest Hindu philosophers. He lived in the 9th century A.D. and died at the age of 32. He wrote the exegeses of *Upanishads*, *Brahma Sutra* and *Shrimad Bhagyat Gita*.

"The conditions (of life) in this wilderness of a world", says Bedil, "have fastened upon me like the Dawn, the false charge of a concrete combination which my nature does not admit."

But most remarkable thing about Bedil is the staggeringly polyphonic character of his mind which appears to pass through the spiritual experiences of nearly all the great thinkers of the world - Bergson not excepted. And it is to the Bergsonian phase of his poetic thought that I want particularly to draw the attention of our students of Western philosophy. In our examination of Bedil's poetry, however, we should never forget the fact that it is unfair to expect a worked out system of metaphysics from a poet whose impatient mind cannot but pass over the infinitely varying aspects of an elusive Reality without undergoing the painful work of systematization. In Bedil the Bergsonian conception of Reality appears to be one among other views which the poet seems to try in the course of his spiritual development.

To Bergson Reality is a continuous flow, a perpetual Becoming; and external objects which appear to us as so many immobilities are nothing more than the lines of interest which our intellect traces out across this flow. They are, so to speak, constellations which determine the direction of our movement and thus assist us in steering across the over-flowing ocean of life. Movement, then, is original and what appears as fixity or rest in the shape of external things is only movement retarded, so to speak, by a mathematically inclined intellect, which in view of the practical interests of life, shows off the flow as something still. By its very nature this mathematical intellect can go over the surface of things only; it can have no vision of the real change from which they are derived. Thus the method of physical science, working with spatial categories does not and cannot carry us very far in our knowledge of Reality. Is one to catch a glimpse of the ultimate nature of

Reality a new method is necessary and that method is intuition which, according to Bergson is only a profound kind of thought, revealing to us the nature (of) life, owing to the privileged position that we occupy in regard to it. This method discloses to us that the element of time, which physical science ignores in its study of external things, constitutes the very essence of living things, and is only another name for life. Thus the ultimate reality is time – the stuff out of which all things are made - a Becoming, movement, life and time are only synonymous expressions. But this time which Bergson calls 'Pure Duration' must be carefully distinguished from the false notion which our mathematical intellect forms of it. Our intellect regards time as an infinite straight line a portion of which we have traversed and a portion has yet to be traversed. This is only rendering time to a space of one dimension with moments as its constitutive points. This spatialised time is false, unreal time. Real time or 'Pure Duration' does not admit of any statically conceived todays and yesterdays. It is an actual ever-present "Now" which does not leave the past behind it, but carries it along in its bosom and creates the future out of itself. Thus Reality, as conceived by Bergson is a continuous forward creative movement with opposites implicit in its nature and becoming more and more explicit as it evolves itself. It is not a completed whole of which we can posses a complete system of truth.

Let us now trace the various steps of Bergsonian thought in the poetry of Bedil. It is, however, necessary to state here that Bedil wrote a good deal of prose and poetry. The present study is based on his *Diwan* alone (comprising almost thirty thousand verses) of which the present writer fortunately possesses a manuscript copy.

1) The first point to be noted is that our intellect can touch only the surface of Reality, it can never enter into it. Bedil is never tired of emphasising this fact:-

The wave and the foam cannot see into the depth of the ocean:

A whole world is restless for the knowledge of Reality,

Yet does not possess the necessary qualification"!

Physical science armoured with logical categories decomposes the Real with its conceptualization of it. It is only a kind of post-mortem examination of Reality and consequently cannot catch it as a living forward movement:

"All these arguments which blossom out of thy investigation are nothing more than tiny star-lamps in the lustrous residence of the Sun"

2) What then is the proper method for a vision of the Real? The poet says:

O Bedil; look within,

It is here that the "Anqa (a fabulous bird standing in Sufi terminology for a symbol of Reality) falls a victim to the fly".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In *Kulliyat-e-Bedil* (Selected), Al-Kitab, Lahore, 1978, the second line of the couplet runs:

But how is this intuition to be achieved and what is its character? The answer of both Bergson and Bedil is exactly the same. This intuition is not a kind of mystic vision vouchsafed to us in a state of ecstasy. According to Bergson it is only a profounder kind of thought.

When M. Le Roy<sup>1</sup> suggested to Bergson that the true opposition was between intellectual thought and thought lived, Bergson replied, "That is still intellectualism in my opinion". "There are", says Bergson "two kinds of intellectualism, the true which lives its ideas and a false intellectualism which immobilises moving ideas into solidified concepts to play with them like counters". True intellectualism, according to Bergson is to be achieved by eliminating the element of space in our perception of 'Pure Duration' just as physical science eliminates the element of time in its dealing with external reality. Bedil proposes exactly the same procedure when he says.-

"O thou flower-perfume; walk out of the world of colour"!

The word "colour" symbolises space in sufi terminology. The sphere of externality is divided by the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Edmuned Le Roy (1870-1954) was a French philosopher of science, ethics and religion. He was deeply indebted to Bergson for his own thought. Le Roy took a pragmatic view of the nature of scientific truth, a view more or less shared by his contemporaries: Bergson, Henri Poincare, E. Wilbois. He was of the view that genuine knowledge is a kind of self-identification with the object in its ,primitive reality, uncontaminated by the demands of practical need. Intuition, not discursive thought, is the instrument of such knowledge and the criterion of truth is that one should have lived it; otherwise according to Le Roy one ought not to understand it. Le Roy was a notable exponent of H. Bergson on whose philosophy he wrote his famous book "New Philosophy – Henri Bergson" (1913).

sufis as the world of colour and odour. The poet represents man as a wave of odour which typifies the subtle invisible movement of the world of consciousness and proposes to him that in order to have a glimpse of his real nature he ought to destabilise himself. Thus all that the intuitive method requires is an effort to get rid of space - which no doubt is an externally hard affair to our intellect whose natural bent is mathematical. Bedil employs another expressive metaphor to convey the above idea. He imagines life to be a river. So long as the surface of this river is perfectly calm and undisturbed the waves are, as it were, beneath the flow and covered by it as a garment covers the body. When, however, the wave emerges, it leaves the continuity of the flow, it spatialises itself and becomes comparatively immobile. Thus it divests itself of its flowing apparel and appears in its nakedness. The same applies to the eye - like bubble who by its emergence from the stream throws away its water-clothing and by sinking down again into the flow of the stream retrieves its lost apparel. The reader, I hope, will now be able to understand the following verse:

"In this river (of life) where the waves emerge into nakedness,

"The little bubble of my life regains its lost apparel by closing its eyes."

Or in Bergsonian language any apparent immobility or discreteness won back its lost place in the indivisible continuity of life by intuition.

3) The next question is, what is the revelation of this intuition?

The following verses will indicate Bedil's answer to the question:

"In the domain of heart (i. e. life) both the road and the destination are like waves and bubbles, in perpetual motion"!

It is almost impossible to render the verse into English; I shall endeavour to explain the ideas embodied in it. The poet imagines human breath (the emblem of life) to be a mere confusion of fine particles of dust which indicates that something has swept through the vast domain of existence leaving a dust confusion along its infinite line of advance just as (a) meteor leaves a trail of light along its fiery course. Thus human breath is gross matter compared to the subtlety of life and its restless confusion "savours of" the rapidity of the life movement in the universe.

The desert-sand is supposed to be always journeying though its progressive motion is invisible even to the eye of the foot-print, which is by its nature so closely associated with the sand (the Persian poets speak of the eye of the foot-prints)'. In the same way the poet tells us, the subtlety of the life-motion within us cannot be perceived.

I am wholly a tendency to run away; yet not to betray the subtlety of inner life, I keep, like the desert-sand my journey hidden even from the eye of the footprints. d)

"Bedil! you ought to move out of yourself if you wish to have a vision of the beloved's graceful movement" i.e., it is by the power of Intuition that we have a vision of the movement of the Real.

"No rest in this wilderness: every atom here is warmed up by a desire to run away:

Even the particles of the body owing to the association with life-breath have a tendency to disperse:

What is man but dust associated with air"! f)

"Lose thy thought for a moment or two, prolong the thread of sympathy:

Then sweep freely from Eternity to Eternity in God's vast domain of life"!

i.e. it is in the moments of intuition that we are identified with the eternally rapid march of life.

From the verses that I have cited and explained above, it is perfectly clear that, according to our poet movement constitutes the essence of all life. It is, however, necessary to warn the reader against a misunderstanding which may arise from the necessities of language and the metaphors employed by Bedil. The form of his expression suggests that he does not regard movement as absolute, but always speaks of it as though it were a quality of some thing.

This, I understand, is not the right view of his position. If movement is supposed to be the essence of life, it is obvious that it must be regarded as original and absolute. Otherwise time would cease to be real. Movement thus regarded would be identical with time itself. And this is exactly what we find in a number of verses wherein the poet guards us against the idea of an unreal time which our mathematical understanding powders up (to use a Bergsonian expression) into moments. The distinction between real and unreal time is very clearly indicated by Bedil in the following two verses:-

"In the metre of the life-verse which is wholly a flow the idea of unreal time is nothing more than a hiatus! "The time of the external world is only delays compared to the brisk movement (of life)":

It is obvious from these verses that the words (﴿وَالَوَا}) and (﴿رَبَّ عَلَيْهِ) in the first verse and (﴿رَبَّ عِنْهُ إِلَى) in the second verse are meant only to bring out the distinction between Bergson's Pure Duration and spatialized time. Real time according to our poet, is a continuous flow, and its

association with matter does not in any way approach the rapidity of its movement:

"The restrictions which association with a body imposes on us cannot obstruct the flow of life, only you do not see the movement of this prisoner of earth".

The poet further emphasises continuousness and indivisibility of time in the following verses:

"The mist of Past and Future rises up from thy Present; Subject your tomorrow and yesterday to a searching analysis and you will find them lost in your today":

"Your Present forebodes the Future only because you are not aware of yourself (your real nature). (The idea of a future) is nothing but the desire to see getting ahead of the thing seen":

"My sluggish nature, following unreal hopes fell down by a false step in such a way that my "today" was turned into "morrow"."

The idea underlying the last two verses is nearly the same. The poet tries a poetic solution of a psychological problem i.e. how we spatialise time and suggests that the idea of a "not-yet" is either the mental fall of sluggish nature in its pursuit of false hopes, or a mere illusion of expectation engendered by our immobilization of what is in its nature mobile and creative. To Muslim thinkers the idea of an ever-creative Reality is not new. According to the theologians of Islam who conceived the deity as an Infinite personal power, the creative activity of God has not exhausted itself in the Universe. The Universe is not a complete whole, created once for all; it is not achievement but a continuous process. Thus our knowledge of it must always remain a useless achievement of truth as a perfect system is, in the nature of things, impossible to man and the potentialities of the Universe are known to God alone. Beyond the actual present, there is nothing. What we call "there" is only a "here" in disguise, says Bedil:

"What is "there" becomes "here" when you reach it; likewise your today disguises itself in the form of tomorrow"

4) We now pass on to another important idea in the philosophy of Bedil. If the essence of things is an absolute movement, how is it that we find immobile solid things around us? Bergson's answer to this question is perhaps the most original that has ever been given in the history of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Iqbal has spoken of this idea in his Reconstruction (pp: 59,60) also. He says, "The perfection of the creative self consists, not in a mechanistically conceived immobility as Aristotle might have led Ibn-e-Hazm to think. It consists in the vaster basis of his creative vision. God's life is self- revelation; not the pursuit of an ideal to be reached. The not-yet of man does mean pursuit and may mean failure; the not-yet of God means unfailing realization of the infinite creative possibilities of His being which retains its wholeness throughout the entire process".

thought. He tells us that in the very nature of the vital impulse as we find it manifested everywhere; there are two implicit tendencies, opposing and complementing each other— a movement forward and a movement backward represented by what we call instinct and intelligence in all living forms. The function of the backward movement is to immobilize the onward psychic rush, to drag it from behind like a brake as it were, and thus, in view of its practical interests, to give it a static appearance. What we call matter or extension is not something detached from what we call spiritual reality. They are both opposing movements distinguishable but inseparable in an original movement. It is the practical interests of life to conceal its flow and see it as though it were fixity or some thing still. For this purpose it develops along the course of its evolution, the organ of a selective intelligence which is eminently fit for the task of veiling it and giving it the appearance demanded by practical interests. Thus the very thing which apparently retards the progress of life determines and guides the direction of its movement. Matter, then according to Bergson, is only life's practical vision of itself. Now Bedil takes exactly the same view of matter, though perhaps he is not fully conscious of the drift and meaning of this idea. The following verses will bear me out:

"Our awareness turned the Absolute Purity into dust; the Vital impulse seeking its own interest thickened into body".

"The flying sheen (of wine) has put on itself the veil of wonder, the colour of wine that appears as a goblet".

The word () in the first half of the verse literally means wonder. Bedil, however, in view of psychological nature of the emotion of wonder, always uses it in the sense of motionlessness or arrest. All that he means is that the apparently inert matter that we see around us is not some thing foreign to Reality; it is like the flying sheen of wine, arrested in its flight, appearing to us as though it were a solid goblet enclosing the flow.

(iii)

"In .the race-course of Reality there is no obstruction; even the benumbed foot (i.e. arrested motion) serves along this path as a milestone".

In this verse, Bedil employs the very metaphor (i.e. milestone) which some of the Bergsonian writers have employed to illustrate their meaning. The poet means to say that the heart of Reality is perpetual movement; what appears to arrest or obstruct this motion serves only as milestone directing further movement.

(iv)

"It is our mirror (i.e. intelligence) which tells scandulous tales about the nature of Reality!

Now it reveals Reality as inattention (i.e. extension) now as vision"!

The words(تغافل) and (نگاه) in the first half of the verse symbolize matter and consciousness, body and soul,

thought and extension; and the use of the former is especially happy in the verse; since it suggests the psychical nature of matter. Bedil means to say that the apparent duality which we find in the unity of Reality is due only to our way of looking at it. We see it through the spectacles of our intelligence which mars our act of perception and reveals a sharp duality nowhere existing in the nature of the Real.

(V) To the question why intelligence mars our perception of Reality, the poet's answer is that it is because the intellectual act is wholly coloured by the practical interests of life:

The word  $(\ensuremath{\mathfrak{G}})$  in the verse literally means annihilation. In sufi terminology, however, the word means self-negation or absorption in the Universal self of God. Thus the word  $(\ensuremath{\mathfrak{G}})$  is negation only from the standpoint of the individual self; from the standpoint of the Absolute Being it is wholly affirmation:

"In the ocean of the Absolute Being", says the poet, "mountains and deserts form one continuous flow, it is our thirsty understanding, that builds mirages in it".

The thirsty alone are subject to the optical illusion of a mirage, since the presence of a crying practical interest i.e. satisfaction of the desire for drink, determines the character of their perception and makes the dry desert sand assume the appearance of sheet of water. I think, however, that Bedil has failed properly to express the idea that the form and quality of our knowledge is determined by the practical 'interests of life. The poet 'Urfi has a similar verse:

"Do not be proud of your power of discrimination if you are not deceived by the mirage; it is the want of intensity in your desire for water that has saved you from the illusion".

Thus to 'Urfi the character of our perceptual knowledge is wholly coloured by the presence or absence of a practical interest. Bedil, however, means to convey a much deeper meaning than 'Urfi. The object of his attack is our conceptual knowledge—the mirror referred to in the verse cited in para (IV) which reveals a perplexing multiplicity of immobility in the one continuous movement of life.

(VI) In another verse Bedil's attack on conceptual knowledge is much more pointed. He orients the idea in much the same way as Prof. W. James who speaks of our "Verbalisation of Reality". Following the metaphor suggested by the word verbalisation the poet tells us that it is our speech that turns the dynamic into the static and spatialises it by a conceptual handling. He says:

"As long as silence reigned (i.e- as long as there was no verbalisatbon of Reality) all was calm and un-disturbed, it is the tongue of man that has given a hot-bed of stormy waves to the ocean (of life)".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Iqbal was much enamoured of the dynamic vein of 'Urfi's poetry. He has quoted the same couplet in his "Lectures" (pp 52,53) while laying bare the inadequacy of Bergson's conscious experience. To Iqbal even our acts of perception are determined by our immediate interests and purposes.

To obtain a complete, insight into the nature of reality, to see it as it is, we must cease to verbalise. As a source of knowledge all conceptualization is in the words of Prof. James, "a challenge in a foreign language thrown to a man absorbed in his own business". The only course open to us is to identify ourselves with the life of reality. Through sympathy and actually to live its forward movement, Intelligence touches only the outer skein of reality; it is like the fisherman's net which dips into the water but cannot catch the flow of it. Bedil, therefore, recommends silence or deverbalization of reality as a means of getting rid of the oppositions of life:

"So long as you do not resume silence, the distinction of appearance and reality will remain; a thread not tied by a knot must always have two ends".

5) We have now to see whether Bedil's view of reality gives us any promise of personal immortality as understood in Islam. Wildon Carr<sup>1</sup> raises this question from the standpoint of Bergsonian philosophy and says:-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. Wildon Carr (1857-1929) seems to have been a favourite writer of lqbal. Carr has both translated and commented on the philosophical works of Bergson. He published two books on him: *Henri Bergson* and *The Philosophy of Change*, both in 1911. The latter was his famous work on the fundamental principle of the philosophy of Bergson. He also translated Bergson's *Mind-Energy* (1920). In addition to these he wrote on the philosophy of Benedetto Croce also. He was a professor of philosophy in the University of London, King's College. He was also president of the Aristotlean Society and a Fellow of the Royal Society of Literature. He has numerous publications to his credit some of which have been mentioned above. His other important publications are *Changing Backgrounds in Religion* 

"It is certainly impossible that the soul of an individual can exist as that individual apart from the body, because it is just that embodiment which constitutes the individuality. But it is quite possible to imagine, if we find it otherwise credible, that the miracle of a restriction of the body may be a fact. Clearly it would be vain to seek in philosophy the confirmation of such a belief but also it would be beyond the sphere of philosophy to negate it.... But there is one distinct ground of personal hope that this philosophy of change alone gives. We have seen that in the reality of 'Pure Duration' the past is preserved preserved in its entirety. Now if this preservation of the past is a necessary attribute of 'Pure Duration', then may it not be that some means exists, some may think must exist by which life preserves those individual histories that seem to break their continuity at death? If it is not so there must be unaccountable waste in the universe, for almost every living form carries on an activity beyond the maturing of the germ and its transmission to a new generation. It would be in entire accordance with what we know if it should prove to be so, but we may never know.<sup>1</sup>"

It must, however, be remembered that if life is a psychic flow carrying on its own past within it, thus preserving its history, it is clear that every forward creative step that life takes must be a new situation and can never be

and Ethics (1927) The Free will Problem (1928), The Unique Status of Man (1928) and Leibnitz (1931).

His books *The Philosophy of Change* and *The Philosophy of Benedetto Croce* were found in the personal library of Iqbal, now preserved in the Iqbal Museum Lahore.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The extract has been taken from Wildon Carr's book *The Philosophy of Change* (1914), PP. 194-195.

regarded as a mere repetition. I think then that the philosophies of both Bedil and Bergson negate the possibility of a resurrection of the body. Bedil is perfectly clear on this point and is not at all afraid of an inference which necessarily follows from the view of life he takes though it happens to be opposed to the teachings of Islam. He, says:

"The flower thinks of its bud-state and rends asunder its heart; could I revert to the bloom? Impossible now!"

Having drawn the reader's attention to all the principal features of Bedil's thought, it is now time that I should proceed to a critical estimate of his ideas. I think the reader will agree with me when I say that a system of metaphysics, worked out in detail cannot be expected from a man whose immediate interest is poetry rather than philosophy. But when we study Bedil's poems carefully we cannot fail to recognise that although his love of imaginative expression makes him impatient of logical analysis, he is fully conscious of the seriousness of his philosophical task. Considering his view of the nature of intelligence and the revelations of intuition, it is obvious that his poetry treasures up a great philosophical truth regarding the ultimate nature of reality, the details of which he orients in the spirit of a poet rather than a philosopher. The truth that we live forward and think backward, that the two opposing movements of thought and extension are inseparable in the original Becoming is sufficiently clear from his poetry, yet we find in it nothing of the great wealth of illustrative details, nothing of the practical attitude towards time-experience that characterises the philosophy of Bergson. In so far as the former point is

concerned, I think, we cannot, in fairness, claim it for Bedil, since he is essentially a poet, but we are surely entitled to claim for him the latter. Bedil's poetry, however, falsifies the expectation. All conceptual handling of reality according to him is absolutely valueless. He counsels us not (to) fall a victim to the concrete, since the beauty of the mirror of life does not consist in its reflection:

imagined to argue, a kind of conceptualization of reality? Are we not in the practical attitude towards reality, suggested by him, employing the same conceptualist intellect, which by its very nature decomposes and spatialises the original flux of things? Does the practical attitude of Bergson amount to anything more than the possibility of acquiring more profitable short-cuts, artifices and arrangements? Can empirical science give us anything more than this? If the two tendencies forward and backward, are implicit in the psychic flow and the real nature of life in its onward rush, why should we not reject the schematic or diagramatic representation of it altogether and centralize all our hopes in intuition alone? Have we to live in a Universe as it is, or a Universe constructed by intelligence and distorted in the construction? Bergson's practical attitude, though it may be more profitable to us as spatialised centres of life, is much less intellectual than the purely intellectual outlook of the older intellectualists. Both practical and intellectual outlooks on life feeding only on the outer husk of reality - which as a perpetual flow must always remain beyond their reach are equally futile as means of furnishing a complete insight into the ultimate nature of life. The difference between them is only one of degree and not of kind. The same aspect of our experience, far from giving us an insight into reality, is admittedly a

veil on the face of reality... Why should we then follow this aspect and entertain any hopes about it? When it is admitted that our distributive experience has another aspect, i.e. the aspect of absolute continuity which reveals reality itself, then it follows that the highest knowledge is the work of intuition and not the result of patient observation however profitable. Rationalism empiricism are equally worthless though the latter, by suggesting fresh artifices may extend the range of our hold on things and bring us happiness and comfort which can never justify our desire for the ultimate knowledge of the nature of reality. The highest ideal of man, then, is not to wade through the concrete expressions of reality - but to extinguish ourselves into its vast flow by conquering forces i.e. which sever us from it. "Only by getting rid of its immobility that the pearl can become one with the ocean out (of) which it has formed and severed itself".

Line of argument appears to be formidable; though, I am afraid it does not justify the kind of intuition which Bedil thinks it necessitates. A detailed examination of the various premises on which the inference of Bedil is based would be, in fact, a criticism of the philosophy of Bergson, and for such an undertaking it would be necessary to approach Bergson through the Romantic Development in Germany in the 19th century and specially through Ravaisson<sup>1</sup> who, it appears communicated the influences of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jean Gaspard Felix Ravaisson-Molien (1813-1900) was a French spiritualist and art historian. He received his philosophical training in Munich under Schelling.

The most influential of Ravaisson's publication was his "Report sur la philosophie en France au xix Siecle" (1867). His purpose in this report was to show that there was a continuity in the French philosophical tradition and, that French philosophers had always presupposed metaphysical principles that implied what

Schelling to him. And even if we succeed in shaking the foundation of Bergson's philosophy, our success would not necessarily mean the refutation of the kind of intuition set up by Bedil, for the necessity of an intuitive kind of knowledge can be based, and I think, successfully, on the general consideration of the finiteness of all human knowledge which no body has ever denied. It may, however, be remarked that Bergson's view of human intelligence takes no account of the task that it has accomplished in the sphere of Religion, art and ethics. This argument in support of the spatialiazation of spirit as determined by biological considerations seems to take for granted that all the needs of man are fulfilled by a practical knowledge of matter, and it is this uncritical assumption which is obviously responsible for the low and inadequate view of man that he takes. It is not the experience of the engineer alone but the entire experience of man as man that could give us a complete revelation of the function of human intelligence. In his analysis of human knowledge Kant followed exactly the same procedure i.e. he assumed without criticism a certain function of the mind, yet we find Bergson accusing him of wrongly stating the problem and thus prejudicing the solution of it from the very beginning. As a matter of fact the whole argument which he directs

he called spiritualism. He held the view that the phenomena of consciousness are never spatial or quantitative and to attempt to categorise them in these terms is to change their essential nature. Within the human soul are two powers of understanding and of activity which in their logical sequence give birth to will and when one asks what the will is seeking, the answer is that it seeks the good or God.

Bergson wrote on and benefited from the philosophy of Ravaisson. E. Le. Roy in his book *New Philosophy -Henri Bergson* has spoken very highly of Ravaisson's spiritualist realism and has quoted his prediction as to the emergence of a new era characterized by spiritualism.

against Kant applies with equal force to his own procedure. Bergson's argument is plausible only if we regard man as a piece of living matter which has continually to insert itself in an unfavourable environment working for its decay and dissolution. The history of man, however, shows that he is something more than the brute and his needs are sometimes such that he can easily sacrifice the matter in him for the satisfaction of those needs. But Bergson will probably reply to this contention that the so called higher demands of man are met by the intuitive vision. It is here that Bergson and Bedil come into real touch and it is, therefore; our chief concern to examine this claim of intuition. In the system of Bergson (I am using the word system carelessly; as a matter of fact Bergson's philosophy is not a system) intelligence is a kind of original sin, the commission of which resulted in giving life a distorted view of itself; and in order to see itself as it is, life must revert to its pre-intelligence state and put itself by a kind of regress, into the animal or plant consciousness perhaps lower down or protozoa-consciousness where materiality reduces itself to almost vanishing point. Is such a regress possible to a form of life which has developed intelligence and clothed itself into matter? It would perhaps be possible to forms nearest to the original impulse of life, surely it is not possible to man who by developing a highly complex organism stands higher up in the scale of evolution. But assuming that we can, by an effort of sympathy, put ourselves just at the point where materiality emerges, what does this act of sympathy bring us? In Bergson's system all that it gives us is a mere hypothesis which we have subsequently to corroborate by an empirical study of the facts of Evolution. Thus understood it is nothing more than the flash of genius which sometimes suggests a theory when only a few facts are immediately before us. Bergson himself tells us that this intuition comes to us by a long and systematic contact with reality in all its concrete windings. It seems to me that

Bergson's intuition is not at all necessary to his system and may easily be detached from it without injuring his main thesis which, on careful analysis, reveals itself as a kind of empiricism with a hue of Idealism not likely to last long. However, I have no objection to intuition in the sense of supplying us with workable hypotheses; the trouble begins when it is set up as a vision which would satisfy all the demands of our nature. With Bedil intuition is not so much as a source of knowledge as a mode of salvation from the storm and stress of life. Our poet appears to identify the Absolute psychic movement with God and proposes to transcend the painful limitations of a narrow individuality by a sink<sup>1</sup> into the Absolute. Obviously if intuition brings us salvation from the pains of life and sends us back to our truest life; the highest task must be to make an effort and to turn this momentary dip into the Absolute into a permanent state. And what if intuitive vision becomes permanent? Does this super-conscious state mean the satisfaction of all our inner longings? Does it satisfy the whole of our complex personality? Action, knowledge, beauty and to a certain extent even the pleasures of sense --- all constitute the demands of our personality. Does the intuitive state open up to us new vistas for our multifarious activity? Does a prolonged or permanent intuitive state mean anything absolute cessation of individual than an consciousness which, far from satisfying the needs of a complex personality destroys the very condition of these needs? To appeal to such a state is only another way of saying that the so- called higher demands of man are false and the only way to get rid of these false aspirations is to destroy the conditions of life which generates them in us. Such a view of human personality is simply revolting and amounts to nothing more than a philosophically reasoned

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I have not been able to decipher what this word really is. It looks like "sink" but this is surely a very odd use of it.

out counsel of suicide to those whom the ills of life have driven to despair. But perhaps you will say the intuitive state does not destroy our individuality, it only expands its limits and transforms it into a much wider consciousness. Yes, perhaps it does expand us, but it expands us to breaking-point and robs us of the entire meaning of our life in as much as the supposed expansion is neither rational nor aesthetic nor active.

The history of man is a stern reality and the glory of human personality consists not in gradual self-evaporation but self-fortification by continual purification and assimilation. If God, as Bedil seems to teach is essentially life and movement, then it is not through an intuitive slumber, but through life and movement alone that we can approach Him. If, in any sense He has chosen to dwell within us and our personality is but a veil that hides Him from us, our duty lies not in demolishing the tiny dwelling He has chosen, but to manifest His glory through it by polishing its clay walls through action and turning them into transparent mirrors. The idea of annihilation is indeed the vice of all Persian sufism (the reader will please bear in mind that in my opinion Muslim sufism and Persian sufism are two different things) which has, for centuries been prevalent in the entire muslim world, and working as one of the principal factors of its decay. This type of sufism has soaked up the energies of the best muslims in every age, and has imperceptibly undermined the foundations of a revelational system of law which it regards as a mere device to meet the emergencies of communal life. It is supposed that the movement towards Pantheism originates in the creature's desire to make itself more intimate with the Creator. It is, however, not difficult to see that philosophically speaking the All of Pantheism is not more intimate with the individuals it includes and transforms into itself than the God of Monotheism with His creatures. My belief is that pantheistic idea is really a subtle force of decay cloaking itself apparently in the sweet and innocent longing for a greater intimacy with the Divine. In its ultimate essence it is a tendency generated by a people's decay, the tendency, that is to say to relax or drop the attitude of tension and take a sort of interminable furlough from the war-front of life.

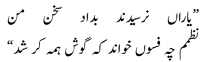
But apart from the ethical consequences of Bedil's philosophy, we have yet to look at the philosophy itself from the standpoint of Islamic theology. If God is identified with life-movement as conceived by Bedil, it is obvious that he is a God in time i.e. the poet gives us a God with a history partly worked out and carried within himself and partly being worked out every moment. No conception of God would be more inimical to the notion of God as oriented in the Quran. And further what would the creation of a material universe mean from the standpoint of Bedil's metaphysics? Only the free creative activity of God momentarily interrupted by Himself, or in other words, God opposing his own free action so that He may distort Himself into a material universe. In words still more plain, the universe according to the sufism of Bedil is the selfdegradation of God. Thus we are really brought back to the hypothesis of the follower of the Persian prophet-philosopher Mani who held that the creation of the world was due to the Absolute light obscuring or darkening a portion of itself. The truth is that the thought of the world has never been able to rid itself entirely of the influence of the Manichaean ideas. Both in eastern and western thought Manichaeanism still persists. The enormous influence that these Persian ideas exercised over the development of early Christianity is still visible in the philosophical systems of Europe e.g. Schopenhauer, Hegel and Bergson himself. Of the ancient religious systems of the world Islam alone purified the idea of God, but the Arabian conquest of Persia resulted after all in the conversion of Islam to Manichaeanism and the old Persian doctrine of the

self-darkening of God reappeared in the form of the sufi idea of "Descent" combined with an asceticism thoroughly Manichaean in spirit. Leaving, however, these we considerations may further ask sufi metaphysicians--- why should God obscure His own light or descend into matter? To manifest His power and glory? Self-manifestation by self-degradation! Strange way of looking at Him whom the sufis are never tired of calling the Beloved! If the object of God in creating the universe is held to be the revelation of his power and glory, the hypothesis of creation out of nothing seems to be much more reasonable than the absurd and monstrous idea of Descent. Moreover, if the tendency to free movement and the tendency to descend into matter were implicit in the nature of God and started, as these metaphysicians must hold, from a common point how can the two tendencies be regarded as opposing each other? Why should then the soul be regarded as prisoner of matter endeavouring to release itself from its prison by ascetic practices? And why should the one tendency be evaluated as higher or of greater worth than the other? Ethically speaking the sufi view of 'Descent' may serve as a basis for Epicureanism as well as Asceticism. And as a matter of fact there have been sufi sects referred to in Maulana Jami's biography of saints<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Iqbal has referred here to *Nafahat-ul-Uns min Hazarat-il-Quds*, being a celebrated biography of saints from the pen of maulana Abdur Rehman Jami, having short biographical notes on 554 saints and some 34 saintesses. The book was written on the request of one Nizam-ud-Din Ali Sher in 1478. Jami based the book on the famous "Tabaqat-al-Sufia (of Abdur Rehman Mohammad bin Hussain al Nisaburi) and added much to the original from authentic sources. The book includes a detailed preface which deals with the exposition of sufi terminology. Edward Browne in his famous *Literary History of Persia* has spoken of the book as a first rate "Tazkira"-almost equal in merit to *Tazkiratul-Auliya* of 'Attar. Its language and style has been

who led by the Mephistopheles<sup>1</sup> in them have allowed themselves all the intensest pleasures of a Faust.

Such is the metaphysics of sufism and Bedil's idea of "Vitality seeking its own interest and becoming matter" is no more than the sufi idea of 'Descent' veiled in a more poetic expression. There were many among his contemporaries who, owing to the simplicity and nobility of his life looked upon him as a great saint but in so far as the content of his verse is concerned, he himself tells us plaintively that nobody ever listened to him and better so:-



"My friends never did justice to my utterances; The Magic of my verse has charmed every body into deafness".

regarded the best Persian prose of the 15th century. In 1859, the book was assiduously edited with the commentary on Jami and was published by the R.A.S.B., Calcutta. Recently, it has been edited by Mehdi Tauheedi Pur.

<sup>1</sup> A famous character of Marlowe's *The Tragical History of Dr. Faustus* to whom and to Lucifer, Faust sold out his soul for the intensest pleasures of life. Mephistophilis (so it has been spelled in the book) is the villain of the tragic drama., He is one of the seven spirits of second rank among infernal rulers. In the beginning he is able to win Faust over. However, when Faust gives himself up to a life of sensuality, Mephistophilis abandons him and Faust realizes that he has become a damned soul for all time to come. The story of Faust was also dramatized by Goethe. (For preparation of some of the notes, I have made use of The Encyclopaedia of Philosophy, Vols. 4,7, Macmillan & Company & the Free Press, Who Was Who, Vol. 3, Adams and Charles Black, London, and Jami (a book by Ali Asghar Hikmat).

(T.F.)

Besil i No eight of Berguin.

of Boson

The har he will have to court an getter and the surface of the sur

The course consider the man of the strang of the strange of the strange

from it was the poet wing of the whistered

Christma) a to play was

The Same witing on the a compact of and father white of high; she is talk of it as things to we have a satural land; a subtime "The careties of high on the calebone of a will, by hard, has father than the to well of a make contact of any natural same of a make contact of any natural same of a make contact of any natural same of a make contact of a make of a make contact of a make of

in the stypings Polystonic character of

Le man de mange de te mande de mange de la mande de mande

A in the same of t

the same the fram to count for the lumbige in the land is suffer for the kundige in the houses the new

(2) Not the is the hope matter forthe a vince of the Real ? The book bys . ه . سرانوی عبر اربر گر بهای این میشد و ایسی را ۴ این میشد و ایسی باشد کار ایسی ۵ H. line that the theya (a falilow had they a sep through for a hymbre of Rolly of hells - notice to the the dedication and the state of a same. The meings to a - what sestey.

seeing to began it is of a fight to
of tight when he he log reget to began
That to the stricts in them interested Tryll, Tryll lin myon popled -"That is still matchestunder wing ites into blocks course to ply it the like counters" the to fall to the tellectrical. It as the ment to the formats to Ruly with - entered ruly - Buril Papers O the party to med of chan!

and to formind . "Jan My a to Jung ight while the second a like the second and the food find ,

" הלובלל יקד נאל. " כה קוט לטפון צים"

"Boll he ofthe time at of muly big stands

the of on with there a viving the

plant to we had he have of

frattate the relation of the

frattate of the Real. to set in the inthermore!

Long atom a common of the and lang to the handles of the ling land to the land has been the land handles for the land handles handl at any le orden ! chit am les م موطر ما در زر فرق کر دار مردندار باز مکاف زرگ to the for small ! Etal place is the state of the state o

etaly the much of-life -

8 1L

is once her that he the the same and the same to the same that the same that the same that the same to the same that the same that the same that the same that the same to the same of the

all alm it hopely the Relative of and it has been a formand by the sound of anyway to the hate a formand by th

y 12 sily confins to the Rapid Action I . This por the rues that the end diss

(13.

7-14 (4) the an was or to a lie intertat ide -Andries The most organd Tel ha are to ردا unustative the owner the a links as as it verice the, pri it a state of it is all meter or entire with southing states for out is all spilled mily. Type

ركحا

for the teste of vieling by The my They while asked the reland propries of life returning its winter mater, the steering & beggin, wing definition of telf. In Rock give takes enactly the same vin of weter, The following the in the policy + verses of will have Ü the Absolute Parish it Descriped times the level thickered - into bong of a

17 يدية (أأ) "I the race-course of Ruly .: The 4 ho fort feverarreted motion) sever along

عدورانغه المنازرار دون " "I h on mirror (i.e. mtelligenes) Aich all steeps tile scandillows tiles clock An it renals Reality of the metterting ( witnessed) no of train the ( is contilly ! " The child and to the Milling of the history in the wine, him it hygels the Caychiel withe of mater. Birl me and on the wife of Reality of the contract of one willigence Ait may mans & of kinester, or renal, a shally - and nowhere smiley is the nature of the Real.

19

19 2 to gration of the utilizina mis transton on hereight of Really. The part answer is The it is because the the ede to intellectual ach howe, the and hears def negation of goratorption in the running of of God. Thus the con is in myster of for the simple of the whenthe ref; for the standard of the should ref; for the symmetry C" In the Ruan of The Most to Bong, yo the Poch, " mountains a durants for one continuous flow; it is that Since the herence of a fine crying houtel trush i. e. satisfaction of the since for while, between the character of the hercefting, and makes the south of the hercefting,

assume The apprince of a sheet of water.

I til, line, Fet were his file half Do - wh be beaut from of you have - It is The wa in you draine for water that Law for the illusion Par & Perfit to wenter of on perceptual much go in Maty close of the fermine or above of a fractical interest. Bert, no to convey a much dupe - The mirror of the street in the usse cited in Para(iV) a Shirt revalo of hip morment of life. سميا # (vi) I ante me avil' stack on creptual Kuly a much the same way a Pol U. James to Hules of on "entrationtry welf." Filerty

To metigher suggested of the and submission to

Fronk tills as that it wow Heart wown

to Incomine into the State of States in

to I consplained ham stoning he saw-" A long Silve signed (i's as long is the tro 2 or color is a montante of in the Engue of men Tes his fire a both Lotto of story areas to the own (of life). " 2 pm stem a completion and might it the nature of ruley state of as his, Cean to whiling . The "a dellenge in a proge la net of can

11

The of woman of the to us of to while our while and the time of time of the time of time of the time of time o to you of the will be the temporal of the -"-1.000 (20 11/2) "do ling as Solome for is not resume, To detector of manual of haling in the house they in the start on the "

1/2 (5) hi have now hi he states heard " even of the us day house of remail minutally to the house of history " y water marith Tel to the for marinel can wink as The winded apel from the boy, beause it is just That entoline Louist to myine, for the it there with, Tel to musch of a suar marrieti of the body may be a fach. bling chould to sain to such in Milest to confination I had a belig - Philosopy but as it would be begin the When of Milosopy to meat it to negate it ..... . . . . . . . . . . . . . -ch pour of remail the de That the Milaty of dange alone join. 22 house smotion the head or known - know it- entirely. In it to humater of to hash a necessary attribute of hore outin, The may it with to that hem shid life krounds the industrial stone that seem to brush the conting. it out I sid , at so the to misicontelle with in the amis a - active by the nations f the gom a the transmin to a new when . It would be in artic accorde with that is ken fil to hoor to be be be, but is may new ken. "

14 .

I much the ten handers the of

Life with it they have been if it is the

Life takes in the proper create step the

Life takes in the point create step the

Life takes in the best of the the that said

A probably to a manual of the lay

Angon a myste to homelally of a

series remerching the long soil is

from the manual of the long soil is

from the true of life test to take

The trading of heart to the open to test

The trading of heart to the form

" Means despite out to come to go:

" The plane to the trade of the trade

" The plane to the trade of the trade

" The plane to the trade of the trade

" The plane to the trade of the trade

as read a man to the thore; he points not

25 som the readers attention to de The fire was how under ich some aik in de day tel I that syndry to alluste. Tun of sully . to ortails of Sich he mit spirit of a both with the - Philadle.

24

Al the heart can become one with the received

home to remarke > more as unlinge of matter; oil , this microtical repossible for the low said in find Borgen accoming of fact to see applies it youl force

تنزل

To hiton of men hour there TI me the to brute, a his mends are The matter in him for the the tetraparties of the med. But bergon will botalis reply to the contact of the to so when injui June of me in neh lite une etacti vinn . i'm han Rich Burger Bedil come into real truck, and in vie of they; and in we to be they pre- italiface state a to hit itely, & 1 signes, into The animal I conciousness on hereby love gove ile projos- concionones dere his for of 4 ill by and Is would be him to forms never the original netwers of life; hand it

an - The to that of genius which types for fact one land all it concrete wind the Same of Replying as with wheavile high treses is to though again to it is set up as a main had wild with Birl ktuitin 4 not to much as a source of Knowledge is a more of salvation for the steam of sties of lip . Or Poch aspens to wity

些

ges, perhaps it los espendante, int me to back is costally life . intuity slumber, let though life I alme that in can efficient

of all mainte Puna Refrie ( to made with to affect this sit he for arting I the to be have and of the surples the principal faction they imperespecify mudrimens formulation of a resolution lighter of law Ship of it myound as a more purce to much the immerces of commel lige. Il . Espend Til to ann Cartein originato & in it creations from to make the war itemst will. Creator : 4 tome, at expect to In That Chilosophealy merking to the of lastress in wh more without with to andividual it neled so transfers It the Than to for of frantein my they of the the lathertie in maly a with five of hery doaling ituly is the apparently week " Engine for a quite internally with the Direce he it - a tending though ly a resplin own, the tending the to be the rease or det the a sont

of iteminalle fullagh for the

it to Philashy they from the market

but such on the third angue,

・ ビン

arine " a for ile a go the both for no a - you with the a faity hearty worker or he cannot with himself a harty to being what and any moment. As conception - the Caran his partie of the of suris' metaphines? only the amine free creating acting of for I momentary for offormy has it our for acting That the my sitory thinkful meterial universe. In ind still the Me hypthesis of the four of the Junia Capiet- Olienthe Frami that the med cuting the cold was one to the state Light socuring or surkening a Lother of his itself. he That is That to Tayle of the world his new bree able to his itself entirely of the influence of manuschalan ibes soll. in Enter o Viter tigle haunichoanism Till humin -. he wife enormous affine

36 The tere amin was Energy ove to such of early clintiand to the milarish is the is still visible in the Muloriphial byten of hurge: 4.9. Telope haven, theyel religion bystem of the inthe outer alone purplied the ister of god, but Archan conquest of Firm multid after all in Monomin of Blancon of to the day have of "Descent" commission of the day into of "Descent" commission with an asceticum thought the consideration or my function are the age to a place the me to the day have the are the application of the day of the consideration of the day of the consideration of the day of the consideration of the day of mitiphyniums - wing the God depreste miller dorone a " " " into metter? for manifest to the love o glory? Telfinjutation of suff dynastin! " of looking at the Book strang and the suffer the Belond ! of the Book of the B of extension of thouse way is to the resilitin of this to Power or glong to hypothesis of creating ont reasonable Then The abound and . o. of the tending to pice white our ripliet in the nature of god a

**i**]

storled, as these hetelygicians much will, with knotices? And of Kor, the one tend - Fred on, les of the nightitophe all the interrest seconds of Fansh. Lad in the heliphysies of Tapine, as Beris wer of "ntalig seeling "!no me te te tipe ion of Insant will in a non poete supremion.

The way to the supplied of the

مطالعه ببيرل فكر بريد ل

تصنیف علامه محمد اقبال ترتیب وترجمه مع اضافه و نظر ثانی ڈاکٹر شخسین فراقی

اقبال اكاد مي پاكستان، لا ہور

جمله حقوق محفوظ

ناشر

ناظم

محمر بخش سانگی

اقبال اكاد مى پاكستان

حكومت پاكستان،

قومی تاریخ واد بی ور نه ڈویژن

وزارتِ اطلاعات، نشريات، قومي تاريخُ وادبي ورثه

چھٹی منزل،ایواناقبال کمپلیکس،ایجر ٹن روڈ،لاہور

Tel: 92-42-36314510, 99203573 Fax: 92-42-36314496

Email: <u>info@iap.gov.pk</u> Website: <u>www.allamaiqbal.com</u>

ISBN: 978-969-416-501-1

طبع اول : ۱۹۸۸ء (پونیورسل بکس)

طبع دوم : ۱۹۹۵ء

طبع سوم : ۳۰۰۳ء

طبع چهارم : ۲۰۱۷ء

تعداد : عدم

قيمت : مسروپ

۸امر یکی ڈالر

نطبع : آرٹ اینڈ گرافکس،لاہور

محل فروخت: ١١٦ميكلو ڈرو ڈ،لاہور فون نمبر ٣٧٣٥٧٢١٣

مُدعی در گذر از دعویٔ طرزِ بیدل سحر مشکل که به کیفیتِ اعجاز رسد

(بيرل)

О

بید کے گر رفت اقبالے رسید بیدلال را نوبتِ حالے رسید

(ملك الشعراء بهار)

اقبال ایک کثیر الجہات شخصیت تھے۔انھوں نے مشرق ومغرب کی شعری، فکری اور فلسفیانہ روایات سے بھریور استفادہ کیا تھا۔ شاعری کے علاوہ انھوں نے نثر کو بھی اپنے افکار کی جولا نگاہ بنایا۔ دومستقل نثری تصانیف (بزبان انگریزی) کے علاوہ ان کی متعدد تقاریر، تعارف نامے، دیباہے اور مضامین کئی مجموعوں کی صورت میں مرتب ہو کر شائع ہو چکے ہیں۔اس کے باوجو دا بھی نامعلوم ان کی کتنی نثری اور شعری کاوشیں ایسی ہوں گی جویر دہُ خفا میں پڑی ہیں۔ کچھ عرصہ قبل راقم السطور کو جناب محمد سہیل عمر کی نشاندہی پر اقبال میوزیم میں اقبال کے اپنے سوادِ خط میں لکھے ہوئے ایک مضمون Bedil in the Light of "Bergson کو دیکھنے کا اتفاق ہوا۔ میری گزارش پر جناب ڈاکٹر حاوید اقبال کی احازت سے میوزیم کے کیوریٹر جناب مسعود الحسن کھو کھرنے مخطوط مذکورہ کا فوٹوسٹیٹ فراہم کر دیا جسے میں نے مرتب کرکے اقبال ربوبو(انگریزی) کے شارہ اکتوبر دسمبر ۱۹۸۷ء میں شائع کرایا۔ لیکن چونکہ اقبال کی دیگر تحریروں کی طرح یہ مضمون بھی بعض اہم مسائل پر اقبال کے زاویئہ نگاہ کی بھرپور نمائند گی کرتاہے،اس لیے بعض احباب کے مشورے پر میں نے اس کا اُر دو ترجمہ کیا ہے تاکہ قارئین کا وسیع حلقہ اس سے استفادہ کر سکے۔مضمون کو اُردو میں منتقل کرنے کے مرحلے میں جناب احمد جاوید اور جناب سہیل عمر نے بعض مشکل "مقامات" پر مجھے مفید مشورے دیے۔ میں مذکورہ بالا تمام حضرات کے تعاون کاشکر گزار ہوں۔ علامہ کے مضمون "مطالعهٔ بیدل فکر برگساں کی روشنی میں" کے بعض خاص خاص پہلوؤں پر گفتگو سے پہلے ضروری محسوس ہو تاہے کہ بیدل اور بر گساں سے اقبال کی فِکری مقاربت (یامغائزت) کااجمالی ذکر کر دیاجائے۔

اقبال اپنی فکری بلوغت کے آغاز سے لے کر اپنی زندگی کے آخری ایام تک بیدل (۱۹۳۳–۱۹۲۹) کی شاعری اور ان کے حَر کی تصوّرِ حیات کے بے حد مدّان رہے۔ انھوں نے بیدل کا ذِکر متعدد مقامات پر کیا ہے، خطوط، شاعری، شذرات اور مرتبّات میں متعدد جگه بیدل کا ذِکر متعدد مقامات پر کیا ہے، خطوط، شاعر کی، شذرات اور مرتبّات میں متعدد جگه بیدل نے جگہ پائی ہے۔ ایس ایم اکر ام کے نام ایک خط میں غالب پر ان کی کتاب کی تعریف کرتے ہوئے اقبال نے غالب پر بیدل کی برتری کا بھی بایں الفاظ ذکر کیا تھا:

میرا ہمیشہ سے یہ خیال رہا ہے کہ حضرتِ غالب کو اُردو نظم میں بیدل کی تقلید میں ناکامی ہوئی۔ غالب نے بیدل کے الفاظ کی نقالی ضرور کی لیکن بیدل کے معانی سے اس کا دامن تھی رہا۔ بیدل کا رہوارِ فکراپنے ہم عَصروں کے لیے ذرا گریز پا تھا۔ اس اَمر کے ثبوت میں شہادت پیش کی جاستی ہے کہ ہند اور بیرونِ ہند کے معاصرین بیدل اور دُوسرے دلدادگان نظم فارسی بیدل کے نظریہ حیات کو سیجھنے سے قاصر رہے ہیں۔ ا

اس ضمن میں خود بیدل کا اظہارِ نظر قارئین کے لیے باعث دلچیں ہو گا۔ کس اعتاد سے اپنی رفعت تخیل کا فخریہ اظہار کرتے ہیں:

ا- خود بیدل بھی اپنے اُسلوب اور رُوحِ شاعری کی بے مثل انفرادیت ہے آگاہ تھے۔
اسی لیے انھوں نے اپنے معاصرین اور بعد میں آنے والوں کو متنبہ کرتے ہوئے لکھا تھا:

بلند است آل قدرہا آشیان عجز ما بیدل

کہ بے سعی شکستِ بال و پر نتوال رسید اینجا

اور ایک دوسرے موقع پر کہا:

از کتابِ بیدلے گر کلته آید بدست نخه با آتش توال زد تخته با باید شکست صد چمن باید بطوفانِ تغافل دادنت تا بخونِ دل توانی این قدربا رنگ بست

۲- اقبال نامه جلد دوم، ص۲۷-۲۷

نرسید فطرتِ ہی کس بہ خیال بیدل و معنی اش ہمہ راست بے خبری وبس چہ شعور خلق وجیہ ہوش ہا

معنی بلندِ من، فهم تند می خواهد! سیر فکرم آسال نیست، کوهم و کل دارم بحر فطرتم بیدل موج خیزِ معنی باست مصرعی اگر خواهم سر کنم، غزل دارم

اِسی طرح میاں بشیر احمد کے نام "پیغام" میں اقبال نے غالب اور بیدل کے تقابلی مطالعے کی ضرورت پرزور دیتے ہوئے فکر افروز نکات کی نشاند ہی کی:

"ان (مرزاغالب) کے فارس کلام کی حقیقت اور ان کی تعلیم کے مختلف پہلوؤں کو سیجھنے کے لیے دوباتوں کا جانناضر وری ہے، اوّل میہ کہ عالم شعر میں مرزاعبد القادر بیدل اور غالب کا آپس میں کیا تعلق ہے؟ دوم میہ کہ مرزا بیدل کا فلسفۂ حیات غالب کے دل و دماغ پر مؤثر کہاں تک ہُوااور مرزاغالب اس فلسفۂ حیات کو سیجھنے میں کس حد تک کامیاب ہُوا؟" ایک اور موقعے پر مجید ملک کے ایک سوال کے جواب میں علامہ نے فرمایا کہ بیدل کا اُسلوب شعر اُر دوشاعری میں رواج نہ باسکا۔

شذراتِ فکرِ اقبال Stray Reflections میں اور باتوں کے علاوہ اقبال نے بعض شخراو فلاسفہ سے اپنی عقیدت اور اُن سے فیضان اندوزی کا اظہار کیا ہے۔ انھی میں بیدل بھی شامل ہیں جنھیں انھوں نے خوب خراج عقیدت پیش کیا ہے۔ لکھتے ہیں:

میں اعتراف کر تاہوں کہ میں نے ہیگل، گوئے، مر زاغالب، عبدالقادر بیدل اور وَردُزوَر تھ سے بہت کچھ استفادہ کیا ہے۔ ہیگل اور گوئے نے اشیاء کی باطنی حقیقت تک پہنچنے میں میری

ا- گفتار اقبال، صفحہ **۲۰**۰

ر ہنمائی کی۔ بیدل اور غالب نے مجھے یہ سکھایا کہ مغربی شاعری کی اقدار اپنے اندر سمولینے کے باوجود اپنے جذبے اور اظہار میں مشرقیت کی روح کیسے زندہ رکھوں اور وَردُرُور تھ نے طالبعلمی کے زمانے میں مجھے دہریت سے بچالیا۔ ا

شذرات ہی میں ایک اور جگہ "حیرت" کے زیرِ عنوان اقبال ، افلاطون اور بیدل کا تقابل کرتے ہیں اور بتاتے ہیں کہ اِس باب میں دونوں کے نظریات ایک دوسرے کے متعارض ہیں:

افلاطون کا قول ہے کہ جیرت تمام عُلوم کی مال ہے۔ میر زاعبد القادر بیدل" جیرت" کو ایک مختلف زاویۂ نظر سے دیکھتے ہیں۔ وہ فرماتے ہیں:

> نزاکت باست در آغوشِ مینا خانهٔ جیرت مژه برهم مزن تانشکنی رنگ تماشا را

افلاطون کے نزدیک جیرت اِس لیے قابل قدر ہے کہ اس سے فطرت کے بارے میں ہمارے تجسس کی (کو؟) تحریک ہوتی ہے۔ بیدل کے لیے جیرت، اپنے ذہنی نتائج واثرات سے قطع نظر فی نفسہ قابل قدر ہے۔ اس خیال کا اظہار بیدل کے اِس شعر سے زیادہ حسین پیرائے میں ممکن نہیں۔ <sup>۲</sup>

ا- شذرات فكراقبال (مترجم افتخار احمد صديقي)، صفحه ١٠٥

۲۔ ایضاً، ص ۱۲۸۔ جیرت یا تحیر، کی اصطلاح بیدل کے کلام میں جابجانوبہ نو پیر ایوں میں ظہور کرتی ہے اور فکر و نمیال کو مہمیز کرتی ہے۔اس ضمن میں ذیل کے شعر قابل ملاحظہ ہیں:

> از بس گرفته است تخیر عنانِ ما دارد ججوم آبیینه، اشک روانِ ما

به اولین جلوه ات ز دِلهار مید صبر و گداخت طاقت کجاست آیینه تا بگیرد غبار حیرت درین تماشا دلچیپ بات یہ ہے کہ اسرارِ خودی طبع اَوّل کے دیباہے میں اقبال نے بیدل کے اِس شعر کوان کی دلیلِ سکون طلی کے طور پر پیش کیا ہے۔

بیدل کی فکریات سے اقبال کی شیفتگی کا ایک ثبوت پروفیسر حمید احمد خال کے اس مضمون سے ملتا ہے جس میں انھوں نے علامہ سے روایت کرتے ہوئے لکھا ہے کہ انھوں نے ایک زمانے میں کلام بیدل کا ابتخاب کر رکھا تھا۔ علاوہ ازیں ۱۹۲۲ء میں علامہ اقبال نے بی اے کے فارسی کورس میں "نکاتِ بیدل" سے کچھ حصہ انتخاب کرکے شامل کیا۔ علامہ ان

بيدل نفس سوخت ما چپ فروشد حيرت جمه جا تخته نمود است دکال با

اے ز شوخی ہاے حسنت محوِ ﷺ و تاب ہا حیرت اندر آبینہ چو موج در گرداب ہا

تیر گلشن است اماکه دارد سیر اسرارش خموشی بلبل است اماکه می فیمد زبانش را

هم صحبتیم و مارا ازیک دگر خبر نیست عقاچ و انماید گرشد دچار عقا

حیرت آہنگم کہ می فہمد زبانِ راز من گوش برآبینہ نہ تابشوٰی آوازِ من دنوں یونیورسٹی کے پرشین بورڈ کے ممبر تھے ایس انتخاب سے جہاں ایک طرف بیدل کی عکیمانہ نظر، نکتہ آفرینی اور نادرہ کاری کا اندازہ ہوتا ہے وہیں علامہ اور بیدل کی فکریات کی مماثلات بھی کسی قدر آئینہ ہوتی ہیں۔

پھر علامہ کی بیدل شاسی کا اظہار کہیں تو بیدل کے ان اشعار سے ہو تا ہے جنھیں وہ تضمین کرتے ہیں اور کہیں ان کے بعض اشعار کی فکر افروز تشریحات ہے، کہیں اقبال کشن پرشاد شاد کو دیوانِ بیدل ایڈٹ کرنے کی ترغیب دیتے نظر آتے ہیں اور کہیں غالب اور بیدل کے تصوف کو سکونی اور مؤخر الذکر کے تصوف کو سکونی اور مؤخر الذکر کے تصوف کو سکونی آور دیتے ہیں "۔

صرف نثر ہی میں نہیں اقبال نے اپنی شاعری میں بھی بیدل کا دومو قعوں پر ذِکر کیا ہے۔ بانگِ درا میں "مذہب" کے عنوان سے شامل نظم میں اقبال بیدل کو "مر شدِکامل" قرار دیتے ہیں اور لکھتے ہیں کہ علُوم جدید کی بنیاد محسوس پر ہے جب کہ بیدل کا نقطۂ نظریہ ہے کہ:

با ہر کمال اندکے آشفتگی خوش است ہر چند عقل کل شدہ ای بے جنوں مباش

اقبال نے مذکورہ بالا شعر بیدل کی تضمین کرکے اپنے فلسفۂ زندگی کی بخوبی وضاحت کر دی ہے۔

ا- علامہ کے انتخاب نکاتِ بیدل سے کسی قدر تفصیلی تعارف کے لیے حمید احمہ خاں کا پورامضمون قابل توجہ ہے۔ یہ مضمون "علامہ اقبال کا انتخاب بیدل" کے عنوان سے ان کی کتاب اقبال کسی شخصیت اور شاعہ ہی میں شامل ہے۔ ص ۸۱م۔ ۱۰۹م

٢- ملاحظه بواقبال بنام شاد (مرتبه محمد عبدالله قريثي) ص١٥٧-

٣- ملاحظه بوعبدالله انوربيك كي كتاب،١٩٢١، The Poet of the East، ١٩٢١، ص ٢٠٢

ضرب کلیم میں "مرزابیدل" کے زیرِ عنوان نظم میں اقبال نے کائنات کی ماہیت کے مسئلے کو سلجھانا چاہاہے اور بیدل کے ایک شعر کی تضمین کرتے ہوئے بتایا ہے کہ یہ شعر اس جیرت کدے کا دروازہ بہت خوبی سے کھولتا ہے:

دل اگر می داشت وسعت بے نشاں بود ایں چمن رنگ مے بیروں نشست از بسکہ مینا نگ بود

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آخر اقبال بیدل کے اِس قدر مدّاح کیوں ہیں؟ اس کا جواب ہیہ ہے کہ دونوں کا حق اور حقیقت کے بارے میں نقطۂ نظر بہت مما ثل ہے،اگر جہ زیر نظر مضمون میں چند مقامات پر اقبال نے بیدل پر شدید تعریضات بھی وارد کی ہیں لیکن بحیثیت مجموعی وہ بیدل کی نفس انسانی میں گہری بصیرت کے بے حدیدّاح نظر آتے ہیں۔ پھر دونوں عظیم شعر اوجدان ہی کو وہ معیار اور وسیلہ قرار دیتے ہیں جس کی مدد سے کائنات کی تفہیم ممکن ہے۔ دونوں کاموقف یہ ہے کہ مجر داور نری کھری عقل پر ستی سے کام نہیں چاتا۔ دونوں عظمت انسان کے قائل ہیں اور دونوں کی نظر وجودِ انسانی میں موجود ان بے پناہ امکانات پرہے جن کے بل پر فطرت کی قوتوں کو تسخیر کیا حاسکتاہے اور اعلیٰ ترین مراتب پر فائز ہوا حاسکتا ہے۔ بیدل متعد د اِستعاروں، تشبیہوں اور علامتوں کی مد دیسے اِس حقیقت کا اظہار کرتے ہیں۔ کہیں وہ عظمت انسانی کاعلم بلند کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ کوہ سینانے بھی اپنا نُوراسی جَگنو (انوار الٰہی سے منور قلب انسانی) سے مستعار لیا ہے۔ اور کہیں وہ انسان کو ترغیب دیے ہیں کہ وہ اپنے قلب کے حجابات دُور کر دے تا کہ خزانۂ اَز لی تک اس کی رسائی ہو سکے۔ ذیل کے چند شعر دیکھیے جو بیدل کے تصور حیات اور تصور انسان کی بخوبی وضاحت کرتے ہیں۔واضح رہے کہ بیدل کے حرکی تصور حیات میں ان کے نسلی خصائص کا بھی بڑاد خل ہے: برون دل نتوال یافت هرچه خواهی یافت كدام گنج كه در خانهٔ خراب تو نيست

حیف نشگافتیم پردهٔ دل داند بود است مهر خرمن با

نُه فلک دارُهٔ مرکز تسلیم من است دست گاهِ عجب از همتِ پستم دادند

در فکر خودم معنی او چبره کشا شد خورشید برول ریختم از ذره شگافی

بہ بے آرامی است آسایش ذوق طلب بیدل خوش آل رہر و کہ خار پائے خود فہمید منزل را

سکروال ز کمانخانهٔ سپهر گذشتند تو نیز وام کن اکنول پر و خدنگ برول آ

مباش بهجو گهر مرده ریگ این دریا نظر بلند کن و بهت حباب طلب شبه چوشبنم گل صرف کن به بیداری سحر بر آر سر و وصل آفتاب طلب

کدام رمز و چه اسرار خویش را دریاب که هرچه هست نهال غیر آشکار تو نیست ہر دو عالم خاک شُد تا بست نقشِ آدمی اے بہارِ نیستی از قدرِ خود ہُشیار باش

نہ فلک آغوش شوق انظار آمادہ است کاسے نہال باغ بے رنگی نِ آب و گل برآ

نا محرمی خویشت سرّرهِ آزادی ست چشمے بکشا بشکن قفل در زنداں ہا

ازاں نقشِ کارجہاں ابتر است کہ آثارِ تقلیدِ یک دیگر است

بر زبال نامِ آدمم آمد در نظر هر دو عالمم آمد

موجِ دریا در کنارم از تگ و پویم میرس آنچه من گم کرده ام نایافتن گم کرده ام

اے طلب در وصل ہم مشکن غبارِ جُستجو آتشم گر زندہ می خواہی زیا ننشال مرا

بحن خویش نگاہے کہ در جہانِ ظہور خلاق خطاب احسنِ تقویم داری از خلاق

بیدل بحصولِ رزق آماده بسر سگ چاکرِ سگ نه گشت خربندهٔ خر از مخترعاتِ کارگاهِ امکال این ننگِ شعور نیست جز صُنع بشر

من آل شوقم کہ خُود را در غبارِ خویش می جویم رہے در جیبِ منزل کردہ ام ایجاد و می پویم

تبعیتِ خلق از حقت غافل کرد ترکِ تقلید گیر تحقیق این است

دل صيرِ عثق است محكوم كس نيست الحكم لله لله و الملك لله الله الله عاموش، درخانه كس نيست يك حرف كمتيم افسانه كوتاه

دلِ گداخت اکسیر بے نیازی ہاست گدازِ درد طلب، کیمیا چپہ می جوئی؟

دریں گلشن اگر از ساز یک رنگی خبر داری ز بوئے گل توانی در کشید آوازِ بلبل را مندرجہ بالا مثالوں میں مزید اضافہ کیا جاسکتا ہے لیکن میں سمجھتا ہوں کہ قاری انھی سے اندازہ کر سکتا ہے کہ ان میں اوراقبال کے بعض اشعار میں کس قدر گہری معنوی اور (بعض سطحوں پر)اُسلوبی مماثلت پائی جاتی ہے۔ اِن اشعار کو پڑھ کرانھی موضوعات پر اقبال کے جوشعر ذہن میں آتے ہیں، ذیل میں درج کیے جاتے ہیں:

حسن کا گنج گرانمایی تجھے مل جاتا تو نے فرہاد نہ کھودا کبھی ویرانۂ دل

شاہدِ اوّل شعورِ خویشتن خویش را دیدن بنورِ خویشتن ٰ

آشا اپن حقیقت سے ہو اے دہقال ذرا دانہ تو، کھیتی بھی تو، بارال بھی تو، طاصل بھی تو

عالم سوز وساز میں وصل سے بڑھ کے ہے فراق وصل میں مرگِ آرزو ہجر میں لذتِ طلب

از شريعت احسن التقويم شو وارثِ ايمانِ ابراهيم شو

آدم از بے بھری بندگی آدم کرد گوہرے داشت ولے نذرِ قباد و جم کرد

۱- اقبال نے اپنے اِس مر غوب اور مرکزی موضوع پر سیکڑوں اشعار کہے ہیں صرف اسرارور موز ہی کا مطالعہ اس باب میں بخونی کفایت کر سکتا ہے۔ لینی در خوئے غلامی زسگال خوارتر است من ندیدم که سکے پیشِ سکے سرخم کرد

ڈھونڈ تا پھر تا ہوں اے اقبال اپنے آپ کو آپ ہی گویا مسافر آپ ہی منزل ہوں میں

تقلید کی روش سے تو بہتر ہے خود کشی! رستہ بھی ڈھونڈ خصر کا سودا بھی چھوڑ دے

نادر نے لوٹی دلّی کی دولت۔ اک ضرب شمشیر، افسانہ کو تاہ افغان باقی، کہسار باقی۔ الحکم لللہ الملک لللہ

قلندریم و کراهاتِ ما جهال بینی است زما نگاه طلب، کیمیا چپه می جوکی

اندازِ گفتگو نے دھوکے دیے ہیں ورنہ نغمہ ہے بوئے بلبل، بو پھول کی چہک ہے

شاید انھی موضو می اور بعض مابعد الطبیعیاتی مماثلتوں کی وجہ سے بیدل اور اقبال کے یہاں الفاظ و تراکیب کی سطح پر کہیں کہیں اشتر اک نظر آتا ہے۔ اگر اقبال اور بیدل کی مشتر ک تراکیب والفاظ کا تفصیلی مطالعہ کیا جائے تو بہت سے دلچیپ حقائق سامنے آئیں گے لیکن اس مخضر تعارف میں اس کی گنجائش نہیں۔ بہر حال بیدل سے اِسی شدید تاثر پذیری کا نتیجہ ہے کہ اقبال کے ہاں "قافلۂ رنگ و بُو"، "آئینہ دارِ جستی"اور "فیضِ شعور" ایسی تراکیب نظر آتی ہیں جن پر بیدل کی ایجاد طر از طبیعت و منفر داُسلوب کارنگ صاف دیکھاجا

سکتا ہے۔ ڈاکٹر عبدالغن نے اپنی کتابLife & Works of Abdul Qadir Bedilمیں ایس عبدالغن نے اپنی کتاب ایس دی ہے۔ ایسی تراکیب کی ایک طویل فہرست مہیا کر دی ہے۔

اقبال اور بیدل دونوں تصوف کی ان صور توں کو افر ادِ ملت کے لیے خطر ناک تصور کرتے تھے جھوں نے شریعت کی تکالیف اور تقاضوں کو پس پُشت ڈال کر ایس طریقت کا جواز مہیا کر دیا تھاجو ایک طرف بہانہ ہے عملی ثابت ہوئی اور دوسری جانب دَسیوں ایسی بدعات ظہور میں آئیں جوروحِ اسلام کے منافی تھیں۔ اقبال نے متعدد مقامات پر ایسے تصوف کو مجمی تصوف کو مجمی مفام دیا ہے اور اس کے منفی اثرات کا تصوف پر اپنی مختر کتاب کے علاوہ اپنے مضامین، خطوط، دیا جہ اسرارِ خودی اور اپنے زیر نظر مضمون وغیرہ میں مفصل جائزہ لیا ہے۔ مہاں تک بیدل کا تعلق ہے وہ بھی اِس قسم کے تصوف کے خلاف آ واز اٹھاتے ہیں:

در مزاجِ خلق بے کاری ہوس می پرورد غافلاں نام نضُولی را تصوف کردہ اند

لیکن اس سے بیہ نہ سمجھنا چاہیے کہ اقبال کے لیے بیدل کا تصوف کممل طور پر قابل قبول ہے۔ انھوں نے اپنے زیر نظر مضمون میں بیدل کے تصوف کی اِس جہت پر اعتراض کیا ہے جسے وہ تنزل "Descent" کہتے ہیں، جس کی ھمہ اوستی صوفیہ نے بہت شدّومد سے تبلیغ کی ہے اور جو اقبال کے نزدیک اسلامی رُوح کے قطعامنا فی ہے۔ لیکن کیا بیدل کا تصور ہمہ اوستی ہے یا Panentheistic جیسا کہ بیدل کے ضمن میں اُن کے بعض نقادوں کا خیال ہے، یہا یک الگ بحث ہے جس کا بیہ موقع نہیں۔

زیرِ نظر مضمون میں اقبال نے جہاں چند اور حوالوں سے بیدل کے افکار پر تنقید کی ہے وہیں بیدل کے بیہاں ان کے ایک شعر کے حوالے سے بحث کرتے ہوئے بیہ ثابت کیا ہے کہ وہ (بیدل) حیاتِ بعد المات کے قائل نہ تھے۔ اس پریشان کُن بحث کی تفہیم اور شلجھاؤک لیے بیدل کے تصورِ زمان کو نگاہ میں رکھنا نہایت ضروری ہے۔ اقبال نے اپنے مضمون میں بیدل کے تصورِ زمان پر تو تفصیلی گفتگو کی ہے لیکن بیدل کے تصورِ بعث بعد الموت کے بارے بیدل کے تصورِ زمان پر تو تفصیلی گفتگو کی ہے لیکن بیدل کے تصور بعث بعد الموت کے بارے

میں اپنی مذکورہ اٹل اور دوٹوک رائے کا اجمالی اظہار کر دیا ہے اور بس حالا نکہ اس پر تفصیلی بحث کی ضرورت تھی کیونکہ اگر بیدل کے اس تصور کو کہ وہ حیات بعد المهات کے قائل نہ سے، درست مان لیاجائے تونہ صرف مذہب کی بنیادیں بل جاتی ہیں بلکہ بعث بعد الموت کے دیگر متعلقات بھی معرض شک میں پڑ جاتے ہیں۔ شاید یہی وجہ ہے کہ ژر ژی بچکا Jiri کر متعلقات بھی معرض شک میں پڑ جاتے ہیں۔ شاید یہی وجہ ہے کہ ژر ژی بچکا کو Becka نے ایک مضمون "تاجیک اُدب سولھویں صدی سے زمانہ حال تک "میں بیدل کے بارے میں صاف صاف کھاہے کہ:

He rejected the doctrine of life after death, fairy tales of Paradise and Hell.

بلکہ یہاں تک لکھاہے کہ بیدل اسلام کے فراہم کردہ جوابات سے مطمئن نہ تھے۔ چنانچہ انھوں نے ہندومت اور اسلام کے بعض عناصر کے تال میل سے اپنا نصوّرِ کائنات اور تصورِ انسان مرتب کیا۔

اصل میں بیدل کا ئنات کو واقعۂ واحدہ مانتے تھے اور ان کاموقف تھا کہ یہ حال ہی میں موجو دہے جب کہ ماضی و مستقبل محض تغیر ات ہیں۔ یعنی:

عُمِ مستقبل و ماضی است کا نرا حال می نامی

نقابے در میاں است از غبارش پیش و پس اینجا

اِس واقعہُ واحدہ میں بھی ہر لحظہ تغیرات نمو دار ہورہے ہیں، ہستی میں تکرار نہیں ہے اور دُنیاو عقبیٰ کا تصور ہمارے ذبن سے وابستہ ہے۔ اس کا مطلب سے ہے کہ چونکہ مستقبل وماضی محض وہم ہے اور حال ہی حقیقت ہے تو اس صورت میں موت کے بعد حیات بھی حال ہی میں لمحہ بلمحہ ظہور کر رہی ہے۔ اس کے ساتھ ہی سے بھی بحوالہ بیدل طے ہے کہ چونکہ ہر لحظہ "خلق جدید" کا عمل جاری ہے اس لیے جو بیدل اب ہے وہ موت کے بعد نہ ہوگا۔ بیدل کے اس

ا- تفصیل کے لیے ملاحظہ ہور رکاکی مرتبہ سیسٹای آف ادانین لٹا بیعیا کے ص ۵۱۵۔ ۵۲۰

\_

باب میں متعد داشعار سے نتیجہ یہ نکاتا ہے کہ وہ فرد کی موت کے بعد اس کی حیاتِ ثانی کے تو قائل ہیں لیکن وہ ظہور پہلے کے مماثل ہو گا، بالکل وہی نہ ہو گا:

> صُورت ایں انجمن گر محو شد پروا کر است خامهٔ نقاشِ ما نقشِ دگر خواہد نمود

> پیکرِ ہستی ما را برہِ سیلِ فنا یادِ بربادی ازاں نیست کہ معمارے ہست

گر ز دینا بگذرم افسون عقبی حاکل است منزلے تاہست باقی، راہِ ما ہموار نیست

اس کا مطلب یہ ہُوا کہ بیدل بعثِ بعد الموت کے منکر نہیں تھے لیکن اس ضمن میں مسلمات سے ان کا گریز بھی سامنے کی چیز ہے۔ یعنی وہ حیاتِ بعد المات کے عمومی روایتی تصور سے الگ رستہ نکا لتے ہیں۔ اب سوال یہ ہے کہ اگر موت کے بعد نقش و گالب کی آئے گاتو سوال یہ ہے کہ سزاو جزاکس پر وارد ہوگی۔ میر اخیال ہے کہ نقش و قالب کی تبدیلی رُوح کی تبدیلی کو مستزم نہیں۔ اس لیے نقش، بعث بعد الموت کی صُورت میں جو اور جیسا تبدیلی رُوح کی تبدیلی کو مستزم نہیں۔ اس لیے نقش، بعث بعد الموت کی صُورت میں جو اور جیسا بھی وجود میں آئے گا، سزااور جزابہر حال اس پر ہوگی ہی کیونکہ اس میں رُوح، رُوحِ سابق ہی ہوگی۔ بہر حال یہ ایسے نازک اور چیچیدہ مباحث ہیں کہ ان پر طولِ کلام کا شاید کوئی بہتر اور موثر نتیجہ نہیں نکل سکتا اس لیے قلم کو روکنے ہی میں عافیت ہے۔ ایک بات البتہ عرض کرنا چاہتا ہوں کہ خود اقبال کا تصور بعث بعد الموت (بحوالہ خطبات) بیدل کے تصورِ بعث بعد الموت (بحوالہ خطبات) بیدل کے تصورِ بعث بعد الموت (بحوالہ خطبات) بیدل کے تصورِ بعث بعد الموت متاثر نظر آتا ہے۔

جہاں تک بیدل کی جائے پیدائش کا تعلق ہے۔ اقبال نے اپنے زیرِ نظر مضمون میں انھیں "Mirza Abdul Qadir Bedil of Akbarabad" کھاہے۔ اپنے خطبات میں بھی اقبال نے انھیں بیدل اکبر آبادی اہی قرار دیاہے۔

بیدل کی جائے پیدائش کے باب میں مختلف تذکرہ نگاروں نے مختلف مقامات کا ذکر کیا ہے۔ قُدرت اللہ قاسم نے ان کی جائے پیدائش بخارا قرار دی ہے اور نساخ نے بھی قاسم کی پیروی کی ہے۔ خوشگو کے خیال میں بیدال اکبر آباد میں پیدا ہوئے جب کہ رضا قلی ہدایت اور طاہر نصر آبادی نے ان کی جائے پیدائش بالتر تیب دہلی اور لاہور قرار دی ہے۔ ہو سکتا ہے کہ ان متعدد متعارض اور مختلف بیانات کی روشنی میں اقبال نے اکبر آباد ہی کو بیدل کی صحیح جائے پیدائش سمجھ کر ترجیح دی ہولیکن جدید تحقیقات نے یہ بات ثابت کر دی ہے (اور ان تحقیقات میں داخلی اور خارجی دونوں طرح کے شواہد سے کام لیا گیا ہے) کہ بیدل کی صحیح اور اصلی جائے پیدائش عظیم آباد (پیٹنہ) ہے۔ اِس ضمن میں بیدل کے بعض مستند معاصر مثلاً میر غلام علی آزاد بلگرامی وغیرہ کے بیانات پر اعتماد کیا جاسکتا ہے، جن کے مطابق عظیم آباد ہی کو شاعر کی جائے پیدائش ہونے کاشر ف حاصل ہوا۔ "

بیدل کے اس مخضر تعارف کے بعد اب ہم برگسال کی طرف آتے ہیں۔ علامہ تمام عمر برگساں (۱۸۵۹ء۔ ۱۹۴۱ء) کے افکار کے مداح رہے اور اُنھوں نے برگسال کے خیالات سے

ا- ملاحظه بوPAN)The Reconstruction of Religious Thought in Islam مطبوعه شنخ اشرف)،ص ۸\_

۲- "وے بزرگے بود تورانی الاصل بخارائی مولد [که در] صغر سن بخاکِ پاک ہندوستان۔۔۔ افتادہ" — مجموعۂ نغر (مرتبه شیر انی) نیشنل اکیڈی، دہلی ۱۹۷۳ء ص۱۱۵۔

۳- بیدل کے آباؤاجداد، ان کی جائے پیدائش اوران کی ابتدائی زندگی کے باب میں معلومات کے لیے ڈاکٹر عبدالغنی کی کتاب Life and Works of Abdul Qadir Bedilکے ص ۲-۳ ملاحظہ ہوں۔

کسی قدراستفادہ بھی کیا۔ یہ بات یادر ہے کہ برگساں نے اپنے تصور جو شش حیات Vital"

(Vital" اور "تصورِ وجدان" کی اُنیسویں صدی کے آخر میں جو توضیحات پیش کیں انھیں بیسویں صدی کی پہلی چوتھائی میں بے حد مقبولیت حاصل ہوئی۔ اقبال بھی برگسال کے افکار سے متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکے۔ اقبال اور برگسال دونوں کے تصورِ حقیقت میں کئی مشتر ک عناصر پائے جاتے ہیں۔ اقبال "مر ورِ محض "کے تصور سے بہت متاثر شے اور انھوں نے اپنی شاعری اور نثر دونوں میں اس کی بہت کھل کر وضاحت اور وکالت کی ہے۔ اسر ار خودی میں "الوقت سیف "کے زیرِ عنوان اقبال امام شافعی کا مشہور قول کہ" وقت شمشیر قاطع ہے" تقل کرتے ہیں اور پھر "مر ورِ محض "کی مزید وضاحت کے لیے" زمانِ حقیقی "کے حق میں نقل کرتے ہیں اور پھر "ماور شور الا تسبو اللہ ھر "احادیث بطورِ استدلال لاتے ہیں۔ وہ" دوش و فر دا کے اسیر ول" کو مخاطب کرتے ہیں اور انھیں اس کا نئات کی جانب راغب کرتے ہیں جو ان کے قلب میں موجود ہے۔ دراصل ان کم نظر لوگوں نے "زمان" کو ایک سید ھی کئیر سمجھر کھا ہے اور دن اور رات کو اس خط پر گئے ہوئے نقطے قرار دے رکھا ہے۔ احال آئکہ حقیقت میں نمان کو دوام ہے اور وہ نا قابل تقسیم ہے:

باز با پیانهٔ کیل و نهار فکر تو پیود طولِ روزگار قو که از اصل زمال آگه نه ای از حیاتِ جاودال آگه نه ای اصلِ وقت از گردشِ خورشید نیست و خور جاوید نیست

ا- اقبال نے اپنے زیرِ نظر مضمون میں مکانی زمان کو "حجو ٹا اور غیر حقیقی زمان"، False, Unreal " "Time" قرار دیاہے۔ وقت را مثلِ مکال گسترده ای ا اِمْیاز دوش و فردا کرده ای ا

مذکورہ بالا اشعار میں اگرچہ اقبال نے برگساں کاذکر تونہیں کیالیکن ان اشعار کے مافیہ سے واضح ہے کہ اقبال نے "مرورِ محض" کی روشنی میں تصورِ زمان کی وضاحت کی ہے جو برگسال کے فلنے کا اہم ستون ہے۔

علامہ نے پیام مشرق (۱۹۲۳ء) کے دیباہے میں ہمیں ایک ایسے فرد کی خبر دی ہے جو عالم کہنے کے بطن سے پیدا ہونے والاہے ، لکھتے ہیں:

"اب تہذیب و تدن کی خاکستر سے فطرت، زندگی کی گہر ائیوں میں ایک نیا آدم اوراس کے رہنے کے لیے ایک نئی دنیا تعمیر کررہی ہے، جس کا ایک وُ ھندلا ساخا کہ جمیں آئن سٹائن اور برگسال کی تصانیف میں ماتا ہے۔"

پیام مشرق ہی میں اقبال برگسال کی زبانی ایک پیغام سناتے ہیں۔ نظم کا عنوان ہے، "پیغام برگسال"۔ اس پیغام کا خلاصہ سے کہ برگسال نوع انسانی کو ایک ایس عقل بہم پہنچانے کی تلقین کرتاہے جو"ادب خوردہ دل"ہو کیونکہ اس کے توسط سے زندگی کے اسرار کی تفہیم ممکن ہو سکتی ہے:

نقشے کہ بستہ ای ہمہ اوہام باطل است عقلے بہم رسال کہ ادب خوردہ دل است

ظاہر ہے کہ عقل جو"ادب خوردہ دل" ہو، سوائے "وجدان" کے اور کیا ہو سکتی ہے اور وجدان بر گسال کی فکریات میں مرکزی نقطے کی حیثیت رکھتا ہے۔

non- برگسال کے نزدیک وجدان "حق" کی بلاواسطہ تفہیم کا نام ہے اور یہ حق -nonintellectual ہے۔ وجدان میں حقیقت اپنی کلیت میں موجود ہوتی ہے۔ وجدان تجزیے

١- اسرار خودي، كلياتِ اقبال فارسي، ص٧٢

\_\_\_

سے ماوراء ہے۔ لیکن سوال میہ ہے کہ اس وجدان سے ہمیں ملتا کیا ہے۔ اس کا جواب برگسال کے شارح اور مترجم آنچ ولڈن کارنے بایں الفاظ دیاہے:

"What intuition does for us is to give us another means of apprehension by a fluid and not a static category; in apprehending our life as true duration we grasp it in the living experience itself and instead of fixing the movement in a rigid frame follow it in its sinuosities; we have a form of knowledge which adopts the movement."

اب سوال یہ پیداہوتا ہے کہ برگساں "وجدان" پراس قدر زور کیوں دیتا ہے اور اس کے نزدیک کائنات کی حقیقتِ نہائی روحانی کیوں ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ گہرے مشاہدے اور فطرت کے مظاہر اور باطن میں گہری بصیرت کے ذریعے برگساں اس نتیج پر پہنچا تھا کہ سائنس کا متکبر انہ رویہ اور سائنس پر ستی نفسِ انسانی کی صرف سطح تک رسائی عاصل کر سکتی ہے مگر کائنات کی گہر ائی کی خبر لانے سے قاصر ہے۔ کیا یہ بات باعثِ تعجب نہیں کہ برگساں کے عہد میں "مابعد الطبیعیات" کے پورے نظام کو محض فتاسی نمیں کہ برگساں کا نقطۂ نظر یہ تھا اور واقعۃ درست نقطۂ نظر تھا کہ سائنس "حق" کا اس کی کلیت میں ادراک کرنے سے قاصر ہے اور اس تک وجدان کے ذریعے پہنچا جا سکتا ہے۔ " اس کا خیال تھا کہ اصلی اور سپی مابعد الطبیعیات وجدان کے ذریعے بینی جا سکتا ہے۔ " اس کا خیال تھا کہ اصلی اور سپی مابعد الطبیعیات وجدان کے نتیج میں پیدا ہوتی ہے نہ کہ عقلی موشگافیوں کے ذریعے۔ اس کی مابعد الطبیعیات وجدان کے نتیج میں پیدا ہوتی ہے نہ کہ عقلی موشگافیوں کے ذریعے۔ اس کی مابعد الطبیعیات وجدان کے نتیج میں پیدا ہوتی ہے نہ کہ عقلی موشگافیوں کے ذریعے۔ اس کی مابعد الطبیعیات وجدان کے نتیج میں پیدا ہوتی ہے نہ کہ عقلی موشگافیوں کے ذریعے۔ اس کی مابعد الطبیعیات وجدان کے نتیج میں پیدا ہوتی ہے نہ کہ عقلی موشگافیوں کے ذریعے۔ اس کی مابعد الطبیعیات وجدان کے نتیج میں پیدا ہوتی ہے نہ کہ عقلی موشگافیوں کے ذریعے۔ اس کی مابعد الطبیعیات وجدان کے نتیج میں پیدا ہوتی ہے نہ کہ عقلی موشگافیوں کے ذریعے۔ اس کی

ا- دى فلاسفى آف چينج (١٩١٣ء)، ص٠٠-٣١

۲- برگسال کی کتاب تبخلیقی ارتقا، Creative Evolution (ماڈرن لائبریری ایڈیشن ۱۹۴۳ء)کے مطالعے سے پتاچلتا ہے کہ برگسال وجدان کوایک غیر معمولی قوت کے متر ادف سمجھتا تھااور اسے ایک آزاد قوت تصور کرتا تھا۔

ماضی اور مستقبل کے در میان نقطۂ اتحاد کاکام دیتی ہے۔ نتیجاً زندگی دائی اور نامختتم طغیان اور بہاؤ کی وضاحت ذیل کی سطور میں بڑے بہاؤ کا نام ہے۔ برگسال نے اس نامختتم طغیان اور بہاؤ کی وضاحت ذیل کی سطور میں بڑے تخلیقی انداز میں کی ہے۔ (میں ترجیح کا ترجمہ کر کے اس کی لطافت کو مجر وہ نہیں کر سکتا):
"I find first of all that I pass from state to state. I am warm or cold, I am merry or sad, I work or I do nothing, I look at what is around me or I think of something else. Sensations, feelings, volitions, ideas— such are the changes into which my existence is divided and which colour it in turns. I change, then without ceasing."

یہ نامختم بہاؤاور یہ نا قابلِ تسخیر رفتار ہر زندہ شے پر حکومت کرتی ہے اور برگسال کے نزدیک تمام نوعِ انسانی ایک بے پناہ فوج کے سوا کچھ نہیں جو دائیں بائیں اورآ گے پیچھے ہر جانب متحرک ہے تاکہ ہر رکاوٹ کا قلع قمع کر دے اور ہر طرح کے نا قابل تسخیر موانعات کو رستے سے ہٹا دے۔ بظاہر ایسالگتا ہے کہ جو قو تیں اس نامختم بہاؤ کے رستے میں حائل ہوتی ہیں اس سے غیر متعلق ہیں مثلاً مادہ بظاہر رُوحانی حقیقت سے متصادم ہے چنانچہ اُسے روحانی حقیقت سے متصادم ہے چنانچہ اُسے روحانی حقیقت سے غیر متعلق قرار دیا جا سکتا ہے لیکن برگسال کا ''ایلان واکٹل'' اس قسم کی علیحدگی کی اجازت نہیں دیتا۔ زیر نظر مضمون میں اقبال نے بھی اسی خیال کا اظہار کیا ہے اور کم و بیش اسی انداز و اُسلوب میں جس میں برگسال کے معروف شارح ولڈن کارنے۔ ولڈن کار لکھتا ہے:

"The spiritual reality, then, which philosophy affirms is not reality that is detached from and foreign to matter, superposed upon matter, or existing separately from matter. It is not the assertion that there is a psychical reality, but that the one is the inverse order of that which is the other. Physics is, to quote a phrase of Bergson inverted "psychics". The two orders of reality are not aspects, they are distinguishable and yet inseparable in an

ا، Creative Evolution -ا

original movement, the absence of one order of being is necessarily the presence of other."<sup>1</sup>

ز پر نظر مضمون ''مطابعہُ بیدل، فکر برگساں کی روشنی میں'' میں اقبال نے بیدل اور بر گسال کی فکریات میں جو مماثلتیں تلاش کی ہیں وہ دلچیپ اور جیران ٹن ہیں۔ بلکہ یہ کہنا شاید زیاده موزوں ہو گا کہ یہ مماثلات صرف بیدل اور برگساں تک ہی محدود نہیں بلکہ خود فلسفة اقبال میں بھی ان کے واضح شواہد موجو دہیں۔اقبال، بیدل اوربر گساں تنیوں فلسفر تغیر و حرکت کے قائل ہیں۔ اصل میں اس کا منبع ایک لحاظ سے ہریقلیتس، Heraclitus ( • • ۵ ق \_ م) کاوہ فلسفہ ہے جس کی رُوسے حقیقت ہر لمحہ متغیر ہو رہی ہے اورایک ہی دریا میں دوبار نہیں اُترا جاسکتا( کیاا یک ہی دریامیں ایک بار بھی اُترا جاسکتا ہے؟) دلچیپ بات سپہ ہے کہ تغیر اور حرکت کا یہی فلیفہ ابن عربی کے ہاں تحد د امثال کی اصطلاح میں ظہور کرتا ہے۔خواجہ عباداللہ اختر نے بیدل پر اپنی قابل قدر کتاب "بیدل" میں فلسفہ حرکت و تغیر کے ضمن میں جہاں ابن عربی اور بیدل کی مماثلات بیان کی ہیں، وہیں برگساں کے تخلیقی ارتقاء کو بھی مذکورہ فلنے سے بے حد مماثل قرار دیاہے۔لیکن اہم تربات یہ ہے کہ اقبال نے بیدل کے ہاں پائے جانے والے صوفیانہ تصور "نزول" Descent' پرزیر نظر مضمون میں شدید اعتراضات وارد کیے ہیں اور برگسال کے اس تصور کو ہدف تنقید بنایا ہے کہ عقل کی حیثیت گناہ از لی کی سی ہے اور "حق" تک رسائی محض اسی صورت ممکن ہے کہ ہم "قبل عقل وشعور" کی حالت کی طرف رجعت کر جائیں۔ اِسی طرح اقبال نے "وجدان" کے کلیڈ کارآ مد ہونے کے باب میں بھی بعض فکرافر وزسوال اٹھائے ہیں۔

اپنے خطبے" ندہبی مشاہدات کا فلسفیانہ معیار" میں اقبال نے جہاں بر گساں کے فلسفے کی تعریف و توصیف کی ہے وہیں اس پر شدید اعتراضات بھی وارد کیے ہیں۔ مثلاً ان کے خیال میں بر گسال اس حقیقت کو نظر انداز کر دیتاہے کہ وحدتِ شعور کا ایک پہلووہ بھی ہے جس

ا- دى فلاسفى آف چينج (١٩١٣ء)، ص١٨٥

میں اس کی نگاہیں مستقبل پر گئی رہتی ہیں۔ "اس لیے کہ زندگی اعمال توجہ ہی کا ایک سلسلہ ہو اور توجہ کا جو بھی عمل ہو گا اس کی توجیہہ کسی نہ کسی غایت یا مقصد کے حوالے سے کی جائے گی۔ خواہ اس کی حیثیت شعوری ہو خواہ غیر شعوری ۔" اِسی خطبے میں اُنھوں نے برگسال کی فکر کی مزید خامیوں کی نشان دہی کرتے ہوئے لکھا ہے کہ "ہمارے نزدیک برگسال کی غلطی یہ ہے کہ اس نے زمانِ خالص کو خُودی پر متقدم کھہر ایا حال آئکہ زمانِ خالص کا استناد خودی یا نفس ہی سے ہو سکتا ہے۔ اس لیے کہ مکانِ محض ہویازمانِ محض، اِن عیں یہ صلاحیت ہی نہیں کہ اشیاء یاحوادث کی کثرت کوسہارادے سکیں۔" اگر اس خطبے میں میں یہ صلاحیت ہی نہیں کہ اشیاء یاحوادث کی کثرت کوسہارادے سکیں۔" اگر اس خطبے میں فیل یہ میں یہ کے اس طرح کے اعتراضات اور وہ اعتراضات جو زیر نظر مضمون میں اٹھائے گئے اِس طرح کے اعتراضات اور وہ اعتراضات جو زیر نظر مضمون میں اٹھائے گئے ہیں، یکیا کر دیے جائیں تو یہ برگسال کے نظام فکر پر مفید اور دلچسپ تنقیدی سازوسامان فراہم کر سکتے ہیں۔

زیرِ نظر مضمون میں اقبال کا تصوّرِ عظمتِ انسانی اتناہی ته دار، پُر مغزاور پُرجوش ہے جتنا ان کی دیگر تحریروں یا ان کی شاعری میں نظر آتا ہے۔ اقبال استحکامِ ذات اور اثباتِ ذات میں یقین رکھتے تھے:

> بخود خزیده و محکم چو کوہسارال زی چوخس مزی که ہواتیز وشعلہ بے باک است

یمی وجہ ہے کہ انھوں نے دیگر مقامات کی طرح زیرِ نظر مضمون میں بھی تصور فنا پر شدید اعتراضات کیے ہیں اوراس تصوّر کو مجمی تصوف کا شاخسانہ قرار دیا ہے۔ صوفیانہ تصور تنزل پر بحث کرتے ہوئے اقبال نے زیرِ نظر مضمون میں لکھا ہے کہ یہ اپنی روح میں مانوی Manichaean تصور ہے۔ اقبال کے نزدیک مانویت نے محض عیسائیت ہی کو نہیں بلکہ

ا- تشكيل جديدالهيات اسلاميه (مترجم سيرنذيرنيازي)، ص٨١

۲- الضاً، ص۸۵

اسلام کو بھی متاثر کیا۔ ان کی رائے میں "عربوں کی فتح ایران کے نتیج میں اسلام مانویت میں مبدل ہو گیا اور خدا کی خود ظلماتی کا نصور ،صوفیہ کے نصور تنزل کی شکل میں جس کے ساتھ الی راہبیت آمیز تھی جو اپنی رُوح کے اعتبار سے کلیۂ مانوی تھی، ظاہر ہوا۔" اس اقتبار سے کلیۂ مانوی ہیں اوران کے نوبل کے نزدیک نصوّرِ تنزل اور ہیئت اپنی روح کے اعتبار سے کلیۂ مانوی ہیں اوران کے خیال میں مسلمانوں کی فتح ایران کے نتیج میں اسلام مانویت میں تبدیل ہوگیا۔ حقیقت سے کہ اقبال اپنی زندگی کے آخری ہر سوں تک اسلام کو اس کی خالص روح میں دکھنے کے لیے بے چین رہے۔ مثلاً راغب احسن کے نام ۱۱/د سمبر ۱۹۳۲ء کے ایک خط میں انھوں نے اِس خیال کا اظہار کیا کہ اسلام مجوسیت اور یہودیت کے اثرات سے آزاد میں انھوں نے اِس خیال کا اظہار کیا کہ اسلام کے مبدل بہ مانویت ہونے کارنج ہے): منہیں ہو سکا۔ (جبکہ زیر نظر مضمون میں انھیں اسلام کے مبدل بہ مانویت ہونے کارنج ہے): مذہب اسلام پر قرونِ اولی ہی سے مجوسیت اور یہودیت غالب آگئی یعنی اسلام کے اصل مذہب اسلام پر قرونِ اولی ہی سے مجوسیت اور یہودیت غالب آگئی یعنی اسلام کے اصل مذہب اسلام پر قرونِ اولی ہی سے مجوسیت اور یہودیت غالب آگئی یعنی اسلام کے اصل مذہب اسلام پر قرونِ اولی ہی سے مجوسیت اور یہودیت غالب آگئی یعنی اسلام کے اصل میں انگار کو یہودی اور مجوسی افکار نے عوام کی نگاہوں سے چھپالیا۔ میری رائے ناقص میں اسلام تی تی سے نقاب نہیں ہوا۔ ا

اس میں توشک نہیں کہ مانویت نے اسلام کو متاثر کیا۔ اے۔ ایم۔ اے شوستری نے بھی اپنی کتاب آؤٹ لا کنز آف اسلامک کلچر میں عیسائیت اور اسلام دونوں کے مانویت سے متاثر ہونے کا ذکر کیا ہے لیکن اقبال کا یہ کہنا کہ اسلام مانویت میں تبدیل ہو گیا ہے بہت کچھ قابل بحث ہے کیونکہ اپنے تصورِ توحید، تصورِ رسالت، تصورِ انسان اور تصورِ کا نئات کے اعتبار سے آبلام کی عظمت و انفرادیت اس قدر واضح ہے کہ جیرت ہوتی ہے کہ مانویت اس پر کا ملا غالب آکر اس کی قلبِ ماہیت کا باعث بن گئی ہو۔ بہر حال اس سے قطع نظر ولچسپ بات سے ہے کہ زیرِ نظر مضمون میں تو اقبال اسلام کے مبدل بہ مانویت ہونے پر تاسّف کا اظہار کرتے نظر آتے ہیں جب کہ شذرات فکر اقبال میں ایک جگہ وہ اسلامی تہذیب کی تہ

ا- اقبال-جهان ديگر (مرتبه محمد فريدالحق)، ص ٩١

داری کاسبب ایران کی قدیم تهذیب سے اس کا ملاپ قرار دیتے ہیں اور اس پربڑی مسرت کا اظہار کرتے ہیں۔ ککھتے ہیں:

اگر آپ مجھ سے پوچیس کہ تاریخ اسلام کا اہم ترین واقعہ کون ساہے تو میں بے تامل کہوں گا:

' فتح ایران'۔ نہاوند کی جنگ نے عربوں کو ایک حسین ملک کے علاوہ ایک قدیم تہذیب بھی عطاکی بلکہ یوں کہنا چاہیے کہ وہ ایک ایسی قوم سے روشناس ہوئے جو سامی اور آریائی عناصر کے امترائ سے ایک نئی تہذیب کو جنم دے سکتی تھی۔ ہماری مسلم تہذیب سامی اور آریائی تصورات کی پیوند کاری کا حاصل ہے۔ گویایہ ایسی اولاد ہے جسے آریائی مال کی نرمی و لطافت اور سامی باپ کے کر دارکی پچنگی و صلابت ورثے میں ملی ہے۔ فتح ایران کے بغیر اسلامی تہذیب یک رخی رہ جاتی۔ فتح ایران سے ہمیں وہی پچھ حاصل ہو گیا جو فتح یونان سے تہنی ومیوں کو ملا تھا۔ ا

مندرجہ بالا اقتباس میں تہذیب اسلامی کے "باثروت" ہونے کے "اہم ترین واقع" پر اقبال کے اظہارِ مسرت اور زیر نظر مضمون میں فتح ایران کے نتیج میں اسلام کے مبدل بہ مانویت ہونے پر اقبال کے اظہار کرب و تاسف سے جہاں اقبال کے یہاں ہونے والی فکری تبدیلی کا واضح پتا چاتا ہے وہیں میرے اِس قیاس کو بھی تقویت ملتی ہے کہ زیر نظر مضمون میں جمی تصوف کے ایم ایس کے قربی زمانے میں لکھا گیاہو گا۔ دراصل زیر نظر مضمون میں جمی تصوف کے باب میں اقبال کے لیجے میں جو تلخی، تندی اور شدت ملتی ہے وہی شدت ان کی اس عہد باب میں اقبال کے لیجے میں جو تلخی، تندی اور شدت ملتی ہے وہی شدت ان کی اس عہد فودی اور بعض دیگر مضامین کے علاوہ اس عہد میں بعض علمی وادبی شخصیات کے نام لکھے گئے فودی اور بعض دیگر مضامین کے علاوہ اس عہد میں ایمن علمی وادبی شخصیات کے نام لکھے گئے موجود ہے۔ مثلاً ۱۳ نومبر کا 19ء کوسید سلیمان ندوی کے نام ایک خط میں لکھتے ہیں:

ا- شذرات فكراقبال، ص١٠١

اس میں ذرا بھی شک نہیں کہ تصوفِ وُجودی \*سرزمین اسلام میں ایک عجمی پوداہے جس نے عجمیوں کی دماغی آب وہوامیں پرورش پائی ہے۔ ا

تصوف کے بارے میں اقبال کے مندرجہ بالاخیال (مکتوب بنام سید سلیمان ندوی) کو نگاہ میں رکھیے اوران کے مقالے ایران میں المہیات کا ارتقا(۱۹۰۸ء) میں اسی خیال کی پر زور تغلیط ملاحظہ فرمائے جس کا مؤیدای جی براؤن تھا۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ ۱۹۰۸ء میں اقبال براؤن کے جس تصور کی نفی کررہے تھے، نوسال بعد وہ (اقبال) اسے کا ملاً اپنا کیکے تھے!

یہاں یہ بات بھی یادر کھنے کے قابل ہے کہ اقبال کا قیام پورپ ان کی زندگی میں ایک اہم موڑ کی حیثیت رکھتا ہے اور ۱۹۱۰ء کے بعد اقبال نے مسلسل نشاق ثانیہ اور تصور خودی پر غور کرنا شروع کیا۔ اقبال نے ایک جگہ لکھا ہے کہ انھوں نے خُودی کے تصور پر کم و بیش پندرہ سال تک سنجیدگی سے سوچا۔ بالآخر وہ اس نتیج پر پہنچ کہ زوال امت کا ایک بہت اہم سبب عجمی نصوف تھا جو اسلامی فکر و عمل میں داخل ہو کر اس کی قوتوں کو ہڑپ کر گیا۔ یہ خیال ۱۹۱۵ء میں خوب منجھ کر اور نقر سقر کر اسرارِ خودی (۱۹۱۵ء) کی صورت میں سامنے خیال ۱۹۱۵ء میں خوب منجمی تصوف اور اس کے نمائندوں کی مخالفت نے ہمہ اوستی صوفی حلقوں میں شدیدر یِّ عمل پیدا کیا۔ زیر نظر مضمون کا وہ حصہ جو عجمی تصوف کی بوالعجبیوں کی تنقید پر مشمل شدیدر یِّ عمل پیدا کیا۔ زیر نظر مضمون کا وہ حصہ جو عجمی تصوف کی بوالعجبیوں کی تنقید پر مشمل

اب اس سلسلے کی آخری بات۔ محسوس میہ ہوتا ہے کہ ایک دفعہ میہ مضمون لکھ لینے کے بعد شاید اقبال نے بوجوہ اس کو قابلِ اشاعت نہ جانا۔ اگر میہ مضمون ۱۹۱۵ء کے آس پاس کھا گیا تو ہو سکتا ہے کہ اسرارِ خودی کے پہلے ایڈیشن پر ہونے والے ردِّ عمل کی وجہ سے اقبال نے زیر نظر مضمون کی عدم اشاعت ہی میں مصلحت سمجھی ہو۔ شاید اسی سبب سے میہ مضمون نظر ثانی کے مرحلے سے نہ گذریایا۔ چنانچہ اصل اگریزی مسودے میں نہ صرف ہجوں کی

<sup>&</sup>quot; ۔ سید سلیمان ندوی کے نام علامہ کے اصل خط میں لفظ "تصوف وجو دی" ہے اور ای کا محل تھا۔ (مرتب)

ا- اقبال نامه، جلد اول، ص ۸ <u>۸</u>

چند غلطیاں نظر آتی ہیں بلکہ کچھ الفاظ بھی درج ہونے سے رہ گئے۔ انگریزی میں شائع شدہ متن میں مَیں مَیں شائع شدہ متن میں مَیں نظر ترجے میں متن میں مَیں نے ان چند تسامحات اور فروگزاشتوں کو دُور کر دیا تھا۔ زیر نظر ترجے میں بھی ان ضروری اضافات کو پیشِ نظر رکھا گیا ہے۔ اقبال کے مضمون میں بعض مقامات پر حواشی درج حواشی کی ضرورت بھی محسوس کی گئی ہے۔ چنانچہ اس کے آخر میں چند ضروری حواشی درج کردیے گئے ہیں۔

'Bedil in the Light زیر نظر کتاب میں علامہ کے متذکرہ بالا انگریزی مضمون Transcription کا اُردو ترجمہ ، اصلی قلمی متن کا کامل عکس اوراس کا of Bergson'' شامل کیے جارہے ہیں۔ امید ہے کہ اقبالیاتی ادب میں اقبال کا یہ نو دریافت شدہ مضمون اضافے کا سبب ہوگا۔

تحسین فراقی اُستاد، شعبه اُردو یونیورسٹی اور ینٹل کالج لاہور

# ديباچهٔ طبع چهارم

"مطالعهٔ بیدل فکر بر گساں کی روشنی میں "یونیور سل بکس لا ہور کے زیر اہتمام ۱۹۸۸ء میں اول بار شائع ہوئی تھی۔ بعد کے دوایڈیشن اقبال اکاد می پاکستان نے شائع کیے۔ زیر نظر تصحیح اور کسی قدر اضافہ شدہ ایڈیشن بھی اقبال اکاد می ہی کے توسط سے شائع ہورہاہے۔ کتاب کی اولیں اشاعت کے ساتھ ہی اسے بڑی یذیر ائی ملی۔ اس پر متعد د اہل نظر نے مضامین اور تجزیے لکھے جن میں محمد سلیم الرحمٰن، صفدر میر (زینو)،میر زاادیب، ڈاکٹر آ فتاب اصغر اور یر وفیسر جعفر بلوچ کے اساء خصوصاً قابل ذکر ہیں۔ علاوہ ازیں ادیب سہیل اور بعض دیگر حضرات نے بھی اس پر عمدہ ریو یو کیے۔اپنے مجلہ آموز گار (جلگاوں، بھارت) میں اکبر رحمانی نے اس تالیف کی توصیف کی۔ دانشگاہ تہر ان کے دانشکدۂ زبانہاواد بیات خارجی سے وابستہ ادبیات اردو کے ایرانی اساد علی بیات صاحب نے کتاب کا فارسی میں ترجمہ کیا جو "مطالعہُ بیدل در پر تواندیشہ های برگسوں "کے زیر عنوان اقبال اکاد می پاکستان نے ۲۰۰۰ء میں شائع کیا۔ (اگلے برس۷ا•۲۰ء کے اواکل میں یہ فارسی ترجمہ نظر ثانی اور اضافات کے ساتھ تہر ان سے بھی شائع ہونے والا ہے۔) ایر ان ہی کے ایک دانشور اکبر بہداروندنے یہ پوری کتاب یعنی میرے مقدمے اور متن اقبال کے فارس ترجے کو اپنی سہ جلدی تالیف بہ عنوان "غزلیات بیدل دہلوی" کی پہلی جلد میں شائع کیا ( ناشر: انتشارات نوید، شیر از ۸ • ۲۰ ء) مگر افسوس بیر ہے کہ انھوں نے بطور مؤلف میر انام تو شامل اشاعت کیا مگر علی بیات کے نام سے جو اس پوری کتاب کے فاضل متر جم تھے، صرفِ نظر کیا۔ ایک برس پہلے اس کتاب کا اطالوی زبان میں بھی ترجمہ ہو چکاہے اور عنقریب شائع ہونے والا ہے۔ یہ ترجمہ نیپلز یونیورسٹی کے ریسرچ اسکالر ڈاکٹر ماسیمو بون نے کیا ہے۔ ڈاکٹر بون IRD کے ریسرچ فیلو بھی رہ چکے ہیں۔ کتاب پر میرے مقدمے کا فارسی ترجمہ میرے متعد د اضافوں کے ساتھ "بیدل از نگاہ اقبال لاھوری" کے زیر عنوان تہر ان کے مشہور ماہناہے کیمان فرھنگی کے

ونومبر ۲۰۱۲ء

نومبر ۷۰۰ء کے شارے میں بھی شائع ہوا۔ "مطالعہ بیدل فکر برگساں کی روشنی میں "
کے زیر نظر ایڈیشن کی اشاعت میں اقبال اکاد می سے وابستہ نوجو ان دانشور ڈاکٹر طاہر حمید
تنولی نے غیر معمولی دلچیس کی جس کے لیے راقم ان کا ممنون ہے۔ امید ہے کہ کتاب کی یہ
تازہ ترین اشاعت بھی اقبال اور اقبالیات سے دلچیس رکھنے والے حضرات کے لیے
موجب دلچیسی ہوگی۔

شخسین فراقی سابق صدر شعبه واُستاداد بیات اُردو یونیورسٹی اور ینٹل کالج 'حال' ناظم، مجلس ترقی ادب لاہور

## مطالعهٔ بیدل فکر برگساں کی روشنی میں

مرزاعبدالقادر بیدل اکبر آبادی اعلی درجے کے مفکر تھے۔ شاید شکر اچاریہ اکے زمانے کے بعد سے ہندوستان کے عظیم ترین مفکر شاعر۔ البتہ شکر اچاریہ ایک زبردست منطقی تھا، جو بڑی ہے رحمی سے ہمارے کھوس حسی تجربے کی تحلیل کر تاہے تاکہ اس میں موجود ذاتِ بسیط The Universal کو بے نقاب کر سکے۔ اس کے برعکس بیدل ساعر بیدل — کے لیے تحلیل طبعاً ایک تکلیف دہ اور غیر فنکارانہ عمل ہے اور وہ عالم محسوس کوزیادہ لطیف انداز میں دیکھتے ہیں اور اس میں موجود ذاتِ بسیط کی طرف محض ایسے نقطہ نظر سے اشارہ کرتے ہیں جو اس کے شایان شان ہو۔

ز موج پردہ بروئے حباب نتوال بست تو چیثم بستہ اے بے خبر نقاب کجاست\*

ترجمہ: "موج سمندر کے چہرے کو ڈھانپ نہیں سکتی۔ اے بے خبر تم نے اپنی آ تکھیں بند کرر کھی ہیں (ورنہ) نقاب کہاں ہے؟"

ا- نویں صدی عیسوی کاعظیم ترین ہندو فلسفی۔ ۳۲سال کی عمر میں اس کا انتقال ہو گیا۔ اس نے اپنشد، بر ہما سوتر اور شریمد بھگوت گیتا کی تفسیر س لکھیں۔

\*- صحیح شعر یوں ہے:

زموج پردہ بروئے محیط نتوال بست تو چثم بستہ ای اے بے خبر کجاست نقاب

کلیات بیدل جلداول ص۹۳۳

علاوہ ازیں شاعر ہمیں اپنے جیو آتماthe Individual کے تصورے درجے ذیل شعر کے حوالے سے آگاہ کرتاہے:

> می کشم چوں صبح از اسباب ایں وحشت سرا تہمت ربطے کہ نتوال بست بر اجزائے من

صبح دراصل نور کے بکھرے ہوئے ذرات کے ایک غیر مرتب اور خلط ملط انبار کے سوا کچھ نہیں لیکن ہم اس کاذکر ایک ٹھوس Concrete شے کے طور پر کرتے ہیں۔ایک منفر د وحدت اور مادے کے طور پر۔بیدل کہتے ہیں کہ:

"اس دنیا کے صحر امیں حالات واسباب نے صبح کی مانند مجھ پر ایک ربط مادی کی ایسی تہمت دھری ہے جس کی متحمل میری فطرت نہیں ہوتی۔"

لیکن بیدل کے سلسلے میں جو چیز زیادہ قابل اعتناہے وہ ہے ان کا اعلیٰ درجے کا کثیر الجہات او ہمن جو دنیا کے تقریباً تمام عظیم مفکروں کے روحانی تجربات سے گزر تاہوا محسوس ہو تاہے۔ ان مفکرین میں برگسال بھی شامل ہے۔ چنانچہ بیدل کے افکارِ شعری میں جہال جہال برگسانی رنگ جملکتاہے، اس کی جانب میں مغربی فلنفے کے طالب علموں کی توجہ خاص طور پر منعطف کر تاہوں۔ البتہ بیدل کی شاعری کا جائزہ لیتے ہوئے ہمیں اس حقیقت کو نظر انداز نہیں کرناچاہیے کہ کسی الیے شاعر سے مابعد الطبیعیات کے ایک مرتب اور منضبط نظام کی توقع ناانصافی پر مبنی ہے جس کے بے چین ذہن کو ترتیب و تہذیب کے نکیف دہ عمل میں پڑے بغیر ایک گریز یا حقیقت Reality کے بیان ان کے دیگر خیالات و نظریات کے ساتھ ساتھ ساتھ ایک کے سوا چارہ نہیں۔ بیدل کے بیان ان کے دیگر خیالات و نظریات کے ساتھ ساتھ ساتھ ایک

ا- Polyphonic کالفظی ترجمہ تو ''کثیر الاصوات ''ہے لیکن سیاق وسباق کے اعتبار سے ''کثیر الجہات'' کی ترکیب لانا پڑی۔

تصوروہ بھی ہے جے برگسال کا تصورِ حقیقت کہناچاہیے اور جس کا تجربہ شاعر اپنی روحانی ترقی کے مرحلے میں کرتا ہواد کھائی دیتاہے۔

برگسان کے نزدیک حقیقت ایک مسلسل بہاؤ (flow)کا نام ہے ایک مسلسل اور دائمی تکوّنBecoming کانام —اور خارج میں موجو د اشیاء جو ہمیں متعد د غیر متحرک اشیاء کے روپ میں دکھائی دیتی ہیں وہ سوائے ہمارے ان خطوطِ شوق کے کچھ نہیں جو ہمارا ذہن اس بہاؤ کے اوپر تھینچ ڈالتا ہے۔ گویا کہا جاسکتا ہے کہ یہ ایک ساکن مجموعہ نجوم ہیں جو ہماری حرکت کی سمت متعین کرتے ہیں۔ اور یوں گویاز ندگی کے دریاسے یار اُترنے میں ہماری مدد کرتے ہیں۔ گویاحر کت اصل حقیقت ہے اور اشیائے خارج کی شکل میں ہمیں جو سکون یاعدم تغیر نظر آتا ہے، ایک ریاضی مائل ذہن کی، جو زندگی کے عملی تقاضوں کو پیش نظر رکھتے ہوئے سیلان و طغمان کو ساکن ظاہر کر تاہے، لگائی ہوئی روک ہے۔ اپنی فطرت کے حوالے سے بہ ریاضیاتی ذہن صرف اشیاء کی سطح ہی پر سفر کر سکتا ہے اور اِس حقیقی تغیر کا ادراک نہیں کر سکتا جس کے بطن سے یہ اشیاء جنم لیتی ہیں۔ گویاانواع مکانی سے بحث کرتے ہوئے طبیعیاتی سائنس کاطریق کار حقیقت تک رسائی کے ضمن میں ہمیں دور تک نہ لے جاتا ہے نہ لے جا سکتا ہے۔اگر ہمیں حقیقت کی ماہیت مطلق کی ایک جھلک دیکھنا ہے تواس کے لیے ایک نئے طریق کار کی ضرورت ہے اور یہ طریق کار وجدان ہے جو برگساں کے نز دیک فکر ہی کی ایک عیق صورت کا نام ہے جو ہمارے اِس مقام امتیاز کی وجہ سے جو ہمیں اس کے حوالے سے حاصل ہے، ہم پر زندگی کی ماہیت کے دروا کر تاہے۔ بیہ طریق کار ہمیں بتا تاہے کہ زمان کے عضر ہی ہے، جسے طبیعیاتی سائنس اشیائے خارجی کے مطالعے کے دوران نظر انداز کر دیتی ہے، زندہ اشیاء کا جوہر حقیقی تشکیل یا تا ہے اور یہی زندگی کا دوسر ا نام ہے۔ پس زمان ہی حقیقت نہائی ہے جس سے تمام اشیاء متشکل ہوتی ہیں۔ چنانچہ تکوّن، حرکت، زندگی اور زمان ایک ہی چیز کے مختلف نام ہیں ۔ لیکن اس زمان کو جسے برگسال "مرور محض" Pure 'Duration سے تعبیر کرتا ہے، اس باطل تصور سے بڑی احتیاط سے حدا سمجھنا جاہیے جو

ہمار اریاضیاتی ذہن تھکیل دیتا ہے۔ ہماراذہن زمان کو ایک الی نامختم سیدھی کیر سے تعبیر کرتا ہے جس کا ایک حصہ ہم طے کر آئے ہیں اور باتی ابھی طے کرنا ہے۔ اس کے مطابق زمان محض ایک جہت کا مکان بن کر رہ جائے گا اور آنات Moments اس کے مطابق زمان محض ایک جہت کا مکان بن کر رہ جائے گا اور آنات Moments اس کے تھکیلی نقطوں کے سوا اور کچھ نہیں قرار پائیں گے۔ مکانی وقت باطل اور غیر حقیقی زمان کے سوا اور کچھ نہیں۔ زمانِ حقیقی یا"مر ورِ محض"جامد انداز میں ادراک کردہ امر وز و دیروز کو قبول نہیں کرتا۔ یہ تونام ہے حقیقی اور دائی طور پر موجود" اب" «Now" کا جو ماضی کو اپنے پیچھے نہیں چھوڑ تابلکہ اسے اپنے سینے سے چھٹائے ساتھ لیے رہتا ہے اور اسی سے مستقبل کو جنم دیتا ہے۔ گویابر گسال حقیقت کا ادراک جس طرح کرتا ہے اس کے مطابق حقیقت نام ہے مسلسل پیش قدمی کرنے والی تخلیقی حرکت کا جس کی ماہیت میں اضداد مخفی ہیں اور یہ جوں جوں ترتی کرتی جاتی ہے۔ یہ مکمل کردہ کل جوں جوں ترتی کرتی جاتی ہے۔ یہ مکمل کردہ کل حوں جوں ترتی کرتی جاتی ہے۔ یہ مکمل نظام صدافت کا استخران کی ساتھ رسکیں۔

آیئے اب ہم بیدل کی شاعری میں برگسانی فکر کے مختلف در جات کا کھوج لگائیں۔البتہ یہاں یہ بتا دینا ضروری ہے کہ بیدل نے نثر اور نظم کا کافی سرمایہ چھوڑا ہے۔ زیرِ نظر مقالہ صرف ان کے دیوان پر مبنی ہے (جو تقریباً تیس ہزار اشعار پر مشتمل ہے) اور جس کا ایک خطی نسخہ خوش قسمتی سے راقم کے پاس ہے۔ ا

ا-علامہ کا یہ معمول تھا کہ وہ اپنی کتب پر کہیں کہیں ضروری نوٹس کھاکرتے تھے۔ اگر دیوانِ بیدل کا خطی نخہ (مملوکہ اقبال) دستیاب ہو جاتا تو شاید نذکورہ جہت سے بلکہ اور کی جہتوں سے اس کا مطالعہ مفید ہوتا لیکن افسوس ہے کہ نہ تو اسلامیہ کالج کو عطیہ دیے جانے والے ذخیرہ کتب کی مطبوعہ فہرست میں اس مخطوطے کا سراغ مل سکا اور نہ اقبال میوزیم میں موجود علامہ کے نوادرات کی کامل فہرست میں اس مخطوطے کا کہیں ذکرہے:

Allama Iqbal Catalogue

ط کس نے خدا ہی جانے کہ کیدهر اُڑا دیا؟

(۱) پہلا قابلِ توجہ نکتہ ہیہ کہ ہماری عقل حقیقت کی محض سطح کو چھو سکتی ہے۔ اس کے عمق میں داخل نہیں ہو سکتی۔ بیدل اس حقیقت پر زور دیتے ہوئے بھی نہیں تھکتے: موج و کف مشکل کہ گردد محرم قعر محیط عالمے بیتاب تحقیق است و استعداد نیست

ترجمہ: سمندر کی موج اور جھاگ سمندر کی گہرائیوں میں نہیں دیکھ سکتے۔ ایک عالم ہے جو حقیقت کی ماہیت جاننے کے لیے بے تاب ہے لیکن اس کی استعداد سے عاری ہے۔
علم طبیعی منطقی استدلال سے مسلح ہو کر ''حق'' the Real کی نظر سے سازی کر کے اس کا خاتمہ کر ڈالتا ہے۔ یہ حقیقت کے بعد از مرگ معائنے اور تحلیل کے سوا پچھ نہیں اور نتیجہ اسے ایک زندہ، پیش قدم محرک کے طور پر گرفت میں نہیں لاسکتا:

این جُمله دلائل که زشخین تو گل کرد درخانهٔ خورشیر چراغان نجوم است

ترجمہ: "بیہ تمام دلائل جو تمھاری تحقیق و تفتیش سے پھوٹ رہے ہیں، حمیکتے ہوئے سورج کے مقابلے میں نضے نضے ساروں سے زیادہ کچھ حقیقت نہیں رکھتے۔"

(۲) سوال میہ ہے کہ حق کے إدراک کا صحیح راستہ کیا ہے؟ شاعر اس کے جواب میں کہتا ہے:

> "بیدل نشوی بے خبر از چاک گریبال اینجاست که عنقا نه پا گشت مگس را"

ا- کلیاتِ بیدل (منتخب) شائع کرده الکتاب لا ہور ۱۹۷۸ء (عکمی نسخہ مطبع صفدری، جمبئی ۱۳۰۲ھ) میں شعر کادوسر امصرع یوں ہے:

ط اینجاست که عنقا نه بال است مگس را

ملاحظه ہو کتاب مذکور کاص اا

ترجمہ: "اے بیدل! اپنے باطن میں جھانک یہی وہ جگہ ہے جہاں عنقا (اصطلاحاتِ صوفیہ میں بید لفظ حقیقت کی علامت کے طور پر مستعمل ہے) مگس کا شکار ہو جاتا ہے۔"

لیکن اس" وجدان" کا حصول کیسے ممکن ہے اوراس کے خدوخال کیا ہیں؟اس ذیل میں برگسال اور بیدل دونوں کا جواب بالکل ایک ہے۔ یہ وجدان صوفیانہ مشاہدہ کی کوئی قسم نہیں ہے جو حالتِ جذب و سکر میں ہمیں عطا ہو جائے۔ برگسال کے نزدیک یہ فکر کی ایک عمین ترقشم کانام ہے۔

ا-ایڈمنڈ لی۔رائے(۱۸۷۰-۱۹۵۴ء) سائنس، اخلاقیات اور فد ہمیات کا فرانسیسی عالم اور فلفی تھا۔ اپنے افکار کے ضمن میں اس نے برگسال سے بہت استفادہ کیا۔ رائے سائنسی حقائق کی اصلیت کا، نتائج کے حوالے سے جائزہ لیتا تھا اور اس باب میں اس کے کئی معاصر مثلاً برگسال، ہنری پائن کیئر اور اِی وِل بوائس اس کے شریک شریک تھے۔ اس کا خیال تھا کہ حقیقی علم، معروض (مع اس کی حقیقت اصلیہ کے) کے ساتھ مشخص ہونے کے متر ادف ہے۔ اس ضمن میں تحلیل، تجزیاتی اور تشریکی علم کے برعکس وجدان ہی الیہ علم کے محصول کا ذریعہ ہو سکتا ہے اور حق اور صدافت کا معیار یہ ہے کہ ہم علم کو بسر کریں، بصورتِ دیگر اس کی تفہیم ممکن نہیں۔

لی رائے برگسال کا ممتاز شارح تھا۔ اس نے برگسال پر اپنی معروف کتاب New Philosophy-Henry کی رائے برگسال کا ممتاز شارح تھا۔ ۱۹۱۳ Bergson

کے عضر کے خاتمے ہی کے ذریعے ممکن ہوتی ہے بالکل ایسے ہی جیسے طبیعیاتی سائنس خارجی حقیقت سے نیٹتے ہوئے زمان کے عضر کاخاتمہ کر دیتی ہے۔ بیدل بھی ٹھیک ایساہی طریقِ کار تجویز کرتے ہیں جبوہ کہتے ہیں:

#### اے کہت ِ گل اندکے از رنگ بروں آ

ترجمہ: "اے پھول کی خوشبو، رنگ کی دنیاسے باہر آ۔"

لفظ "رنگ" صوفیانہ اصطلاح میں مکان کی علامت ہے۔ صوفیہ خارج کی دنیا کو عالم رنگ و ہو میں تقسیم کرتے ہیں۔ شاع انسان کی نمائندگی موجۂ توشبو کے طور پر کر تاہے جو عالم شعور کی غیر مر کی لطیف حرکت کی جانب اشارہ کرتی ہے اور اسے مشورہ دیتا ہے کہ اگر وہ ماہیت ِاصلی کا ادراک چاہتا ہے تو اسے نود کو مکان کے حدود سے آزاد کر ناچا ہے۔ پس طریق وجدانی کا مطالبہ سوائے اس کے پچھ نہیں کہ مکان سے نجات حاصل کی جائے جو ہماری عقل کے لیے خارجی طور پر خاصا مشکل کا م ہے کیونکہ اس کی نہاد ریاضیاتی ہے۔ بیرل مندر جہ بالا کی وضاحت کے لیے ایک اور واضح علامت استعال کرتے ہیں۔ وہ زندگی کو ایک دریا کے روپ میں دیکھتے ہیں۔ جب تک اِس دریا کی سطح خاموش اور پُر سکون رہتی ہے، اہریں بہت ہوئے دھارے کے نیچ ڈھنیں ہوئی صورت میں رہتی ہیں بالکل اسی طرح جیے لباس جسم کو دھانپ لیتا ہے۔ البتہ جب موج اس جمود سے سر باہر نکالتی ہے تو دھارے کے تسلس سے دھانپ لیتا ہے۔ البتہ جب موج اس جمود سے سر باہر نکالتی ہے تو دھارے کے تسلس سے دھانپ لیتا ہے۔ البتہ جب موج اس جو دکو آزاد کرکے اپنے آپ کو عریاں کر دیتی ہے۔ چشم اللگ ہو جاتی ہے، اپنی سیانی سے خود کو آزاد کرکے اپنے آپ کو عریاں کر دیتی ہے۔ چشم آسا حباب کا معاملہ بھی ایسا ہی ہے جو سیلان و طغیان سے باہر نکل کر اپنے لباسِ آبی کو اُتار کر کے اپنے آپ کو عریاں کو بار دوبارہ اس دھارے میں دورت ذیل شعر کو شبحنے کے قابل ہوگیا ہوگا: واسل کر لیتا ہے۔ میں ادری ویل شعر کو شبحنے کے قابل ہوگیا ہوگا: دوبارہ اس دھارے میں دون فیل شعر کو شبحنے کے قابل ہوگیا ہوگا:

دریں دریا کہ عریانیست کیسر سازِ امواجش حبابِ ما بہ پیراہن رسید از چیثم پوشیدن

ترجمہ: "زندگی کے اِس سمندر میں، جہاں اہریں باہر نکل کرخود کوعریاں کرڈالتی ہیں۔ میری
زندگی کا حبابِ حقیر اپنی آئکھیں بند کر کے اپنا تھویا ہوالباس حاصل کرلیتا ہے۔"
یابر گسال کی زبان میں ہر ظاہری جمودیا انفصال جس نے زندگی کے غیر منقسم تسلسل
میں وجدان کے ذریعے اپنا تھویا ہوا مقام حاصل کرلیا ہو۔

(۳) اگلاسوال ہیہ ہے کہ اس وجدان کا کشف کیا ہے؟ بیدل کے ذیل کے اشعار میں اس کا جواب مل جائے گا۔

(۱) "در طلب گاهِ دل چوں موج و حباب منزل و جادہ ہر دو در سفر است"

ا- بیدل نے اِسی خیال کو کچھ اور مو قعوں پر یوں اشعار میں ڈھالاہے:

زپیرائهن برول آ، بے شکوم نیست عریانی جول کن تا حبابے را لباسِ بحر پوشانی زپیرائهن برول آ، تا به بینی دستگاهِ خود حباب آئینهٔ دریاست از تشریف عریانی

غير دريا چيست افسول مايدَ نازِ حباب مي درم پيراهنم برخود ز بس باليده ام

پیدائی ما بعدِ فنا خوابی دید چول شخص برآید ز لباس آئینه است

ترجمه: "دل (زندگی) کی اقلیم میں رستہ اور منزل دونوں امواج اور بلبلوں کی طرح مسلسل متحرک ہیں۔"

### (ب) "جستی روشِ نازِ جنوں تاز کہ دارد می آیدم از گردِ نفس ہوئے خرامے"

انگریزی میں اس شعر کا ترجمہ قریب قریب ناممکن ہے۔ میں اس میں مضمر افکار کی توضیح کی کوشش کر تاہوں۔ (دراصل) شاعر نَفَس انسانی کو (جو علامتِ حیات ہے) گردوغبار کے لطیف ذرات کے انتشار سے تعبیر کر تاہے جس سے لگتا ہے گویاوجود کی وسیع اقلیم میں سے کوئی شے نہایت تیزی سے گزرگئی ہے اوراپنے خطِ پیش اقدامی کے ساتھ گردوغبار کا ایک ایسا ہی منتشر سلسلہ چھوڑ گئی ہے جیسے شہاب اپنی سلک آتشیں کے ساتھ ساتھ نور کی ایک کلیر چھوڑ جاتا ہے۔ گویا نَفَس انسانی زندگی کی نزاکت کے مقابلے میں ایک شوس مادہ ہے اوراس کا مضطرب انتشار کا نئات میں زندگی کی حرکیت ِ تیزر فرار کا اشار ہے!

مسرایا و مهم اما بناموس سبک روی زچیم نقشِ یا چو ریگ می دارم سفرینهال"

صحراکی ریت کے بارے میں گمان کیا جاتا ہے کہ وہ ہمہ وقت محوسفر رہتی ہے اگرچہ نقشِ پاکی آنکھ بھی اس کی حرکت دکھے نہیں پاتی حال آنکہ وہ (آنکھ) اپنی ماہیت واصلیت کے اعتبار سے ریت سے نہایت قریبی تعلق رکھتی ہے (فارسی شعر انقوشِ پاکو آنکھ سے تعبیر کرتے ہیں) شاعر ہمیں بتاتا ہے کہ بالکل اِسی طرح ہمارے اندر حرکتِ حیات کی نزاکت کا ادراک نہیں کیا جاسکتا۔ "میں سرایا وحشت ہوں لیکن باطنی زندگی کے ناموس کی خاطر صحر الکی ریت کی طرح نقوشِ پاکی نگاہوں سے بھی اسے پوشیدہ رکھتا ہوں۔"

میرل از خویش بایدت رفتن ورنہ نتوال بال خرام رسید"

ترجمہ: "اے بیدل!اگر تم محبوب کے خرام ناز کا نظارہ کرنا چاہتے ہو تواپئے آپ سے باہر قدم دھروں" گویا ہم اپنے وجدان کی قوت ہی کے ذریعے حق کی حرکت کا نظارہ کر سکتے ہیں۔

جائے آرام بوحشت کدہ عالم نیست ذرہ نیست کہ سرگرم ہوائے رم نیست باعث وحشت جسم است نفسہا بیدل خاک تا ہم نَفسِ باد بود بے دم نیست

ترجمہ: "اس صحرامیں کہیں آرام نہیں۔ ایک ذرہ بھی ایسا نہیں جو رم کرنے کے لیے بے تاب نہ ہو۔ حتی کہ ذراتِ جسم بھی نَفَیس زندگی سے تعلق کے باعث منتشر ہو جانے کامیلان رکھتے ہیں۔ انسان کیاہے ؟ بے غارو باد کا مجموعہ۔ "

یک دونفس خیال باز رشیم شوق کن دراز تا ابد از ازل بتاز ملک خداست زندگی

ترجمہ: "ایک دو کموں کے لیے اپنے خیال کو بھول جاؤ (گم کر دو) رشیر شوق دراز کردو اور پھر خدا کی وسیع اقلیم میں ازل سے ابدتک آزادی سے زم کرتے رہو ۔ گویا وجدان کے لمحوں ہی میں ہم زندگی کی دائی تیزر فتاری کے ساتھ خود کو مشخص کرتے ہیں۔" اوپر درج کر دہ اور شرح کر دہ اشعار سے یہ امر واضح ہوجاتا ہے کہ شاعر کے خیال میں حرکت ہی ہر طرح زندگی کا جوہر ہے۔ البتہ قاری کو بیدل کے استعال کر دہ استعارات اور زبان کی فطری نارسائیوں سے جنم لینے والی کسی غلط فہمی کے ضمن میں خبر دار رہنا ہوگا۔ بیدل کے اسلوب اظہار سے اشارہ ماتا ہے کہ وہ حرکت کو مطلق نہیں سمجھتے بلکہ ہمیشہ اس طرح اظہار کرتے ہیں گویا ہے کی صفت ہے۔

میں سمجھتاہوں کہ اِس طرح بیدل کے مطمح نظر کا صحیح اندازہ نہیں لگایا جا سکتا۔
اگر حرکت حیات کا جو ہر ہے تو یہ واضح ہے کہ اسے اصلی اور مطلق قرار دینا چا ہے بصور تِ
دیگر زمان بحیثیت ایک حقیقت کے باقی نہیں رہے گا۔ حرکت کا یہ مفہوم قرار دینا اسے زمان
کے ہم معنی بنانے کے متر ادف ہے۔ ٹھیک یہی خیال ہمیں ان متعد داشعار میں ملتاہے، جہاں
شاعر ہمیں غیر حقیقی زمان کے تصور سے متنبہ کرتا ہے جسے ہماری ریاضیاتی سوچ برگسانی
اصطلاح میں 'خبار کمحات''کی شکل دے دیتی ہے۔ بیدل نے ذیل کے دواشعار میں زمان
حقیق اور غیر حقیقی کا فرق بہت خوبی سے واضح کیا ہے:

بنظمِ عمر که سر تا سرش روانی بود خیالِ مدتِ موہوم سکته خوانی بود

برچه از مدتِ بست و بود است دیر با پیشِ خرام زود است

ترجمہ: "شعر حیات کی بحر میں، جو سر تاسر روانی ہے، زمانِ غیر حقیقی کا تصورایک سکتے سے زیادہ حیثیت نہیں رکھتا"

(۲):"(زندگی کے ) تیز تحرک کے مقابلے میں خارجی عالم کا زمان سوائے تو قفات کے اور کچھ نہیں۔"

مندرجہ بالا اشعار سے ظاہر ہے کہ پہلے اور دوسرے شعر میں بالترتیب مستعمل "روانی"، "مدتِ موہوم"، "مدتِ ہست و بود" اور "خرامِ زود" کے الفاظ و تراکیب کا مقصود برگسال کے "مر ورِ محض" اور مکانی زمان کے فرق کو واضح کرنا ہے۔ ہمارے شاعر کے نزدیک زمانِ حقیقی ایک مسلسل بہاؤکا نام ہے اور ماڈے کے ساتھ اس کا انسلاک کسی صورت میں بھی اس کی حرکت کی تیزی تک نہیں بہنچ یا تا۔

"نشد مانع عمر، قیدِ تعلق تو رفتارِ ایں پائے در گل ندیدی"

ترجمہ: ''جسم کے ساتھ انسلاک کے نتیج میں ہم پر عاید ہونے والی پابندیاں زندگی کے بہاؤکو روک نہیں سکتیں۔ معاملہ صرف اس قدرہے کہ تم اس پابہ گل کی رفتار دیکھنے سے قاصر ہو۔'' شاعر زمان کے نا قابلِ تقسیم اور مسلسل ہونے پر ذیل کے شعر وں میں مزید زور دیتا ہے: غبارِ ماضی و مستقبل از جانِ تو می جو شد در امر وز است گم گر واشگافی دی وفردا را

ترجمه: "دیروز و فرداکاغبارتیرے حال سے اٹھتا ہے۔ اپنے دیرو زو فرداکا تجزیه کروتو تم انھیں اپنے حال میں گم یاؤگے۔"

"زخود غافل گذشتی فالِ استقبال زد حالت نگه از جلوه پیش افتاد امروزِ تو فردا شد"

ترجمہ: "تمھارا حال مستقبل کی پیش قیاسی محض اس لیے کر تاہے کہ تم اپنے آپ سے آگاہ نہیں (اپنی اہیت اصلی سے واقف نہیں)۔ (مستقبل کا تصور) سوائے اس آرزو کے کچھ نہیں کہ جلوہ ومنظر سے نظر آگے بڑھ جائے۔"

"فطرتِ سُت پے از پیروی وہم امل لغزشے خورد کہ امروزِ مرا فردا شد"

ترجمہ: "موہوم اُمیدوں کی پیروی کرتے ہوئے میری فطرتِ سُت نے ایک لغزش کھائی کہ میرا"امروز"،"فردا" میں تبدیل ہو گیا۔"

آخری دواشعار میں پایا جانے والا مفہوم تقریباایک ہی ہے۔ شاعر ایک نفساتی مسکے کا حل، یعنی یہ کہ ہم زمان کو کس طرح مبدل بہ مکان spatialise کرتے ہیں، شاعر انہ حل

پیش کرتاہے اور بتاتاہے کہ "ہنوز" not yet کا تصوریاتو فطرتِ ست کی آرزوئے موہوم کی پیروی کانام ہے یا اُمید کا نظر آنے والا سراب محض، جو نتیجہ ہے متحرک اور تخلیقی شے کو ساکن اور جامد بنا دینے کا۔ مسلمان مفکرین کے یہاں دائی حقیقتِ خالقہ کا تصور نیا نہیں۔ مسلمان علائے کلام کے نزدیک، جو معبود کوایک لامتناہی قوتِ ذاتی تصور کرتے تھے، خدا کی تخلیقی قوت کا نئات میں کھپ کر ختم نہیں ہو گئے۔ کا نئات کسی شے کُلّی کانام نہیں جو محض ایک دفعہ پیدا کردی گئی۔ یہ کسی اتمام کا نہیں بلکہ مسلسل عمل کانام ہے۔ پس کا نئات کے باب میں ممارا علم ہمیشہ صداقت کا ایک بے معنی کارنامہ تھہرے گاکیونکہ اپنی اصل میں ایک کامل نظام اور ضا بطے (کی تشکیل) انسان کے بس میں ہے ہی نہیں اور کا نئات کے تمام تر امکانات کا علم اللہ ہی کو ہے۔ حقیقی حال سے آگے کچھ نہیں۔ بیدل کے خیال میں "وہاں" دراصل کا علم اللہ ہی کو ہے۔ حقیقی حال سے آگے کچھ نہیں۔ بیدل کے خیال میں "وہاں" دراصل "یہاں" کی نقاب اوڑھے ہوئے ہے:

١- اقبال نے اسى خيال كابرنگ ديگرايخ خطبات ميں يوں اظہار كيا ہے:

"دراصل ایک ایسے انا کے لیے جو سر تا سر خلاق ہے، تغیر کے معنی نقص کے نہیں ہوسکتے اِس لیے کہ جو ہستی اِبیٰ ذات میں کامل اور جمعہ تن خلاق ہے اس کی کاملیت کے فہم میں یہ کہاں لازم آتا ہے کہ ہم اسے میکانیا تی قتم کے عدم حرکت ہی سے تعبیر کریں جیسا کہ ارسطو کے زیر اثر شاید ابن حزم کا خیال تھا۔ خلاق مطلق کا کمالِ ذات یہ ہے کہ اس کی تخلیقی فعالیت کے سرچشے، بے پایاں ہیں بعینہ جیسے اس کی تخلیقی بصیرت کی کوئی حد نہیں۔ اس کی زندگی اخلیق فعالیت کے سرچشے، بے پایاں ہیں بعینہ جیسے اس کی تخلیقی بصیرت کی کوئی حد نہیں۔ اس کی زندگی ہے اِس لیے کہ وہ کسی نصب العین کے دَر بے نہیں۔ انسان کا "ہنوز" عبارت ہے ان لاانتہا تخلیقی امکانات سے جو اس کے اپنے وجود میں مضمر ہیں اور لازم ہے (کہ) ایک حقیقت بن کر منصر شہود پر آئیں لیکن اس کی شان کلیت میں اِس سارے عمل کے باوجود سر مو فرق نہیں آتا۔ " تشکیل حدید اللہات اسلامہ (ترجمہ: نذیر بنازی) ص ۱۹۲۹

"هرچه آنجاست چول آنجا رسی اینجا گردد چه خیال ست که امروز تو فردا گردد"

ترجمہ: ''جو بظاہر ''وہاں''ہے۔ جب تم اس تک رسائی حاصل کرتے ہو تو''یہاں''بن جاتا ہے۔اسی طرح تمہارے امر وزنے فر دا کی نقاب اوڑھ رکھی ہے۔''

(۴) اب ہم فلسفہ بیدل کے ایک اوراہم جزیے کی طرف توجہ دیتے ہیں، اگر اشیاء کا جوہر حرکتِ مطلق ہے توسوال ہے ہے کہ ہمیں اپنے اردگر دغیر متحرک تھوس چیزیں کیوں دکھائی دیتی ہیں؟ برگساں نے اس سوال کا جوجواب دیا ہے وہ تاریخ فکر انسانی کا نادر ترین جواب ہے۔ وہ ہمیں بتاتا ہے کہ جوشش حیات کی فطرت میں، جیسا کہ ہر جگہ مشہود ہے، دو رجانات ملتے ہیں جو بیک وقت ایک دوسرے کی شخیل اور مخالفت کرتے نظر آتے ہیں۔ ایک تو حرکتِ بیش قدم اور دوسری حرکتِ رجعی۔ ان دونوں رجحانات کی نمائندگی تمام زندہ اشیاء کے یہاں جبنت اور ذہانت کے ذریعے ہوتی ہے۔ حرکتِ رجعی کا مقصد آگے بڑھتے سے اشیاء کے یہاں جبنت اور ذہانت کے ذریعے ہوتی ہے۔ حرکتِ رجعی کا مقصد آگے بڑھتے سے کوئی تفاضوں کی روشنی میں اسے ایک جامد صورت میں متشکل کر دینا ہے۔ ہم جس کھنچنا اور عملی تفاضوں کی روشنی میں اسے ایک جامد صورت میں متشکل کر دینا ہے۔ ہم جس شے کومادہ یا امتداد nanital میں کی تی حرکتِ اصلی میں نا قابلِ انفصال ہیں۔ زندگی کے دونوں قابلِ امتیاز متخالف حرکات ہیں لیکن حرکتِ اصلی میں نا قابلِ انفصال ہیں۔ زندگی کے عملی تفاضے، اس کے بہاؤکو چھپانے اور اسے ایک شے جامد دیکھنے پر مجبور ہیں۔ اِس مقصد کے لیے زندگی ایخ ارتفاک کے دوران انتخاب کار ذہانت کا حربہ وضع کرتی ہے جو اسے نقاب

۱- اسی خیال کو بیدل نے اپنی ایک رباعی میں یوں بیان کیاہے:

حال است به مستقبل اگر وابری امروز شاری چو به فردا بری عقبی دُور از وجود مردم دُنیا است دنیا باشد دے کہ آنجا بری

پہنانے اور بہ تقاضائے عملی نیاروپ دینے کے لیے نہایت موزوں ہے۔ گویاوہی شے جو بظاہر زندگی کے ارتقاء میں حارج ہوتی ہے، اس کی حرکت کارخ متعین کرتی اوراس کی رہنمائی کرتی ہے۔ پس برگسال کے نزدیک مادہ آئینہ عمل میں زندگی کے خود کومشاہدہ کرنے سے عبارت ہے۔ دلچسپ بات بیہ ہے کہ اس باب میں بیدل کا نقطہ نظر بھی ٹھیک ایساہی ہے۔ اگرچہ انھیں اِس خیال کی معنویت اور قوت کا کامل شعور نہیں۔ درج ذیل اشعار میرے معروضے کی تصدیق کریں گے:

(i) "تنزیه ز آگاهی ما گشت کدورت حال بود که در فکر خود افتاد و بدن شد"

ترجمہ: "ہماری آگھی نے صفائے مطلق کو گرد و غبار بناڈالا۔ ہماری جان جو شش حیات — اپنے تقاضوں کی خاطر کثیف ہو کر جسم ومادہ میں تبدیل ہو گئے۔"

> (ii) "جلوه از شوخی نقابِ حیرتے افگنده است رنگ صهبا در نظرها کارِ مینا می کند"

ترجمہ: "(شراب کی) اڑتی ہوئی چک دمک نے خود کو نقابِ حیرت میں چھپالیا ہے اور شراب کارنگ نگاہوں کے لیے صراحی بن گیاہے۔"

شعر کے پہلے نصف میں "حیرت" کا لفظی مطلب" استعجاب" ہے لیکن بیدل جذبہ حیرت کی نفسیاتی ماہیت کے بیش نظر اسے ہمیشہ عدم حرکت یا "سکون" کے معنوں میں استعمال کرتے ہیں۔ ان کامطلب محض اس قدر ہے کہ بظاہر جامد اُور غیر متحرک مادہ جو ہمیں اپنے ارد گرد نظر آتا ہے، حقیقت سے باہر نہیں۔ یہ تو شراب کی اُڑتی ہوئی مجلی کا دوسر انام ہے جس کی رفتار کوروک دیا گیا ہو اور جو ہمیں اس تھوس صراحی کی شکل میں نظر آرہی ہو جس نے اس کے بہاؤ کوروک رکھا ہو۔

(iii) "حائلے نیست بہ جولانگیہِ معنی ہشدار

خواب یا در رهِ ما سنگِ نشال می باشد"

ترجمہ: "حقیقت کی جولانگاہ میں کوئی چیز حائل نہیں حتیٰ کہ سوجانے والا پاؤں، (حرکتِ مقیدہ) بھی اس راہ میں سنگ ِنشاں کاکام دیتاہے۔"

اِس شعر میں بیدل وہی استعارہ (سنگ میل) استعال کرتے ہیں جو برگساں کے بعض شار حین نے اپنے مطلب کی وضاحت کے لیے استعال کیا ہے۔ شاعر کا مقصود یہ ہے کہ حقیقت کا جو ہر حرکتِ دائمی ہے۔ جوشے بظاہر اس حرکت کو روکتی نظر آتی ہے، اصل میں مزید پیش قدمی کے لیے سنگ ِنشاں کاساکام دیتی ہے۔

(iv) "گه تغافل می تراشد گاه نیرنگِ نگاه

جلوه را آئينهٔ ما سخت رُسوا كرده است"

ترجمہ: "ہمارا آئینہ (ہماری عقل) حقیقت کی ماہیت کے باب میں رُسواکُن" اکتشافات" کرتا ہے۔ کبھی تووہ حقیقت کو تغافل (امتداد) قرار دیتاہے اور کبھی نیرنگ نگاہ۔"

شعر کے پہلے نصف میں مستعمل" تغافل" اور" نگاہ" کے الفاظ دراصل مادہ اور شعور، جسم اور نفس اور فکر اور امتداد کی علامتیں ہیں۔ بالخصوص اوّل الذکر کا شعر میں اِستعال بہت بر محل ہے کیونکہ یہ مادے کی نفسی جہت کوظاہر کرتا ہے۔ بیدل کے کہنے کا مطلب یہ ہے کہ حقیقت کی وحدت میں بظاہر پائی جانے والی شویت صرف ہمارے زاویہ نگاہ کی وجہ سے ہے۔ ہم اسے اپنی عقل کی عینک سے دیکھتے ہیں جو ہمارے ادراک کے عمل کاستیاناس کر دیتی ہے اور اس شدید شویت کوظاہر کرتی ہے جوحتی کی فطرت میں سرے سے وجو دہی نہیں رکھتی۔

(v) اب اِس سوال کے جواب میں کہ عقل ہمارے ادراک حقیقت کو تلف کیوں کر دیتی ہے، ہمارے شاعر کا موقف سے ہے کہ ہمارا عقلی طریق کار زندگی کے عملی مطالبات میں کا ملاً رنگا ہوا ہوتا ہے: "زموج خیز فنا کوه و دشت یک دریاست خیالِ تشنه لبِ ما سراب می ریزد"

"شعر میں مستعمل لفظ" فا"کا لغوی مطلب کلیہ مث جانا ہے۔البتہ صوفیانہ اصطلاح
میں اس لفظ کا مطلب نفی ذات یا ذاتِ اِللہ میں کلیہ جنب کہ ذاتِ مطلق کے حوالے سے یہ کلیہ اثبات ہی اثبات ہی اثبات ہے۔ شاعر کہتا ہے کہ "ذاتِ مطلق کے سمندر میں کوہ و دشت ایک ہی اثبات ہی اثبات ہے۔ شاعر کہتا ہے کہ "ذاتِ مطلق کے سمندر میں کوہ و دشت ایک ہی مسلس بہاؤکی تشکیل کرتے ہیں۔ یہ تو ہمارا پیاسا اِدراک ہے جو اس میں سراب آرائی کرتا ہے۔"صرف پیاسے ہی سراب سے دھوکا کھاتے ہیں کیونکہ ایک زبر دست عملی طلب (یعنی پیاس کی تسکین کی خواہش) ان کے ادراک کی نوعیت کا تعین کرتی ہے اور صحر ای خشک ریت کو چادرِ آب کی شکل میں دیکھتی ہے۔البتہ میر اخیال ہے کہ بیدل اس خیال کے ابلاغ میں کہ ہمارے علم کی بیت اور معیار کا تعین زندگی کے عملی مطالبات کے ذریعے ہوتا ہے، میں کہ ہمارے علم کی بیت اور معیار کا تعین زندگی کے عملی مطالبات کے ذریعے ہوتا ہے، ناکام رہا ہے۔ عُر فی نے بھی ذیل کے شعر میں اِس مضمون کو یوں باندھا ہے:

ز نقص تشنہ کبی داں بہ عقل خویش مناز دلت فریب گر از جلوہ سراب نخورد ا

ترجمہ: ''اگر تم نے سراب سے دھوکا نہیں کھایا تو اپنی عقل پر مغرور ہونے کی ضرورت نہیں۔اصل میں توتم اپنی تشنہ لبی میں کی کے باعث سراب کادھو کا کھانے سے پچ گئے۔''

ا۔ اقبال عرفی کی شاعری کی حَرکی رُوح سے بہت متاثر تھے، انھوں نے اپنے خطبات میں ایک جگہ وار داتِ شعور کے ضمن میں برگساں کے تجزیے کے ناقص ہونے کا ذکر کرتے ہوئے عرفی کے اِسی شعر کا حوالہ دیا ہے۔ ملاحظہ ہو انگریزی نسخ (شیخ اشرف) کے ص ۵۲۔۵۳۔ اقبال کے نزدیک ہمارے اعمالِ ادراکی و شعوری ہمارے فوری مطالبات، مقاصد اور ضروریات کے حوالے سے متعین ہوتے ہیں۔ گویا عرفی کے نزدیک ہمارے حسی ادراک کے علم کی نوعیت مکمل طور پر عملی مطالبات کے عدم یا وجود کی چھوٹ لیے ہوئے ہوتی ہے۔ البتہ بیدل عرفی کی نسبت زیادہ عمین خیال کی ترسیل کرناچاہتے ہیں۔ بیدل کے اعتراض کا ہدف ہمارا نظری علم ہے۔ چوشے پیرے میں درج شعر میں آئینہ کا جو حوالہ آیا ہے وہ حیات کی واحد مسلسل حرکت میں موجود جامدات کی پریثان کن کثرت کو ظاہر کرتا ہے۔

(vi) ایک دوسرے شعر میں نظری علم پر بیدل کا حملہ زیادہ تیز ہے۔ وہ اپنے خیال کو بہت حد تک پر وفیسر ولیم جیمز کی طرح کارُخ عطاکرتے ہیں۔ ولیم جیمزاسے ہماری جانب سے "حقیقت کی لفظی تعبیر" قرار دیتا ہے۔ "تعبیر لفظی" کی ترکیب سے سوجھنے والے اِستعارے کو اپناتے ہوئے بیدل ہمیں بتاتے ہیں کہ یہ ہماری گفتار ہی ہے جو حرکی کو جامد میں تبدیل کر ربتی ہے اورایک نظری منہاج پر کس کراس کو مکان کا اسیر کردیتی ہے۔ وہ کہتے ہیں:

دیتی ہے اورایک نظری منہاج پر کس کراس کو مکان کا اسیر کردیتی ہے۔ وہ کہتے ہیں:

موجِ این بحر از زبانِ ما تلاظم کرده است"

ترجمہ: "جب تک خاموشی کی حکمر انی تھی (یعنی جب تک حقیقت کی لفظی تعبیر نہیں کی گئی تھی) سب کچھ خاموش اور بے تشویش تھا۔ ہماری گفتگو نے سمندر کی موج میں ہلچل پیدا کردی ہے۔"

ا-بيدل نے متعدد مقامات پريهي نسخه سكوت تجويز كياہے۔مثلاً:

چول حباب آئینهٔ ما از خموثی روش است لب بهم بستن چراغ عافیت را روغن است

بإمثلأ

روش گرِ جمعیتِ دل جہدِ خموشی است

حقیقت کی کنہ تک کامل بھیرت اور رسائی یعنی اس کو اس کی اصل شکل میں دیکھنے کے لیے ہمیں لفظ کا سہار الیناترک کر دینا چاہیے۔ بحیثیت علم کے ایک منبع کے تمام تر نظریہ سازی پروفیسر جیمز کے الفاظ میں "کسی شخص کو جو اپنے کام میں جتا ہو، ایک اجنبی زبان میں چیلنج کرنے کے متر ادف ہے۔" ہمارے سامنے ایک ہی رستہ کھلا ہے اور وہ ہے حقیقی زندگی کے ساتھ خود کو مشخص کرنا۔ فی الواقع اس پیش قدم حرکت سے قدم ملانے کے لیے اور اس سے مناسبت کی بناپر عقل حقیقت کے صرف اُوپری چھکے کومس کرتی ہے۔ اس کی مثال ماہی گیر کے اس جو پانی میں ڈوبتا تو ہے لیکن اس کے بہاؤ کو گرفت میں نہیں لاسکتا۔ چنانچہ زندگی کے تضادات سے نجات حاصل کرنے کے لیے بیدل خاموشی یا حقیقت کے سکوت کا نخہ تجویز کرتے ہیں:

"تا خموشی نگزین حق و باطل باتی است رشتهٔ را که گره جمع نسازد دوسر است"

ترجمہ: ''تم جب تک خاموشی اختیار نہیں کرتے،صورت ومعنی کا متیاز باقی رہے گا۔وہ دھا گا جس کو گرہ نہ لگائی گئی ہو ہمیشہ دوسر اربتا ہے۔''

(۵) اب ہمیں یہ دیکھنا ہے کہ کیا بیدل کا تصورِ حقیقت حیاتِ بعد المات کا کوئی ایسا یقین دلا تاہے جبیبا کہ اسلام میں مفہوم ہے۔ ولڈن کار ٰیہ سوال فلفے کے حوالے سے اٹھا تا ہے اور کہتاہے:

ا- این ولڈن کار (۱۸۵۰ء۔ ۱۹۲۹ء) اقبال کا پیندیدہ مصنف تھا۔ ولڈن کار نے برگسال کے افکار کی تشریح کے لیے کتب بھی ککھیں اور اس کی بعض تصانیف کاترجمہ بھی کیا۔ برگسال پر اس نے دو کتب Henri Bergson(۱۹۱۱ء) اور "فلسفہ تغیر" The Philosophy of Change کسیں۔ مؤخر الذکر کتاب زیادہ معروف ثابت ہوئی۔ اس نے برگسال کی کتاب (1920) Henri Bergsonکا ترجمہ بھی کیا۔ علاوہ ازیں اس نے کروچے کے فلسفے پر بھی ایک کتاب کمھی۔وہ لندن کنگز کالج یونیور سٹی آف لندن میں فلسفے کا پروفیسر

" یے یقیناً ناممکن ہے کہ کسی شخص کی روح بحیثیت اس کی روح کے جسم سے الگ ہو کر موجو درہ سے کیونکہ یہ جسمیت ہی تو ہے جس سے انفرادیت کا خمیر اٹھتا ہے۔ لیکن یہ تصور کرنا عین ممکن ہے (اگر جمیں اس بات پر اور کوئی شبہ نہ ہو تو) کہ جسم کی حیات بعد المات کا معجزہ حقیقت ہو سکتا ہے۔ بدیہی طور پر فلفے میں کسی ایسے عقیدے کی توثیق ڈھونڈ ناکارِ عبث ہو گا لیکن اس کی نفی کرنا بھی فلفے کے حدود سے باہر ہونے کے متر ادف ہے ... لیکن یہ صرف فلفہ تغیر ہی ہے جو جمیں اپنی بقاکے امکان کی واضح بنیاد فراہم کر تا ہے۔ ہم دیکھ چکے ہیں کہ "مرورِ محض" کی حقیقت میں ماضی اپنی تمام تر کلیت میں محفوظ و موجود ہو تا ہے۔ سو اگر ماضی کو محفوظ رکھنا" مر ورِ محض "کالازمی خاصہ ہے تو کیا ایسا ممکن نہیں کہ کوئی ایساذر لیعہ موجود ہو یا بعض کے نزد یک یقیناً موجود ہونا چا ہے جس کے ذریعے حیات اِس انفرادی سرگذشت کو محفوظ کر لے جو بہ وقت ِ مرگ بظاہر اپنا تسلسل توڑ لیتی ہے؟ اگر ایسا نہیں ہو تو کا نئات میں ہونے والاضیاع نا قابل بیان ہے کیونکہ کم و بیش ہر زندہ وجود جر ثُو ہے سے نمویا مرکا ثبوت مہیا ہو جائے تو یہ ہمارے علم کے عین مطابق ہو گا لیکن اس کا جاننا شاید ہمارے لیے بھی ممکن نہ ہو۔ ا

تھا۔ وہ راکل سوسائی آف لٹریچ کا فیلو اور ارسٹوٹلین سوسائی کا صدر تھا۔ اس کی بعض دیگر کتب کے نام درج ذیل ہیں:

Changing Backgrounds in Religion and Ethics. (1927)

The Free Will Problem. (1928)

The Unique Status of Man. (1928)

Leibnitz. (1931)

اس کی دو کتابیں The Philosophy of Change اور Philosophy of Benedetto Croce اقبال کے زیر مطالعہ رہیں اور اب اقبال میوزیم میں «محفوظ"ہیں۔

ا- يواقتباس ولدُن كاركى كتاب دى فلاسفى آف چينج (١٩١٣ء) سے ليا گياہے، ملاحظہ ہوں ص ١٩٥،١٩٨

سے بات البتہ یادر کھنی چاہیے کہ اگر زندگی ایک نفسی بہاؤ ہے جوماضی کو اپنے ساتھ لے کر روال دوال ہے اور اس طرح اپنی تاری کو محفوظ رکھے ہوئے ہے تو یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ حیات کا ہر آگے بڑھنے والا تخلیقی قدم یقیناً، ایک نئی صورت حال کے متر ادف ہو گا اور اسے تکر ارِ محض قرار نہیں دیا جاسکتا۔ سومیر اخیال ہے کہ بیدل اور برگسال دونوں کے فلیفے جسم کی حیات بعد المات کی نفی کرتے ہیں۔ بیدل کا موقف تو اس مسئلے پر مکمل طور پر واضح ہے اور وہ کسی ایسے استخراج سے خوف زدہ نظر نہیں آتے ہیں جو ان کے تصورِ حیات سے لازماً صدور کر تاہے گویہ تصور اسلام کی تعلیمات سے متصادم ہی کیوں نہ ہو! وہ کہتے ہیں:

درد

من یادِ سمچه می کند و سینه می درد رفت آنکه جمع می شدم اکنوں نمی شود"

ترجمہ: "پھول اپنی حالت غنچگی کو یاد کر کے اپناسینہ چاک کر دیتا ہے اور کہتا ہے کہ اے کاش میں اس حالت کی طرف رجعت کر سکتا حال آنکہ اب بیہ ناممکن ہے۔"

بیدل کی فکریات کے تمام نمایاں پہلوؤں کی طرف قاری کی توجہ مبذول کرانچکنے کے بعد اب مجھے ان کے تصورات کا تنقیدی جائزہ لینا چاہیے۔ میں سمجھتا ہوں کہ قاری اِس امر میں مجھ سے متفق ہو گا جب میں یہ کہتا ہوں کہ کسی ایسے شخص سے جس کا میدان فلسفہ کی بجائے شاعری ہوا پنی تمام تر تفصیلات کے ساتھ کسی منضبط نظام مابعد الطبیعیات کی تو قع نہیں رکھنی چاہیے۔ لیکن جب ہم بیدل کی شاعری کا توجہ سے مطالعہ کرتے ہیں تو ہم یہ تسلیم کیے بغیر نہیں رہ سکتے کہ اگر چپہ نخیلی اظہار سے ان کا عشق ان کو منطق تحلیل و تجزیہ کی مہلت نہیں دیتا تاہم وہ اپنے فلسفیانہ فریضے کی اہمیت کا کامل شعور رکھتے ہیں۔ اگر ہم ان کے تصورِ عقل اور نظریۂ کشف و جدان کا جائزہ لیں تو واضح ہو تا ہے کہ حقیقت کی ماہیت اصلی و نہائی کے باب میں ان کی شاعری میں فلسفیانہ حقائق کا ایک خزینہ موجو د ہے جس کی تفصیلات وہ ایک فلسفی کے بجائے ایک شاعری متعین کرتے ہیں۔ ان حقائق کی توان کی شاعری میں کافی وضاحت موجو د ہے کہ ہماری زندگی تو آگے بڑھ رہی ہوتی ہے اور ہم تفکر بہ حوالۂ میں کافی وضاحت موجو د ہے کہ ہماری زندگی تو آگے بڑھ رہی ہوتی ہے اور ہم تفکر بہ حوالۂ میں کافی وضاحت موجو د ہے کہ ہماری زندگی تو آگے بڑھ رہی ہوتی ہے اور ہم تفکر بہ حوالۂ میں کافی وضاحت موجو د ہے کہ ہماری زندگی تو آگے بڑھ رہی ہوتی ہوتی ہے اور ہم تفکر بہ حوالۂ میں کافی وضاحت موجو د ہے کہ ہماری زندگی تو آگے بڑھ رہی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتا ہے کہ حوالۂ

ماضی کرتے ہیں اور پہ کہ فکر اور امتداد کی دو متعارض حرکات اصلی تکون میں ایک دوسر بے بے جدا نہیں کی جاسکتیں۔ لیکن اس میں واضح تفصیلات کی وہ دولت اور تجزیہ زمان کے باب میں وہ عملی رویہ موجود نہیں جوبر گسال کے فلفے کی خصوصیت ہے۔ جہال تک مقد مہ اول کا تعلق ہے، انصاف کا تقاضا یہ ہے کہ ہم بیدل سے اس کا مطالبہ نہیں کرسکتے کیونکہ وہ بنیادی طور پر شاعر ہیں لیکن ہم اُن سے دوسری شق کا مطالبہ ضرور کرسکتے ہیں۔ لیکن بیدل کی شاعری ہماری توقع کی نفی کرتی ہے۔ ان کے نزدیک حقیقت کی ہر نظری تعمیر بے ثمر ہے۔ وہ ہمیں مقرون Concrete کے دھو کے میں نہیں آناچا ہے کیونکہ آئینے کیونکہ آئین

#### "دل را نفریبی به فسونهائے تعین آرائش ایں آئینہ تمثال نباشد"

کیا برگسال کا اپنا نظام اُس کی دانست میں حقیقت کو ایک طرح سے نظر یے میں دھالنے کے متر ادف نہیں ؟ کیا حقیقت کے ضمن میں، اس نظر یہ ساز عقل سے کام لیتے ہوئے جو اپنی نہاد میں اشیاء کے اصلی بہاؤ کو مکان کے حدود میں محدود کر کے اس کو فنا کر ڈالتی ہوئے جو اپنی نہاد میں اشیاء کے اصلی بہاؤ کو مکان کے حدود میں محدود کر کے اس کو فنا کر ڈالتی ہے، ہماراروبیہ عملی نہیں ہوتا؟ کیا برگسال کا عملی روبیہ زیادہ نفع بخش ہونے اور مخضر طریقہ ہائے کار، ہنر کاریوں اور تدبیر کاریوں کے حصول کے امکان کے سوا پھے ہے؟ کیا تجربی سائنس ہمیں اس سے زیادہ بھے دے سکتی ہے؟ اگر نفسی بہاؤ اور زندگی کے پیش قدم سیلان کی ماہیت میں پیش قدم اور رجعت آثار دونوں قسم کے رجانات مضمر ہیں تو ہمیں اس کی مضوبہ جاتی اور ریاضیاتی نما نندگی کو مکمل طور پر ترک کرکے اپنی تمام اُمیدوں کو صرف مصوبہ جاتی اور ریاضیاتی نما نندگی کو مکمل طور پر ترک کرکے اپنی تمام اُمیدوں کو صرف کا نات میں جو جیسی ہے، رہنا ہے یا اس کا کانات میں جسے عقل نے تعمیر کیا ہے اور تعمیر کے عمل میں اُس کا حلیہ بگاڑ دیا ہے؟ برگساں کا کانات میں جسے عقل نے تعمیر کیا ہے اور تعمیر کے عمل میں اُس کا حلیہ بگاڑ دیا ہے؟ برگساں کا کیات میں جسے مقال نے دانشوروں کے خالصتہ عقلی نقطہ ہائے نظر کے مقابلے میں اتناعقلی نہیں۔

زند گی کے باپ میں عملی اور عقلی دونوں نقطہ مائے نظر چونکیہ حقیقت کی خارجی سطح ہی ہے۔ استفادہ کرتے ہیں جب کہ حقیقت اور صداقت کو بحیثیت ایک طغیان مسلسل کے ہمیشہ ان کی نگاہ سے او جھل رہناہے، اس لیے یہ دونوں زندگی کی غایت اصلی تک کامل رہنمائی کرنے میں کیسال طور پر ناکام ہیں۔ ان کے در میان جو فرق ہے وہ درجے کاہے، نوع کا نہیں۔ ہمارے تج بے کا یہی زاویہ ہمیں حقیقت تک لے جانے کے برعکس مسلمہ طور پر حقیقت کے چرے کا تجاب بن جاتا ہے۔ پھر ہم آخر اس زاویے کی تقلید کیوں کریں اوراس کے بارے میں کسی قسم کی اُمید کیوں رکھیں؟ جب سے تسلیم کیا جاتا ہے کہ ہمارے تجربہ منفصل distributive experience کا ایک پہلو اور بھی ہے ۔ تسلسل مطلق کا پہلو۔ جو خود حقیقت کو منکشف کرتا ہے تو اس کا مطلب پیر ہوا کہ اعلیٰ ترین علم وجدان کی کار گر دگی ہے نہ که د قت مشاہده کا نتیجه ،خواه به نفع بخش اور سو د مند ہی کیوں نه ہو ؟عقلیت پرستی اور تجربیت بھی گو ہا یکسال طور پر برکار تھہرے گو مؤخر الذکر نئے طریقتہ ہائے کار کی نشاند ہی کرے اشیاء یر ہماری گرفت کے حدود کو وسیع کر سکتی ہے اور ہمیں (ایک درجے میں)ایسااطمینان اور سکون مہیا کر سکتی ہے جو حقیقت کی ماہیت کے باب میں حتمی علم کی ہماری آرزو کا جواز نہیں بن سکتا۔ گوہاہم کہہ سکتے ہیں کہ انسان کااعلیٰ ترین نصب العین حقیقت کے ٹھوس مظاہر میں ، سے ہو کر گزر جانا نہیں بلکہ ان قوتوں کو تسخیر کرکے جو ہمیں اس سے جدار کھتی ہیں ،اس کے بسیط اوروسیج بہاؤ میں خود کو گم کر دینا ہے۔"صرف اپنے جمود سے نجات حاصل کر کے ہی موتی سمندر سے ہیں سے اُس نے جنم لیا اور پھر خود کو جدا کرلیا ہم آغوش ہو کر بقا حاصل کر سکتاہے۔"

### "آسودگی از بح جدا کرد گهر را"

مذکورہ بالا استدلال اگر چہ بظاہر بہت قوی نظر آتا ہے لیکن مجھے اندیشہ ہے کہ یہ اِس قسم کے وجدان کا جواز مہیا نہیں کرتا جس قسم کے وجدان کی بیدل کے خیال میں ایسے استدلال کے لیے ضرورت ہوتی ہے۔ جن مختلف مقدمات Premises پر بیدل کا استخرائی نتیجہ بنی ہے، ان کا تفصیلی جائزہ دراصل برگساں کے فلسفے کی تنقید کے متر ادف ہو گااور اس فتیم کے کام کے لیے انیسویں صدی میں جر منی میں رومانوی تحریک کے ارتقااور خصوصاً رے وسان امران Ravaisson کے حوالے سے جس نے قیاس ہے کہ شیلنگ کے اثرات برگساں تک منتقل کیے ، برگسال تک رسائی حاصل کرنا ہو گی اور اگر ہم برگسال کے فلسفے کی نیخ کئی کرنے میں کامیاب ہو بھی جائیں تو ہماری اِس کامیابی کا مطلب لاز می طور پر اِس فتیم کے وجدان کی نیخ کئی کے متر ادف نہیں ہو گا جس کے علمبر دار بیدل ہیں کیو نکہ وجدانی نوع کے علم کی ضرورت کی بنیاد میر سے خیال میں کامیابی کے ساتھ تمام علم انسانی کی محدودیت کے عمومی نصور پر رکھی جاسکتی ہے جے کسی شخص نے بھی جھٹلایا نہیں۔ یہاں یہ نکتہ اٹھایا جاسکتا ہے کہ برگسال کا تصور عقل انسانی ان کارناموں کو جو اس نے مذہب، فن اوراخلاق کے سے کہ برگسال کا تصور عقل انسانی ان کارناموں کو جو اس نے مذہب، فن اوراخلاق کے سے کہ برگسال کا تصور عقل انسانی ان کارناموں کو جو اس نے مذہب، فن اوراخلاق کے

۳۱- ژان گیسپارڈ فلیکس رے وسان مولئین (۱۸۱۳ء۔ ۱۹۰۰ء) فرانسیبی متصوف اور مورخ فن تھا۔ اس

Report sur la نے شیلنگ کے زیر نگرانی فلسفیانہ تربیت حاصل کی۔ رَبے وسان کی سب سے اہم تصنیف Report sur la نے شیلنگ کے زیر نگرانی فلسفیانہ تربیت حاصل کی۔ رَبے وسان کی سب سے اہم تصنیف کا مقصد یہ بتانا تھا

کہ فرانس کی فلسفیانہ روایت مسلسل ہے اور فرانسیبی فلسفی، مابعد الطبیعیاتی اصولوں کا با قاعدہ التزام کرتے سے جے رَبے وساں روحانیت کانام دیتا ہے۔ اس کا نقطۂ نظریہ تھا کہ شعور کے مظاہر مجھی مکانی اور مقداری نہیں ہوتے اور انھیں اس قتم کی اصطلاحات میں درجہ بند کرنے کی کوشش اُن کی ماہیت اصلی کی کا یا کلپ کے متر ادف ہے۔ انسانی روح میں دو قوتیں موجود ہیں ایک قوتِ تفہیم اور دوسری قوتِ عمل۔ یہ دونوں ایخ منظق نتائے کے طور پر انسانی ارادے کو جنم دیتی ہیں اور جب کوئی یہ پوچھے کہ ارادہ کس کامتلاشی ہے تو اس کا جواب یہ ہوگا کہ اس کا مقصود خیریائید ان کے علاوہ کی خبیں۔

برگسال نے رَب وسال کے فلسفہ کو موضوعِ تحریر بھی بنایا اور اس سے استفادہ بھی کیا۔ لی رائے نے برگسال پر اپنی کتاب New Philosophy - Henri Bergson میں رہے وسان کی رُوحانی حقیقت پندی کی بہت تحریف کی ہے اور اس کی اس پیش گوئی کا ذکر کیاہے جس کی رُوسے ایک نئے عہد کا ظہور ہونے والاہے جس کے باطن میں روحانیت جاری وساری ہوگی۔

میدان میں انجام دیے ہیں، خاطر میں نہیں لاتا۔ روح کی مکانیت کاری کی تائید میں اس استدلال میں، جیسا کہ اسے حیاتیاتی سوچ کے ذریعے متعین کیا گیاہے، پیربات فرض کرلی گئ ہے کہ انسان کی تمام ضر وریات ماڈے کے عملی و قوف کے ذریعے بوری ہو حاتی ہیں اوریپی وہ یے سوچا سمجھامفر وضہ ہے جو ہر گسال کے اس بیت اور غیر مناسب تصور انسان کا باعث بنا ہے۔ صرف ایک انجینئر کا (یک رُخا) تج یہ نہیں بلکہ انسان کا بحیثیت ایک انسان کے کامل تجربہ ہی انسانی عقل کے وظفے کا شعور کامل فراہم کر سکتا ہے۔ انسانی علم کے تجزیے کے سلسلے میں کانٹ بھی ٹھیک یہی طریق کار اختیار کرتاہے یعنی اس نے بھی بے سوچے سمجھے انسانی ذہن کا مخصوص وظیفہ فرض کر لیا۔ لیکن (دلچسپ بات یہ ہے کہ) بر گسال کو کانٹ پر یہ اعتراض ہے کہ اس نے مسلے کو غلط طور پر بیان کیاہے اور بوں گویا شروع ہی ہے اس کے حل کو مخدوش کر دیاہے۔ واقعہ بہہے کہ وہ تمام دلائل جو وہ کانٹ کے خلاف دیتاہے اتنی ہی شدت سے خو داس کے اپنے طریق کار کے خلاف جاتے ہیں۔برگسال کااستدلال اسی صورت میں صائب ہوسکتا ہے اگر ہم انسان کو ماڈے کا ایک ٹکڑ اخیال کریں جسے اپنے آپ کو مسلسل ایسے ماحول میں ٹھونسنا ہے جو اس کے زوال اور انتشار کے لیے برسر کار ہے جب کہ انسانی تاریخ بتاتی ہے کہ انسان محض حیوان نہیں اور بعض او قات اس کی ضروریات ایسی ہوتی ہیں کہ وہ ان کے حصول کے لیے اپنی مادی (خواہش) قربان کر سکتا ہے۔ لیکن ممکن ہے کہ برگساں اس کا بیہ جواب دے کہ جنھیں آپ انسان کے اعلیٰ تقاضے کہہ رہے ہیں ان کی تسکین وجدانی مشاہدات سے ہو جاتی ہے۔ یہی وہ مقام ہے جہاں برگساں اور بیدل واقعۃ ایک دوسرے کے قریب آ جاتے ہیں۔اِس لیے ہمارااصل کام وحدان کے مذکورہ دعومے کاتج ربہ کرناہے۔ برگسال کے نظام فکر میں (میں یہاں نظام فکر کی ترکیب کو ڈھلے ڈھالے مفہوم میں استعال کررہاہوں۔ در حقیقت برگساں کافلسفہ کوئی نظام فکر ہے نہیں) عقل کی حیثیت ایک ازلی گناہ کی سی ہے جس کے ارتکاب سے زندگی کا اپنے بارے میں ایک غلط تصور وجو دمیں

آیا۔اباس کے حقیقی تصور تک رسائی کی ایک ہی صورت ہے کہ زندگی ظہور عقل سے قبل

کے دور کی طرف رجعت کر جائے اور پول مر اجعت کرتے ہوئے خود کو حیوانی بانیا تاتی حالت شعور تک باشاید اس سے بھی نیچے اُتر کر اس پر وتوزوی protozoa حالت شعور تک لے جائے جہاں مادیت تقریباً نقط ُ غماب تک پہنچ جاتی ہے۔ کیا حیات کی ایسی صورت کے لیے جس نے عقل کوار تقا بخشاہواور خو د کولیاس مادہ میں ملبوس کرلیاہو،اس طرح کی رجعت ممکن ہے؟ یہ شاید حیات کی ان انواع کے لیے تو ممکن ہوجو آغاز حیات کے بعد بالکل ابتدائی مراحل کے قریب ترین ہوں لیکن یہ انسان کے لیے جو انتہائی پیچیدہ قشم کی نامیاتی وحدت میں ترقی کرکے ارتقاکے انتہائی اونچے معیار پر فائز ہو چکاہے، ہر گز ممکن نہیں۔ لیکن یہ فرض کرتے ہوئے کہ ہم عمل جذب کے ذریعے حیات کواس نقطے تک لے جائیں جہاں سے مادیت کا آغاز ہو تاہے توسوال ہہہے کہ یہ عمل جذب ہمیں دے گا کیا؟ بر گسال کے نظام میں ہمیں صرف ایک مفروضہ ملتاہے جس کی ارتقائے حقائق کے تجربی مطالعے کے ذریعے ہمیں آگے چل کر توثیق کرناہو گی۔اگر ہم اس صورتِ حال کو اس طرح سمجھیں توپیاچاتا ہے کہ برگساں کا نظامِ فکر ذہانت کے ایک تیز کوندے کے سوا کچھ نہیں جو بعض او قات ایک ایبا نظر یہ بچھادیتی ہے، جس کے دامن میں حقائق کا انتہائی قلیل سر مایہ ہو، خو دبر گسال ہمیں بتا تا ہے کہ یہ و جدان ہمیں اپنی تمام ٹھوس اور مادی بھول تھلیوں کے ساتھ موجو د حقیقت کی معیت میں ایک طویل اور یا قاعدہ را لطے کے نتیجے میں نصیب ہو تا ہے۔ میر اخبال ہے کہ ہر گساں کا تصور وحدان اس کے نظام فکر کے لیے ہر گز ضر وری نہیں اور اس کی مرکزی فکر ہے،جو ذرا احتیاط سے کے گئے تجزیے کے نتیجے میں ایک قشم کی تج بیت کے روب میں ظاہر ہوتی ہے جس پر مثالیت کا ایسارنگ چڑھاہے جو زیادہ دیر تک قائم نہیں رہ سکتا، بغیر اسے (مرکزی فکر کو) مجروح کیے الگ کیا جاسکتا ہے۔البتہ مجھے اس وجدان پر کوئی اعتراض نہیں جو ہمیں قابل عمل مفروضات مہیا کرتا ہے۔ مصیبت وہاں شروع ہوتی ہے جہاں اسے ایک ایسے مثالی نظریے کے روپ میں پیش کیا جاتا ہے جو ہماری فطرت کے تمام مطالبات کی تشفی کر سکتا ہو۔ بیدل کے یہاں وجدان اتناعلم کے منبع کے طور پر نہیں، جتناز ندگی کی مشکلات ومصائب سے

نجات دہندہ کے طور پر ظاہر ہو تاہے۔ہماراشاعر مطلق نفسی حرکیت کو خدا کے ساتھ مشخص کرتا نظر آتا ہے اورانفرادیت کی المناک قیود سے بلند ہونے کے لیے مطلق the Absolute میں غرق ہو جانے کا نسخہ تجویز کر تاہے۔ اگر وجدان زندگی کے آلام سے نجات دلا تا اور ہمیں اپنی صادق ترین حیات کی طرف واپس لے آتا ہے تو اس صورت میں بظاہر اہم ترین کام توبہ ہو گا کہ مطلق میں لگائے گئے اس کماتی غوطے کو ایک مستقل حالت میں بدل دیا جائے۔ سوال یہ ہے کہ اگر وجدانی کشف مستقل ہو جائے تو کیا ہو؟ کیا اس ماورائے شعور حالت کا مطلب ہماری تمام باطنی آرزؤوں کی تسکین ہو گا؟ کیا یہ ہمارے تمام پیجدہ وجود کی تشفی کردے گا؟ عمل، علم، حسن اور کسی حد تک حسی لذات سبیہ تمام عناصر ہے،اری شخصیت کی تغمیر کرتے ہیں۔ کیاو حد انی حالت ہماری گونا گوں سر گر میوں کے لیے نئے رہتے کھول دیتی ہے؟ کیاطویل پامستقل وجدانی حالت کامطلب انسانی شعور کے کُلّی تعطل سے زیادہ کچھ ہو سکتا ہے جس کا نتیجہ پیجیدہ شخصیت کی ضروریات کی تشفی کے برعکس ان ضروریات کے اصل محرک کو تباہ کردینے کے متر ادف ہو گا؟ اس قسم کی حالت کے ترغیب دینے کا مطلب بہ الفاظِ دیگراس کے سوا کچھ نہ ہو گا کہ انسان کے تمام نام نہاد اعلیٰ مطالبات جھوٹے ہیں اوران جھوٹی آزوؤں سے نجات کی صرف ایک یہی صورت ہے کہ زندگی کے ان محرکات وشر ائط کوجو یہ ہم میں پیدا کرتی ہے، تباہ کر دیا جائے۔انسانی شخصیت کا ایبانصوّر بے حد نفرت انگیز ہے اور اس کا مطلب ان لو گوں کو سوائے فلسفانہ دلا کل کے ساتھ پیش کر دہ مشورۂ خو دکشی کے اور کچھ نہیں، جنھیں حالات نے مایوس کر دیا ہے۔ لیکن شاید آپ یہ کہیں کہ وجدانی حالت ہماری انفرادی حالت کو برباد نہیں کرتی۔ یہ تو محض اس کے حدود کووسیع کرکے اسے ایک وسیع تر شعور میں بدل دیتی ہے۔ جی ہاں، یہ ہمیں وسعت

ا-اقبال نے اس مقام پر لفظ ''Sink'' کو بطور اسم کے (لیتن by a sink in to کی صورت میں) استعال کیا ہے۔ میں نہیں سمجھ پایا کہ یہ لفظ وہی ہے جو کیا۔ بظاہر یہ Sink ہی پڑھا جا تا ہے۔ اگر یہ لفظ وہی ہے جو مَیں نہیں سمجھ پایا کہ یہ لفظ وہی ہے جو مَیں نے پڑھا ہے۔ قویہ اس کا بہت غیر موزوں استعال ہے۔

تو بخشق ہے لیکن یہ وسعت دراصل نقطہ کشست تک پہنچ جاتی ہے اور ہمیں زندگی کی تمام تر معنویت سے محروم کر دیتی ہے کیونکہ یہ نام نہاد وسعت نہ تو مبنی بر عقل ہوتی ہے نہ مبنی بر وجدان اور نہ مبنی بر عمل۔

تاریخ انسانی ایک سنگین حقیقت ہے اورانسانی شخصیت کی عظمت تدریجی نفی ذات میں نہیں بلکہ مسلسل تہذیب وجذب کے ذریعے اثبات واستحکام ذات میں ہے۔ اگر خدا، جیسا کہ بیدل بتاتے ہیں، لاز ماً حیات و حرکیت ہے تو کیم وحدانی کثف کے ذریعے نہیں بلکہ صرف حیات اور حرکیت ہی کے ذریعے اس تک رسائی ممکن ہے۔ اگر کسی بھی مفہوم میں اُس نے ہمارے باطن میں رہنے کو ترجیح دی ہے اور ہماری شخصیت صرف ایک تجاب ہے جس نے اُسے چھیار کھاہے تو ہمارا فرض اس مکان صغیر کو ڈھادینا نہیں جو اس نے اپنے رہنے کے لیے گیا ہے بلکہ اس مکان کی مٹی کی دیواروں کو عمل کے ذریعے چیکا کراورانھیں شفاف آئینوں میں بدل کر ان کے ذریعے اس کی عظمت کومجلااور مشہود کرناہے۔ دراصل فناکا تصور تمام عجمی تصوف کا عیب ہے ( قاری کو یہ بات ذہن میں رکھنی چاہیے کہ میرے نزدیک مسلم تصوف اور عجمی تصوف دو مختلف چیزیں ہیں) جو صدیوں سے مسلم دنیا پر مسلط ہے اور اس کے زوال کا ایک بڑا سبب ہے۔ اس قشم کے تصوف نے ہر دور کے بہترین مسلمانوں کی قوتوں کو نچوڑ لیاہے اور غیر محسوس طور پر شریعت کے الہامی نظام کی بیج کنی کر دی ہے جواس کے نزدیک اجتماعی زندگی کی ہنگامی اور اضطراری ضروریات کے دفعیہ کا محض ایک ذریعہ ہے ۔ اور بس۔ یہ فرض کرلیا گیاہے کہ ہمہ اوست کی جانب حرکت دراصل مخلوق کے اندر خالق کے قُرب کی تمناہے پیدا ہوتی ہے لیکن یہ جاننا اور تمیز کرنا آسان ہے کہ فلسفیانہ زبان میں ہمہ اوست کے "موجو دِ کل"All کا افراد کے ساتھ ہونے کا، جنھیں وہ اپنی ذات میں شامل اور مدغم کرلیتا ہے، یہ مطلب نہیں کہ وہ خدائے توحید کے اپنی مخلوق کے ساتھ تعلق کی نسبت زیادہ قریب ہے۔ میر اایمان ہے کہ ہمہ اوستی تصور دراصل زوال کی ایک الیمی لطیف قوت ہے جو خالق کے ساتھ زیادہ قربت کی بظاہر شیریں اور معصوم خواہش کے لبادے میں چیسی ہوئی ہے۔ اپنے جوہر میں یہ وہ رجحان ہے جو قوموں کے زوال سے پیدا ہو تاہے۔ ایسے رجحان کا مقصود کشکش زندگی اور کاوشِ حیات کے رجحان میں ڈھیل پیدا کرنا یا اسے ترک کرنا ہے اور یہ زندگی کے میدانِ جہاد سے ہمیشہ کے لیے بھاگ جانے کے متر ادف ہے۔

لیکن بیدل کے فلفے کے اخلاقی نتائج سے قطع نظر ہمیں خود اسلامی علم کلام کے حوالے سے فلنفے پر نظر ڈالناہے۔اگر خداحر کت ِحیات سے مشخص ہے جیبیا کہ بیدل کاخیال ہے تو یہ بات واضح ہے کہ وہ "الہ فی الزمان "God in Time ہے یعنی شاعر ہمیں ایک ایسے خُداسے متعارف کراتاہے جس کی ایک تاریخ ہے جس کا ایک حصہ ظہوریزیر ہو چکاہے اوراس کی ذات میں موجود ہے اور بعض کی تفصیل ہر لخطہ طے ہو رہی ہے۔ شاید خدا کا کوئی تصوّر بھی قرآن تھیم کے پیش کر دہ تصور اللہ سے اِس قدر متعارض نہ ہو گاجتنا ہے تصور۔اس سے آگے چلیے توسوال یہ ہے کہ بیدل کی مابعد الطبیعیات کے حوالے سے کائنات کی تخلیق کا آخر مقصد کیاہے؟ کیااس کا مقصد محض خدا کی آزاد تخلیقی سر گرمی ہے جس کووہ گاہے گاہے معطل کر دیتاہے پابہ الفاظِ دیگر خدااینے آزاد عمل کی خود مخالفت کر تار ہتاہے تا کہ وہ خو د کو ایک مادی کائنات میں distort کر سکے؟ گویازیادہ آسان الفاظ میں یوں کہیے کہ بیدل کے تصوف کے حوالے سے کا ننات خدا کے اس کے اپنے ہاتھوں تنزل سے عبارت ہے۔ یوں گویاہم ایران کے فلسفی پیغیبر مانی کے پیرو کے اس مفروضے سے واقعۃ دوچار ہو جاتے ہیں جس کا نقط انظریہ تھا کہ کائنات کی تخلیق نتیجہ ہے نورِ مطلق کے اپنے ایک جھے کو دھندلانے یا تاریک کرنے کا۔حقیقت ہیہ ہے کہ دنیا کی فکر مانی کے افکار وخیالات کے اثرات سے خود کو کلییةً تبھی آزاد نہیں کر سکی۔ مشرقی و مغربی افکار میں مانویت Manichaeanism اب تک موجود ہے۔ قدیم عیسائیت کے ارتقایر ان ایرانی افکار کا جو گہر ااثریراوہ اب بھی پورپ کے فلسفوں میں مثلاً شوپنہار، ہیگل اور خود برگسال کے ہاں دیکھا جاسکتا ہے۔ دنیا کے قدیم مذہبی نظاموں میں تنہا اِسلام نے تصوّرِ اللہ کی تہذیب کی لیکن عربوں کی فتح ایران کے نتیجے میں اسلام مانویت میں مبدل ہو گیا۔ اور خدا کی خود ظلماتی کا تصور، تنزلیت 'Descent' کی شکل میں جس کے ساتھ الی راہبیت آمیز تھی جو اپنی روح کے اعتبار سے کلیةً مانوی تھی، ظاہر

ا- یہاں اقبال کی مراد نفحات الانس من حضرات القدس سے ہے جو عبدالرحمن جامی کا مشہور و معروف تذکرہ صوفیہ ہے۔ اس کتاب میں ۵۵۴ صوفیہ اور ۳۳ صوفی خواتین کاذکر ہے۔ یہ کتاب نظام الدین علی شیر کی فرمائش پر ۲۸ کا عیں کھی گئی۔ جامی نے اس کتاب کی بنیاد عبدالر حمن محمہ بن حسین نیشا پوری کی طبقات الصوفیه پرر کھی اور معتبر منابع سے استفادہ کرکے اصل متن میں بہت سے اِضافے کیے۔ اس کتاب کے آغاز میں ایک طویل دیباچہ ہے جس میں اصطلاحاتِ صوفیہ کی تشریحات درج کی گئی ہیں۔ براؤن نے اپنی مشہور کتاب طویل دیباچہ ہے جس میں اصطلاحاتِ صوفیہ کی اِس کتاب کو آول درج کا تذکرہ کہا ہے نے اپنی مشہور کتاب محت کے الکو لیاء کا ہم پلہ قرار دیا ہے۔ اس کے زبان واسلوب کو پندر صوبی صدی عیسوی کی بہترین نثر قرار دیا گیا ہے۔ ۱۸۵۹ء میں رائل ایشیانک سوسائی بڑگال (کلکتہ) نے اس کو بڑی محت سے مرتب کر واکر شائع کیا ہے۔

میفسٹو فلس ا Mephistophilis کے ہاتھوں گر اہ ہو کر فاؤسٹ Faust کی سی شدید ترین لذّات نفس میں مبتلا ہو گئے۔

یہ ہے تصوف کی مابعد الطبیعیات اور بیدل کا تصور "جو شش حیات جو خُود اپنے تقاضے کے خُصول کی تلاش میں نکلااور مادے میں تبدیل ہو گیا۔" یہ نصوّر صوفیہ کے تصورِ تنزل سے زیادہ کچھ نہیں جے شعری اظہار کی نقاب پہنادی گئ ہے۔ بیدل کے معاصرین میں بہت سے ایسے لوگ تھے جو ان کی زندگی کی سادگی اور شر افت کے باعث انھیں ایک عظیم صوفی تصوّر کرتے تھے '۔ لیکن جہاں تک بیدل کی شاعری کے مافیہ کا تعلق ہے وہ خود ہمیں اندوہ ناک لہج میں بتاتے ہیں کہ کسی شخص نے ان کے پیغام پر کان نہ دھر ا "اور شاید بیرا چھاہی ہوا:

ا- یہ مارلوکے مشہور ڈرامے Tragical History of Dr. Faustus معروف کر دارہے۔ فاؤسٹ نے زندگی کی لڈات کے حصول کے لیے اُس سے اور لوسی فرسے اپنی رُون کا سودا کیا۔ میفسٹو فلس اس المیہ ڈرامے کا ولن ہے۔ وہ حاکمانِ جہنم میں دوسرے درجے کی سات بدروحوں میں سے تھا۔ ابتدا میں اس نے فاؤسٹ کو اپنے دام میں پھنسا کر اس سے النفات بر تالیکن جب فاؤسٹ جسمانی لذات کی دلدل میں پھنس گیاتو اس نے اسے اس کی حالت پر چھوڑ دیا۔ اب فاؤسٹ نے محسوس کیا کہ وہ ابد تک کے لیے ملعون اور مر دود مشہر ا سے۔ گوئے نے بھی اس المیے کو شاہ کار ڈرامے کاروپ دیا۔ اقبال گوئے کے اس شاہ کار کے بے حد مداح سے۔ اس کے شواہد شذراتِ فکر اقبال، پیام مشرق اور و کیے ناسٹ کے نام بعض خطوط سے بخو بی ملتے ہیں۔ حد دبیرل کی ایک ٹیا گی ہے جہاں کی شاہد کی ایک ٹیا کہ دبیر کی ایک رہائی ہے بھی اس کی شہادت ملتی ہے:

بیدل به دو روزه عمر مغرور مثو بنیادِ تو نیستی است معمور مثو هر چند ابدال و قطب و غوثت خوانند اے خاک بایں غبار مسرور مثو

۳- بیدل اپنی زندگی میں بھی مقبول ہوئے۔ اُن کی موت کے بعد اُن کی شخصیت و فن نے وسطِ ایشیا کے تاور تاجیک اور ازبک ادب کوشدید طور پر متاثر کیا۔ ماوراء النہر اورافغانستان میں "مسلکِ بیدل" ظہور میں آیا اور "بیدل خوانی" کی اصطلاح نے رواج بیایا۔ چنانچہ بیدل کے شعری اور فلسفیانہ لکات پر بحث کے لیے ہفتہ وار

"يارال نرسيدند به دادِ سخنِ من نظم چه فسول خواند كه گوشِ جمه كر شد"

ترجمہ: "میرے دوستوں نے میری شاعری سے انصاف نہیں کیا۔ میری شاعری نے آخر ایسا کیافسوں پھو نکا کہ ہر شخص بہرہ ہو گیا؟"

اجلاس منعقد ہونے گئے۔ اصل میں اٹھار ھویں صدی کے وسط ہی میں شالی ہندوستان، افغانستان اور بالخصوص وسطِ ایشیا میں بیدل کا پیغام پھیلنے لگا تھا۔ وسط ایشیا میں، جو اصل میں ان کے آباو اجداد کا وطن تھا،
ان کی تحریروں کو خصوصی عزت دکی گئی۔ مکتبوں میں ان کے علمی اور شعر ک کارناموں کو بنیادی نصابات میں شامل کیا گیا۔ ان کی شاعر می نے لوک ادب تک رسائی حاصل کی اور حفّاظ انھیں گایا کرتے تھے لیکن اس کے باوجود قبولیتِ عام، شہر تِ دوام، ابلاغِ تام کی تمنا عموماً لکھنے والوں کو بے چین رکھتی ہے،"نہ اس دیار میں سمجھاکوئی زباں میری" کے سے اظہارات سے عظیم کھنے والوں کی تحریرین خالی نہیں۔

بیدل ایک اور موقع پریول شکوه گزار ہوئے ہیں: گ تحسیں کا شاہ

گر به تحسیں نکشاید لبِ یارال برجاست درنیتال تلم معنی ما شکر داشت

خوداقبال بھی توشاکی تھے کہ:

چوں رختِ خویش بربستم ازیں خاک ماں گفتند با ما آشا بود ولیکن کس ندانت ایں مسافر چه گفت و با که گفت و از کجا بود

(حواشی از قلم مرتب)

\*\*\*