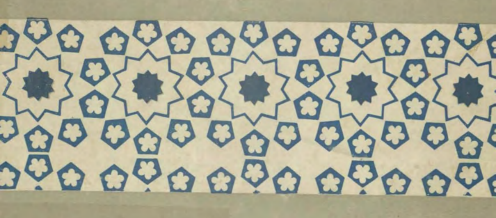
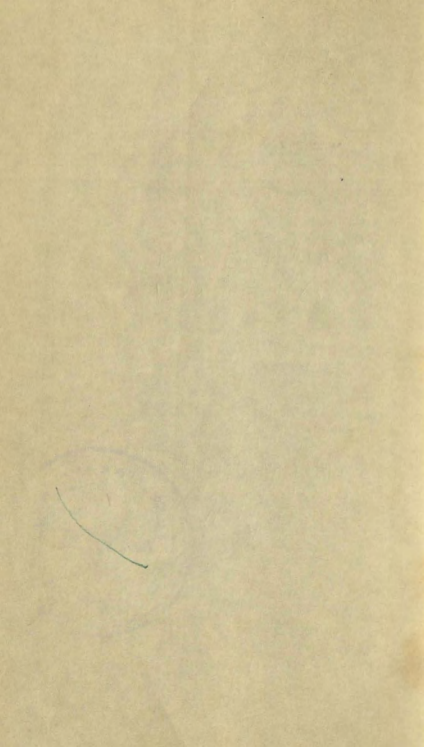
# अखात मर्मात



**उः भू**टम्राप् टेक्वाल







[ The Development of Metaphysics in Persia ]

يركان با وا عربان

कः सूरुसम देक्राल

ongalina Translator कामालंडिकीन थान Kamelullin kha

পূর্ব-পাকিস্তান ইক্বাল একাডেমী

East Paleistan Istalia Acade faces, 1965 9 পূর্ব-পাকিস্তান ইক্বাল একাডেমী ७नः भूताना भण्डेन, जाका २

Pullisher East Pak Igh ( ) 5. Purana Paltan Min Dacca-2

প্রথম সংস্করণ जान, ১०१२

year of pullen. 1372 = 1965

মুদ্রাকর মোহাম্মদ নাসির উদ্দীন সওগাত প্রেস ७७, नशान ही है, जाका-5

Printed boy Mohr Nasirushin Sagal Press 66 Legal Street Daces !

मूला: जिन होका शक्षान श्रामा। रिकाट : 18 3.50/

### वन्वाम अभाग

ইক্বালের বিশিষ্ট রচনা The Development of Metaphysics in Persia—A Contribution to the History of Muslim Philosophy – বাঙ্গালী পাঠকের কাছে উপস্থিত করা সম্ভব হলো কেন্দ্রীয় ও আঞ্চলিক ইক্বাল একাডেমীর অক্লান্ত কর্মী জনাব মিজানুর রহমান সাহেবের ঐকান্তিক আগ্রহের ফলে। এ ধরণের একটা বই বাংলায় অনুবাদ করা অত্যন্ত দুরূহ কাজ। স্বভাবতঃ ভাষা অনেকখানি গুরুগন্তীর হয়ে পড়েছে। অনেকশঙ্গ বানিয়ে নিতে হয়েছে। অবশ্য যথাসাধ্য চেষ্টা করা হয়েছে ভাবধারাটী যথাযথভাবে প্রকাশ করবার।

করাচী বিশ্ববিষ্ঠালয়ের ইস্লামী ইতিহাস ও সংস্কৃতির অধ্যাপক ডঃ মুঈনুদীন আহ্মন খান অনুবাদটীর পাণ্ড্লিপি আগাগোড়া দেখে দিয়েছেন। তাঁর কাছে অনুবাদক সবিশেষ কৃতক্ত।

অনেক ছাপার ভুল রয়ে গেছে। এ গুলোর কয়েকটা চোখে বেশ্ বিসদৃশ দেখালেও আশা করি পাঠকের জন্মে বক্তবাটী ধরে নিতে বিশেষ বেগ পেতে হবে না।

নিও প্রেটনিস্ম্ পরবর্তী মুস্লিম দার্শনিকদের হাতে নবতর রূপ নিয়ে অনে ইখানি বিকাশ লাভ করেছিল। সে বর্ণনা বইটীতে রয়েছে। এ স্থত্তে পাঠক সাধারণের স্বাভাবিক কৌতুহল নিবারণার্থে পরিশিষ্টে একটা সংক্ষিপ্ত প্রামাণ্য রচনা সন্ধিবেশ করা হলো।



Diocussion

### अमञ् कथा—

এ বইটি ইকবালের দর্শন চর্চার ক্ষেত্রে প্রথম পদক্ষেপ; অতএব কিছুথানি অপকতা দোষের লক্ষণ এতে রয়েছে। কিন্তু যে পর্যন্ত অন্ধ্য কোনো উৎকৃষ্টতর লেখার অভ্যুদয় না ঘটে, সে পর্যন্ত প্রাচ্যের জ্ঞানচর্চা ক্ষেত্রে এর স্থান থেকে যাবে। এ বই লিখবার সময় ইকবাল সর্বেশ্বরবাদে বিশ্বাসী ছিলেন; কিন্তু কয়েক বছর পরে তিনি সে মতবাদ সম্পূর্ণরূপে প্রত্যাখ্যান করেন। এই কারণেই তিনি বইয়ের ভূমিকায় ইবনুল্ আরবীর প্রশংসায় পঞ্চমুখ হয়েছেন। অন্ধদিকে, সমগ্র বইয়ে তাঁর ভবিষাং ওক্ষ জালালুদ্দীন রুমীর উল্লেখ নেই বললেই চলে এবং অন্ধান্ত দার্শনিকদের চেয়ে তিনি সর্বেশ্বরত্বপর্বন স্কুফীতত্বাদীদের নিয়েই অত্যধিক সময় বয়র করেছেন। আল্ ফারাবী, ইব্নে মস্কাওয়াইহ্ এবং ইবনে সীনা সম্বেদ্দ আলোচনাকালে তিনি প্রায়শঃই ইউরোপীয় প্রাচ্যবিদ্দের মতেরই প্রতিধ্বনি করেছেন। দর্শন চর্চায় এঁদের স্থ্রিশাল মোলিক দান সম্পর্কে এবং নিও-প্রেটনিস্ম্ থেকে এঁদের ভিন্ন পথ অবলম্বন ব্যাপারে তাঁর স্বীকৃতি কুঠান্বিত। তিনি পর জীবনে যদি বইটী সংশোধন করে যেতেন তবে নিশ্চয়ই এ সম্পর্কে এ র অনেক ক্রটি-বিচ্যুতি দূর হতো।

যা হোক, এখন এ বইটি ইরানের দার্শনিক চিন্তাধারার সর্বপ্রথম ও একমাত্র ঐতিহাসিক দলীল এবং আরও অনেক কিছুর সাথে এ পথেও ইকরালই আমাদের অগুণী। তিনি ইরানের আদর্শবাদ ও বান্তববাদ— দুইই বিশেষ কৃতকার্যতার সাথে বিচার করেছেন। তাঁর শক্তিমান বিশ্লেষণে স্ফীতত্বের অভ্যুদর স্বচক অবস্থাবলী সম্পর্কে পূর্বেকার পণ্ডিতদের অনেক মতবাদ খণ্ডিত হয়েছে। এ শ্রেণীর একটি বই লিখতে লেখকের অন্তঃপক্ষে প্রাচ্যের দুই প্রখ্যাত ভাষা আরবী ও ফারসী, ইউরোপীর এক বা একাধিক ভাষা এবং প্রাচ্য ও প্রতীচ্য দর্শনের ইতিহাসে সবিশেষ ব্যুৎপর হওয়া চাই। ইকরালের এ সব গুণ পূরোপুরি ছিল। এ কারণে এ

কর্ত্তব্য তিনি যথাযথরপে পালন করতে পেরেছেন। রচনাটির অক্স একটি মূল্যবান দিক্ এই যে, স্বরং ইকবালের মনোবিকাশের ধার। যাঁরা লক্ষ্য করতে চান, তাঁদের জন্মেও পহেলা সবক এতে রয়েছে। এ দিক থেকেও এ বইদ্বের বর্তমান প্রকাশকদের উপ্পম গুরুত্বপূর্ণ।

এম্ এম্ শরীফ

the sharif

| STRUKE HOUSE EE | a madaman        |
|-----------------|------------------|
|                 | NAS ATHOR ON SEA |

|                       | ch.,                          |             |         |
|-----------------------|-------------------------------|-------------|---------|
| ভূমিকা                |                               |             | <br>ক—ঘ |
| প্রথম খণ্ডঃ           | প্রাক্-ইস্লামী ইরানীয় দশ     | नि          |         |
| প্রথম অধ্যায়         | –ইরানীর দ্বৈতবাদ – যোরো'ষ্ট   | ার …        | <br>5   |
|                       | भानी ও भय् पक                 |             | <br>9   |
|                       | পশ্চাৎ দৃষ্টি                 |             | <br>22  |
|                       | পাদটিকাবলী                    |             | <br>52  |
| দিতীয় খণ্ড:          | গ্ৰীক্ দিত্বাদ —              |             |         |
| দিতীয় অধ্যায়-       | –ইরানের নিও প্লেটনীয় আ       | রস্তপন্থীগণ | <br>24  |
|                       | रेव्रत मम्काउन्नारेर्         |             | <br>25  |
|                       | हेव्रत शीना                   |             | <br>22  |
|                       | পাদটিকাবলী                    |             | <br>08  |
| তৃতীয় অধ্যায়-       | - रेস्लाम युक्तिवादमत खेथान   | ও পতন—      |         |
|                       | যুক্তিবাদের দার্শনিক ভিত্তি   |             | <br>0 ७ |
|                       | সমকালীন চিন্তাধারার গতি       | প্রকৃতি     | <br>82  |
|                       | যুক্তিবাৰ বিরোধী প্রতিক্রিয়া | -           |         |
|                       | আশ্আরী পহীগণ                  |             | <br>84  |
|                       | পাদটিকাবলী                    |             | <br>৫৯  |
| <b>ह</b> र्ज्थं जधाय- | - जामभावान । वाखववादमत        | বিতৰ্ক      | <br>48  |
|                       | নিগৃঢ় সন্থার প্রকৃতি         |             | <br>48  |
|                       | জ্ঞানের প্রকৃতি               |             | <br>90  |
|                       | অনন্তিত্বের প্রকৃতি           |             | <br>95  |
|                       | পাদটিকাবলী                    | ***         | <br>90  |
|                       |                               |             |         |

| পঞ্চ অধ্যায়-—-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | एकी দশ'ন— पूकी দশ'নের        | অভ্যুদয়         |        |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|------------------|--------|-----|
| 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ও কুর্আন সম্থিত রূপ          |                  |        | 98  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | হুফী প্রজ্ঞানের বিভিন্ন দিক্ | 175 THE          |        | 48  |
| Isome as h                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | নত্যের আত্ম-সচেতন ইচ্ছা      | রূপ              |        | ४७  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | নত্যের আলোক বা মনন্          | <b>রূপ</b>       | (      | 20  |
| of special said                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | দত্যের আলোক রূপ—আ            | ল্ ইশ্রাকী—      |        |     |
| The State of | ইরানীয় দিববাদে প্রত্যাব     | র্চন             |        | 22  |
| a Mills a plants                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ানস্তত্ব                     | 2077 (82.72      |        | 200 |
| es sun elline                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | দত্যের চিন্তারূপ—আল্জি       | नी               |        | 222 |
| THE LANGE TO STATE OF                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <u> শাদটিকাবলী</u>           |                  |        | ১२७ |
| ষষ্ঠ অধ্যার—পর                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | বর্তী ইরনীয় চিন্তাধারা      | ***              |        | 252 |
| 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ণাদটিকাবলী                   | **** ***         | 182319 | 280 |
| উপসংহার •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                              |                  |        | 282 |
| পরিভাষা-সংকে                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | o (Glossary)                 | W. saria         | ***    | 288 |
| পরিশিষ্ট-নিও-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | প্লেটনিস্ম্                  | West of the same |        | 262 |
| শব্দ সংকেত (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Index )                      | Will Street      |        | ১৫৯ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                              |                  |        |     |

the bon was established being the end one

THE RESIDENCE TO NOT THE PARTY PROPERTY OF

किर्द्धाः वृश्चिका

ইরানবাসীদের চরিত্রগত বৈশিষ্টোর সবিশেষ উল্লেখযোগ্য দিক হলো তাদের প্রজ্ঞান চিন্তা প্রবণতা। কিন্তু আজকের দর্শনের ছাত্রেরা যদি কপিল বা কা'ণ্ট এর বেলায় যেমন সম্ভব তেমন কোনো স্থনিদিষ্ট ও স্থসজ্জিত দার্শনিক প্রথার খোঁজ এ-ক্ষেত্রে করতে যান, তবে তাঁদেরকে বিফল মনোরথ হতে হবে। ইরানীয় দর্শন সম্পর্কীয় সে সব পুরোনো পুঁ থি-পুস্তকের অস্তিত্ব এখনও রয়েছে, তাতে বৃদ্ধির দীপ্তি বা চিন্তার নৈপুণাের পরিচয় যতই থাকুক না কেন, তা নিয়ে কোনে। সামগ্রিক দর্শন পদ্ধতি গড়ে তোলা কষ্টসাধ্য। আমার মনে হয় ইরানীদের মন ধৈর্যের সাথে পা বাড়াতে অনভাস্ত। সে জন্মে পরিদৃষ্ট ক্ষগতের ঘটনাবলীকে কতকগুলি মৌলিক নীতির আওতায় এনে এবং যথায়থ সাজিয়ে, সে পশ্চাংভূমি থেকে বহি-বিশের দিকে তাকাবার মতো যোগাতা সাধারণভাবে তারা রাখে না। स्कृत्कि वाक्षा र्ववखत मर्धा गृष् धेका रायर शान; हेतानीता । । কিন্তু ব্রাহ্মণ চান মানুষের সমগ্র অনুভূতির ক্ষেত্রে এ সত্যকে দেখতে এবং বস্তুজগতে এর আন্তনিহিত প্রতিফলন বিভিন্নরূপে প্রমাণিত করতে। আর ইরানীরা প্রকৃতিতে একটি মোটামূটি বিশ্বজনীনতার প্রকাশ দেখেই সম্ভই; তার আভ্যন্তরীণ অভিব্যক্তিতে যে বিশ্ব ঐকোর এক অবিচ্ছিন্ন সূত্র অপূর্ব বৈচিত্রো বিরাজ করছে, সেদিকে তাদের ভ্রুক্ষেপ নেই। ইরানী প্রজা-পতিমন যেন নেশার ঘোরেই ফুল থেকে ফুলে উড়ে বেড়ায়; সামগ্রিক দৃষ্টি দিয়ে বাগানটিকে দেখতে চায় না। এই কারণেই তার চিন্তার ও ভাব প্রবণতার গভীরতম প্রকাশ ঘটে গয্ল-এর খাপছাড়া পদসমষ্টিতে। এতে তার শিল্প সমৃদ্ধ অন্তরের স্থক্ষ অভিব্যক্তি থাকলেও, দর্শনের প্রগতি দিশাহারা। ইরানীদের ক্যায় হিন্দুরাও জ্ঞানের একটি উচ্চতর উৎদে বিশ্বাসী। কিন্ত লব্ধ ज्ञान निरा हिन्दूमन स्मर् ७१५ न।। প্রাথমিক অভিজ্ঞতা থেকে যাত্রা করে সে অভিজ্ঞতা পরম্পরার  অভিজ্ঞতাকে যুক্তির নির্মম অস্ত্রোপচারে বিমুক্ত করে তার অন্তর্নিহিত সাধারণ যোগস্থ্র আবিদ্ধার করে। প্রজ্ঞানশাস্ত্রের ধারাবাহিকতা ও সামগ্রিক রূপের ধারণা ইরানীয় মন্তিকে পূর্ণায়ত্ব নয়; কিন্তু তার হিন্দু প্রাতার ব্যাপারে আলাদা। হিন্দুরা তাদের অবলম্বিত তত্বকে একটি স্কচিন্তিত ও স্থমাজিত পদ্ধতির মাধ্যমে দাঁড় করাবার প্রয়োজনীয়তার প্রতিবিশেষভাবে সজাগ। দু'জাতির এ মনোভাবগত তারতম্যের ফল স্থপরিস্কুট। একের কাছে আমরা পাচ্ছি একটি অপরিপক্ক চিন্তধারার বিদ্দিপ্ত অথচ বিচিত্র সমাহার; অক্সের কাছে পাচ্ছি বেদান্তের স্থগভীর এবং ভীতিপ্রদ বিশালরূপ। ইসলামী মরমীবাদের দিক থেকে যাঁরা বিশ্ব ঐক্যের পূর্ণরূপ অবলোকন করতে চান, তাঁদের জন্মে আরব-স্পেনীয় দার্শনিক ইব্নুল আরবীর রহদায়তন পুস্তকাবলীর সহায়তা গ্রহণ অপরিহার্য। তাঁর সে কালীন দেশবাসীরা ইসলামকে যতই নীতিনিবদ্ধ ও কঠোররূপে দেখে থাকুক না কেন, তিনি ছিলেন সে ক্ষেত্রে এক বিশিষ্টতম ব্যতিক্রম।

মহান আর্য পরিবারের বিভিন্ন শাখা বিভিন্নরূপ প্রবণতা দেখিয়ে থাকলেও তাঁদের চিন্তা চর্চার ফলে আশ্চর্য সামঞ্জদ্য রয়েছে। ভারতীয় আদশ্বাদের পরিণত ফল যেমন বুদ্ধ, পারশ্যের তেমন ব্যক্তি হলেন বাহাউল্লাহ্ এবং পাশ্চাতার শপেন্হাওয়ার। শপেন্হাওয়ারের পদ্ধতিকে হেগেলীয় ভাষায় বলা হয়েছেঃ মুক্ত স্বাধীন প্রাচ্য দেশীয় বিশ্বন্ধনীনতার সাথে প্রতিচ্যের সীমাসীনতার পরিণয়।

কিন্ত ইরানের চিন্তাধারার ইতিহাসের একটি নিজস্ব বৈশিষ্ট্য স্থাপন্ত। সম্ভবতঃ সেমিতীয় প্রভাবের ফলেই, ইরানের দার্শনিক চিন্তাধারা ধর্মের সাথে অবিচ্ছিন্নভাবে জড়িয়ে পড়েছে। চিন্তার ক্ষেত্রে যাঁরা নোতুন পথের পথিকং, তাঁদের প্রায় সর্বসময়েই দেখা যাচ্ছে নোতুন ধমীয় আন্দোলনের প্রবর্তকরপে। আরব বিজয়ের পরে অবশ্য মুসলিম নিও প্লেটনীয় আরম্ভ অনুসারীরা বিশুদ্ধ দর্শনকে ধর্মের আওতা থেকে বিচ্ছিন্ন করে নেন। কিন্তু এ ছিল একটি সামিয়িক ব্যাপার। গ্রীক্দেশন আদতে পারম্ভ দেশের জন্যে বিজ্ঞাতীয় হয়ে থাকলেও কালে তা ইরানীয় দর্শনের সাথে একাকার

হয়ে যায়। পরেকার ইরানীয় চিন্তানেতা ও সমালোচকেরা আরম্ভ (Aristotle) এবং আফলাতুন (Plato) এর দার্শনিক ভাষাতেই নিজেদের ভাব প্রকাশ করতে থাকেন এবং পূর্বপোষিত ধর্মীয় ধারণাদ্বারা প্রভাবিত হয়ে দার্শনিক সিদ্ধান্তাবলী বিশ্বত করেন। ইসলাম পরবতী ইরানীয় চিন্তাধারাকে যথাযথ ভাবে বুঝতে হলে এ ব্যাপারটী আগে থেকে মনে রাখা প্রয়োজন।

পাঠক স্বতঃই বুঝতে পারবেন যে বর্তমান আলোচনার উদ্দেশ্য হলো ভবিষাতে ইরানীয় প্রজ্ঞান চর্চার ইতিহাস রচনার ভিত্তিপত্তন প্রয়াস। এ প্রচেষ্টা নিছক ঐতিহাসিক ক্ষেত্রে দীমাবদ্ধ; অতএব এতে কোনো মৌলিক চিন্তার অবকাশ নেই। তবুও নিমোক্ত দুইটা বিষয়ের প্রতি পাঠকের বিশেষ দৃষ্টি আকর্ষণ করছি:—

প্রথমতঃ, ইরানীয় চিন্তাধারাকে আমি একটি যুক্তিগ্রাহ্য ধারাবাহিকতার গ্রথিত করতে চেয়েছি এবং আধুনিক দর্শনের ভাষায় তার অর্থোদ্ধারের চেষ্টা করেছি। যতখানি আমার জানা আছে, এ প্রচেষ্টা পূর্বে হয় নি।

দিতীয়তঃ, স্থাতিত্বকে আমি বৈজ্ঞানিক পদ্মায় বর্ণনা করবার চেটা করেছি; এবং যে মানসিক অবস্থার পরিপ্রেক্ষিতে এর জন্ম হয়েছিল, তাকে পাঠকের গোচরে আনবার প্রয়াস পেয়েছি। অতএব সাধারণ ভাবে গৃহীত মনোভাবের বিরুদ্ধে যেয়ে আমি প্রমাণ করতে চেয়েছি যে কালের বক্ষে মানসিক ও নৈতিক চিন্তা-পরম্পরার ঘাত প্রতিঘাতে মানব মনে যে আলোড়ন স্থাটি হয়, তাতে মানুবের স্তিমিত আত্মা সজাগ হয়ে ওঠে এবং উয়ততর জীবনাদশে উদ্বুদ্ধ হয়। এ হতেই হবে। স্থাধীবাদের অভ্যাদয়ও এর ব্যতিক্রম নয়।

'যেল'-এর ভাষা আমার অজ্ঞাত; ত্বতরাং যোরো'টার সম্বন্ধে আমার বক্তব্য দিতীয় পর্যায়ের দলিল নির্ভর। এ বইয়ের দিতীয় খণ্ডে যা আলোচনা করেছি, সে সম্পর্কে আরবী ও ফারসী মূল পাণ্ডুলিপিগুলি দেখে নেবার ত্বযোগ আমার হয়েছে। তা ছাড়া, এ বিষয়ে প্রকাশিত অনেক প্রামাণ্য গ্রম্থের সহায়তাও আমি পেয়েছি। যে সব আরবী ফার্সী পাণ্ডুলিপির সাহায়্য নেওয়। হয়েছে, সেগুলির নাম নিম্নে দেওয়া হলোঃ—

| (5)  | ण'तीत्थ ह्कूमा-आल ् वाश्रहाकी, वालिन तशाल लारेत्तती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1 |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| (2)  | শরহি-আন্ওয়ারিয়াহ্ (মূল সহ)—মুহলার শরীফ (হিরাট)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 2 |
| (0)  | হিকমতূল অয়েন—আল্ কা'তিবী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | व |
| (8)  | হিকতুল আয়েন-এর ভাষ্য—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| —মূহ | यन देवतन मूवातक আन्, वृथाती—देखिशा অফিস नाहेरतती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1 |
| (6)  | হিকমতুন আয়েন-এর ভাষ্য—আল, হুসায়নী—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ঐ |
| (8)  | আওয়ারিফ আল্-মুআরিফ—শাহাবুদীন                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | व |
| (9)  | মিশ্কাতুল আনওয়ার—আল্ গাষ্যালী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | D |
| (4)  | কশ্ ফুল মাহজুব-— সালী হাজবরী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ब |
| (0)  | রিসালাহ্ই নফস ( আরম্ভ থেকে অনুবাদ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | D |
| (20) |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | व |
| (22) | ***************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | व |
| (25) | The state of the s | न |
| (50) |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | न |
| (28) | তা'রীখুল ত্রকমা-শাহিষুরী - বটিণ মিউঘিয়াম লাইরেরী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| (36) | Collected Works of Avicenna                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ঐ |
| (50) | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ঐ |
| (59) | জাবিনানে কবীর— কেম্বিজ ইউনিভার্সিটি লাইরেরী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1 |
| (24) | জামি জাহান নুমা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ঐ |
| (22) | मज्मूजा-रे-कावनी तिमालार्-जान् नमकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
|      | প্রথম ও দ্বিতীয় সংখ্যা— ট্রিনিটি কলেজ লাইরেরী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1 |

FI

chapter /

# প্রথম খণ্ড প্রাক্-ইস্লামী ইরানীয় দর্শন

### প্রথম অখ্যায়

### ইরানীয় দ্বৈতবাদ

### (১) যোরো'প্তার (যরথুস্ত্র)

মধ্য-এশীর সমভূমি-সমূহে তথনও বৈদিক স্তোত্রবাণী রচনা চলছে; ইরানীর আর্যরাও অনবরতঃ দ্রাম্যানা জীবনে ক্রমণঃ বীতশ্রদ্ধ হয়ে সমভূমি অঞ্চলে কৃষিজীবন অবলম্বন করতে আরম্ভ করেছে। ঋষি যোরো'প্রারের অভ্যুদর এই সময়ে। তিনি একাধারে ইরানী জাতির গার্হস্থ জীবনের অগ্রনারক এবং ইরানী চিন্তাধারার ইতিহাসে প্রধানতম আলোক স্তম্ভ। ইরানীদের এ নোতুন জীবন যাত্রা এনে দের তাদের সমাজ-জীবনে স্থিতিশীলতা এবং সাথে সাথে ব্যক্তি-সম্পদের প্রতি-মমতা। এ থেকে আরম্ভ হয় সমাজ-ব্যবস্থাপনার আয়োজন। সভ্যতার পথে যদিও এ একধাপ এগিয়ে চলার শামিল, কিন্তু অস্থান্থ আর্ধরা যাযাবর জীবনকেই তথন পর্যন্ত অধিকতর শ্রদ্ধের মনে করে এদের সাথে অবজ্ঞাপূর্ণ ব্যবহার করতে থাকে এবং সময়-স্থ্যোগমতো এদের ধন-সম্পদ লুঠনে স্ফ্র্তি বোধ করে। এভাবে এ দু'ধরণের জীবন-পদ্ধতির মধ্যে যে বিরোধ স্থিটি হয়, তা থেকে দু'সম্প্রদায়ের পূজ্য দেবতা গোষ্টিও আলাদা হয়ে পড়ে। একের দেবতাদল

P/1

অন্সের কাছে অস্তর আখ্যা লাভ করে। এ হন্দ স্বভাবতঃই বহুকাল ধরে চল্তে থাকে এবং শেষতক্ ইরানীরা রহত্তর আর্যগোষ্টিসমূহ থেকে जानामा रस वक्षी जानामा मन, हान् हनन उ সमाज विभिष्ठ जािजत्य আত্মপ্রকাশ করে। যোরো'প্রারই হলেন এদের ধর্মশৃত্মলার প্রথম উদ্গাতা। তিনি সলন্ (Solon) ও থেলিস্ (Thales)-এর সমসাময়িক। প্রাচা-সভ্যতার আধুনিক গবেষকেরা অসীম শ্রমস্বীকার করে কিছুটা জানতে পেরেছেন যে যোরো'প্টারের অভ্যুদয়কালে ইরানীরা সামাজিক ক্ষেত্রে দু'টা যুধামান দলে বিভক্ত ছিল: একদল ছিল মঙ্গলবাহী শক্তি সমূহের পূজারী (Partisans of the Powers of Good), আর অক্সদল অমঙ্গলবাহী শক্তি সমূহের পূজারী (Partisans of the Powers of Evil) ৷ এদের মধ্যে ম্যাজীয় (Magian) যাজক সম্প্রদায় প্রবল প্রতাপে অগণন ক্রিয়াক সংযোগে চরে বেড়াতেন। এমতাবস্থায় যোরো'টার জাতিকে এক ধর্ম পম্বায় একত্রিত করতে আত্মনিয়োগ করেন এবং চারিত্রিক দৃঢ়তা, ধর্মপ্রাণতা ও জাতিহিতৈষণা গুণে জীবনে কৃতকার্যতা অর্জন করেন। তাঁর তীব্র প্রতিবন্ধকতায় সমাজ থেকে অপদেবতার পূজা ও অসহনীয় আচার বহুল ম্যাজীয় যাজক প্রভাব বিদ্রিত হয়।

অবশ্য যোরো'প্রারের ধর্মীয় বিধি বিধানের জন্ম ও বিকাশ আলোচনা আমাদের বর্তমান প্রবদ্ধের বিষয় বস্তু নয়। এখানে আমরা দেখতে যাচ্ছি তাঁর আনীত মতবাদের প্রাজ্ঞানিক দিক্টী মাত্র। অতএব যোরো'প্রীয় ধর্মে দর্শনের 'পবিত্র ত্রয়ী' ঈশ্বর, মানুষ ও প্রকৃতির স্থান নিরূপণই আমাদের উপস্থিত কর্তবা।

গাইগার (Geiger) তাঁর Civilisation of Eastern Iranians in Ancient Times-গ্রন্থে উল্লেখ করেছেন যে যোরো'গ্রার তাঁর আর্থ পূর্ব-পূরুষদের থেকে দু'টী মৌলিক নীতি গ্রহণ করেছেন। যথাঃ—

- (১) প্রকৃতিতে নিয়ম বর্তমান
- (২) প্রকৃতিতে বিরোধ বর্তমান।

জগত ও জীবনের বিশাল ক্ষেত্রে এই নিয়ম ও বিরোধের দল জনিত ঘাত প্রতিঘাত অবলোকনেই তাঁর দর্শনের গোড়াপত্তন। তাঁর প্রথমতম সমস্যা হলোঃ বিশ্ববিধাতার অনন্ত মঙ্গলময়তার সাথে কি করে অমঙ্গলের সহ অবস্থিতি সম্ভব হ'তে পারে? তাঁর পূর্বসূরীরা মন্সলের বিভিন্ন আধাররূপে বহুদেবতার পূজা করতেন; কিন্তু তিনি সর্বমঙ্গলের আধার বলে মাত্র এক ঈশ্বর আহুরাম্য্দা (Ahuramazda) র আসন প্রতিষ্ঠিত করেন। সাথে সাথে তিনি অমঙ্গলের সমাহাররূপে একজন অপদেবতার কল্পনা করেন; তিনি হলেন জজ আহরিমন (Druj Ahariman)। এভাবে সং ও অসং কে কেন্দ্রীভূত করে তিনি দুইটী মোলিক নীতি স্বীকার করে নেন্। হাউগ্ (Haug) প্রমাণ করেছেন যে যোরো'টার এদু'টা নীতিকে কার্যতঃ পরস্পর-বিরোধী মনে করতেন না; বরং তাঁর মতে এদু'টী হলো একই প্রাথমিক সন্থার দুই অংশ বা দুই দিক্। এ থেকে ডঃ হাউগ্ মনে করেন যে ইরানীয় কিন্তু এভাবে সতা ও অসতোর স্রষ্টারূপ একটা 'জোড় দেবতা'র কল্পনা করা र'ला अवर जात मारथ यिन अ अत्न कता रस य अरे न' जनरे अकरे जानि সত্বায় মিলিতভাবে অবস্থান করছে, তবে বলতেই হবে যে অসং নীতিও স্বয়ং বিধাতারই প্রকৃতির অন্তর্গত।<sup>৩</sup> তা হ'লে এই যে শুভ ও অশুভের দ্বন্দ, এ দাঁড়ায় ঈশ্বরের নিজেরই সাথে নিজের দদের রূপে। অতএব তাঁর এই ধর্মীয় একত্ববাদের সাথে দার্শনিক দিত্ববাদের সামঞ্জন্ম বিধান চেষ্টায় একটী আভান্তরীণ দুর্বলতা রয়ে গেল। এর ফলে যোরো'প্রারের অনুগামীদের মধ্যে দেখা দিল আলাদা-আলাদা দলের অভ্যুদয়। ডঃ হাউগ্ যিলিকদের<sup>8</sup> অপধর্মসেবী আখ্যা দিয়েছেন। কিন্তু আমার বিশ্বাস, তাদের বিরুদ্ধ-বাদীদের চেয়ে তারাই ছিল যোরো'প্রারের শিক্ষার নিকটতর অনুসারী। দু'টী প্রাথমিক নীতিকে তারা পরস্পর নিরপেক্ষ মনে করতো ; কিন্ত ম্যাজীয়রা মনে করতো দু'টা আসলে এক। যিন্দিক্দেরকে তর্কে পরাস্ত করবার জন্মে বিরোধীয়দলের চেষ্টার অন্ত ছিল না। কিন্তু যেভাবে তারা এক একবার এক এক ভাষার এবং ভাষার মার পাাঁচ দিয়ে প্রতিপক্ষের সমুখীন হয়েছে,

তা'তে বরং এইই প্রমাণিত হয় যে তারা নিজেরাই নিজেদের প্রচারিত ধারণার প্রতি দৃঢ়বিশ্বাস পোষণ করতো না। বরঞ্চ এ ক্ষেত্রে যিন্ দিক-দের মতের দৃঢ়তাই সমগ্র তর্কবিতর্ক থেকে প্রকট হয়ে ওঠে। শাহারিস্তানী ম্যাজীয় মতের বিভিন্ন ব্যাখ্যা প্রচেষ্টার বিবরণ দিয়েছেন। ব্যাখ্যা সাজীয় মতের বিভিন্ন ব্যাখ্যা প্রচেষ্টার বিবরণ দিয়েছেন। ব্যাখ্যা নিয়ারা (Zarwanians) আলোক এবং অন্ধকারকে অন্তহীন কালের দুই সন্তান বলে মনে করেন। কিয়ুমর্সিয়া (Kiyumarthiyya) সম্প্রদায় মনে করেন যে আদি-নীতি ছিল আলোক; কিন্তু অভ্যুদয়ের পর তার মনে বিরোধী শক্তির প্রতি ভীতির সঞ্চার হয়। এই ভয় মিপ্রিত বিরোধী অন্তিম্বের চিন্তা থেকেই জন্ম হয় অন্ধকারের। য়য় ওয়ানীয়াদের অন্থ এক সম্প্রদায় মনে করেন যে আদি-নীতির মনে সংশয়ের উদ্রেক থেকেই আহরিমন্-এর জন্ম। ইব্নে হায়ম আরও একটী সম্প্রদায়ের উল্লেখ করেছেন। তাঁদের মতে, অন্ধকারের নীতির অভ্যুদয় হ'লো আদি-নীতি আলোকেরই আংশিক আচ্ছেনতা থেকে।

অবশ্য যোরো'প্রারের দার্শনিক দ্বিত্বাদকে ধর্মীর একেশ্বরবাদের সাথে সামঞ্জস্মে আনা যায় কিনা—সে প্রশ্ন বাদ দিলেও, এ কথা বিতর্কাতীত যে সত্যের আদি প্রকৃতি বিচারে তাঁর প্রাজ্ঞানিক অবদান অসাধারণ। এ ক্ষেত্রে তিনি যে ইঙ্গিত দিয়ে গেছেন তার প্রভাব থেকে, মনে হয়, পূরাতন গ্রীক্ দর্শন প এবং প্রাথমিক শৃষ্টীয় জ্ঞানবাদী চিন্তাধারার কোনোটাই মুক্ত নয়। এভাবে প্রাথমিক শৃষ্টীয় চিন্তাধারার উপর তাঁর যে প্রভাব পড়েছে তা আধুনিক পাশ্চাত্য দর্শনের সাথেও জড়িত। ওক জন চিন্তানেতা হিসেবে তিনি আমাদের বিশেষ গ্রন্ধাভাজন। এর কারণ শুধু এই নয় যে তিনি জাগতিক গুণ বৈচিত্র্য সমস্থাকে দার্শনিক পয়ায় যাচাই করতে চেয়েছেন; তার সাথে আমাদের এ কথাও শ্বরণীয় যে তিনি প্রাজ্ঞানিক দ্বিত্বাদকে স্বীকার করেও তাঁর এই প্রাথমিক দ্বৈত্ব-কে উন্নত্তর একত্বে প্রতিষ্ঠিত করতে প্রয়াস পেয়েছেন। জার্মানীয় মরমীপন্থী পাদুকা নির্মাতার বহুকাল পূর্বেই তিনি হুদয়ঙ্গম করেছিলেন যে ঈশ্বরের প্রকৃতিতেই কোনোরূপ দ্বিধাত্মক বা আত্মবিরোধাত্মক শ্বন্তি আরোপ না করলে বিশ্ব

গ্রকৃতির পরশ্বর বিরোধ মূলক বৈচিত্রাবেলীর ব্যাখা। দেওরা সম্ভব নয়। অবশ্ব তার সরাসরি অনুসারীরা এই গভীর তত্তের অন্তনিহিত তাৎপর্ব সমাক্,রংগ উপলব্ধি করতে পারেন নি। কিন্তু পরবতী ইরানীয় ভাবুক্ষের চিতা-ধারায় যোগেরা'গৈরের মতবান যে গভীরতর আধ্যাত্মিক রূপলাভ করেছে, ভাই ক্রমণঃ আমাদের প্রণিধান যোগা।

अनुक्तरा नीजिशास्त्रत श्रीरत धरा शर्ण हात स्वाक शरक जान विवास्ता वार्ये त्याया हारति अस्ति अस्ति अस्ति स्थापि । वर्षम् व्यात्नारक्तं त्रमामर्थतं शरक वरम मार्गातमा वर्षः व मरल्य मृहणरम ारिक मध्युतिहार श्राष्ट्रिक कत्रतिहै। जाज्यते वामिरिति करेता हरना वकारन जारवारिकत भाष्ट्रभगुट्ट जिसकारत्व भाष्ट्रभगुर्ट्य एशत विवास दरस वाय किंदूर नहा विकारमह मर्ज वामयोख वर्र सरमद व्यक्तिमाना আলাদা আতেচভুত্ত শাক্ত সমূহের হলের ক্ষাপ্রকাশন ধারা ছাড়া नुराध्याच रिस बाख बरहार ; यवः विवस्तारत्व रिष्ट्राप ध पुरा बाख्व जानामा रवारवा हारवव वावना चैचलःई विध । कीव चरक रुष्टि चेरन व विकारम छका । मार्च कार्या स्थारकात द्वारास्त्र में कार्यास्त्र छ। जिल्ल । जिल्ल शकुर कार ए हु कार वात्रात वात्रात साह इत। वार्षि छेनाकार জাগাতক ধরণার উপর সডোপলারর বিভিন্ন পার্মাপের শুভাবেই अवात नम् । ८सटी वर्षः महभन्द्राधमान्वन वर वाजानावक वर् त्र वा ज्यार एएम एथरक लकः, निक निक शक्ष प्रमास जाता भाराम टनर्। टकाटना वस, किया वा इचि छाल वा सम्म रूस, टक्नना छात्र रुष्टर जामित शिख्य वर्ष जारमत भात्रभीत्रक स्थात तरा त्कान मधार जित्याया भाक समूर्य अक्टा जाज्य भारत व्यव त्य वर्ष ( Non-reality)। व प्रहे पूर्व म्हनीवृद्धि विद्यम वन शक्षित भवम्भन-कथात्र भठा ( Reality); जाग इरली :-विरत्नायीत्रित स्रष्टि भगायात्र-जामण করে তালন সমগ্র বিশ্বপ্রকৃতিকে থেন দুইটি আলাদা বিভাগে বিভক্ত করে त्यात्वा हात्र द्ववाज् सहज्द त्या यात्र, धर् विष्वारमत जात्रमत्रन

নিজ বাজিছ না হারিরে আলোকের নীতর সাথে মিলিত হর।

- (८) हिन्दु त्योत्रत्वत्र व्यवशान कृषि १८—ध्यारन वाण्डि पाचा
  - बिच् माङ्गा क्रिका विवस्ति (०)
  - (३) अस्वारकात व्यवशान ज्याम
    - ब्रिड्स नाष्ट्रमण हाछती श्रह (८)

যার এবং একটি অবিচ্ছেদা সামগ্রীক রূপ গ্রহণ করে। পুণাবান আত্মা হার পাথিব গৃহ (মানবদেহ) ত্যান করে উচ্চতর আবাসাদির দিকে প্রয়াণ —: ভাঙের জান্দ্রনা নির্মান হর আভ্যের নিরেজি স্তরগুলি :—

দীর্ঘ ও পারীকাকীর পাথে রক্ষক রূপে আবস্থান করে। এই গুণাবলীর শেবোক্ত তিনটি <sup>৩</sup> জীবের মৃত্যুর পারে একাত্রিত হয়ে

ক্ষ ক্ষাভ্যাক কাগ্যাব্যর আধ্যাব্যক ব্যাব্যাব্যক বিজ্ঞাক কাজ্যাক্র কাজ্যাকর কাজ্যাকর

- (8) व्हान ( reason )—टिज्टलाइ हाज्यन्त ( Spirit )
  - (७) अन-जायात होष्ट्रियन
    - न्त्री क्रिविनी भाषि
      - ९९ किठारी (८)

পথীর। পরবতীকালে এ সিহাতে উপনীত হন যে আত্মা ঈশরেরই অংশ; কিন্তু যোরো'গৈরের মতে আত্মা একটি স্বপ্ত পন্ত, পরমেশরের অংশ নয়। এর জন্ম কালের গতে । কিন্তু এ কলেজরী হতে পারে, অর্থাৎ অনও জীবন লাভ করতে পারে বানি পার্থি কর্মেন্দরে অসং এর মাথে মুদ্দে কিতকার্থ হয়। সং এবং অসং—এই দুইটি মাত্ম কর্মপন্তার সাথে সাথে সে নির্বাচন করতে পারে এবং এই নির্বাচনের স্বাধীনতার সাথে সাথে সে আলোক-মেবতাথেকে নিয়েছে গুণাবলীও লাভ করেছে ঃ—

কিনাস্থার চিত্রাধারের হিকাপ্তে তিবলৈ ক্রিয়া মার্লিক পরিবেশের বিদ্যান্তর পরিচর পরের বিদ্যান্তর হিন্তর বিদ্যান্তর বিদ্যান বিদ্যান বিদ্যান্তর বিদ্যান্তর বিদ্যান্তর বিদ্যান্তর বিদ্যান বিদ্যান বিদ্যান

शब्दान हतान हतान

### (२) मानी > ७ ७ मय् पक् >७

বিশ্ব বৈচিত্রের কারণ স্বরূপ যোরো'টার যে সমাধান দিয়েছেন তা আলোচিত হলো। किভাবে a धर्मीय মতবাদ ক্রমশঃ দার্শনিকরূপ নিয়ে বিতর্কের স্বষ্টি করে এবং ফলে যোরো'স্তীয় ধর্মের ক্ষেত্রে বিভিন্ন দলের উত্তব হয় তা-ও আমরা অনুধাবন করেছি। মানীকে খৃষ্টিয়ানরা পরবর্তীকালে "নান্তিক সম্প্রায়ের প্রতিষ্ঠাতা" আখ্যা দিয়েছেন। যোরো'-ষ্টার শিষ্যদের মধ্যে যাঁরা গুরুর মতবাদ আক্ষরিকভাবে পালন করতেন. তাঁদের সাথে মানী একমত ছিলেন। যোরো'ষ্টারের দর্শনকেও তিনি যাচাই করেছেন পুরোপুরি বস্তুতান্ত্রিক দৃষ্টিভঙ্গি দিয়ে। তাঁর পিতা আদতে ছिल्न रेतानी। जिनि रामानान थ्याक वार्तिलानिशा ययस वमिज्यान करतन; रमथारन २५६ कि २५५ थृहास्म मानीत जम रहा। এই ममरह বৌদ্ধ প্রচারকেরা নির্বানের মন্ত্র নিয়ে ভারত থেকে ইরান অঞ্চল পর্যন্ত ছড়িয়ে পড়েছিলেন। মানীর সর্বধর্ম সমন্বয় মূলক পদ্ধতি এ ক্ষেত্রে উর্বর ভূমির সহায়তা লাভ করলো। তা ছাড়া তিনি প্রচার করলেন যে বিশ্বপ্রকৃতি মুলতঃ অসং। সাথে দাথে খৃষ্টীর মোক্ষ ( যিশুর জীবনোৎসর্গের বিনিময়ে मागरवत भाभमुक्ति ) वानरकछ जिनि बातछ कनाछ करत माँ कतालन। এতে যে শুধু সংসার বৈরাগ্যের একটি বলিষ্ঠ যুক্তি পাওয়া গেল—আর পূর্ব ও পশ্চিমাঞ্চলের খৃষ্টীয় মতবাদের ১৭ উপর তাঁর প্রভাব পড়ল—তা নয়; সাথে সাথে ইরানীয় প্রাজ্ঞানিক চিন্তাখারার বিকাশেও তাঁর মতবাদের অস্পষ্ট ছায়াপাত হলো। মানীর ধর্মীয় মতবাদের মূল কোথায় সে প্রশ্ন প্রাচ্যবিদ্দের বিচার্য। ১৮ আমাদের জন্মে উপস্থিত বিবেচা হলোঃ এই ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য বিশ্ব জগতের উৎপত্তি সম্পর্কে তাঁর মতবাদের দার্শনিক গুরুত্ব ।

আর্ডম্যান্ (Erdmann) বলেনঃ এই পোত্তলিকতা-প্রবণ জ্ঞানবাদী প্রচার করেছেন যে বস্তুর বৈচিত্র্য আলোক এবং অন্ধকার—এই দুইটি চিরন্তন নীতির মিশ্রণ থেকে রূপ লাভ করেছে। এই দুই নীতির অভিব্যক্তি দশ প্রকার; যথাঃ ভদ্রন্থ, বিস্থা, বোধ শক্তি, রহস্য, অন্তর্ণ্টি,

প্রেম, প্রতীতি, বিশ্বাস, সদাশয়তা ও জ্ঞান। অন্ধকারের অভিবাজিও পাঁচটি চিরন্তন রূপে আত্ম প্রকাশ করে; যথাঃ অস্বচ্ছতা, তাপ, অগ্নি, বিষ এবং তমসা। এই মোলিক নীতির সাথে মানী আরও দুইটি পরম্পর সংবদ্ধ চিরন্তন-এর উল্লেখ করেছেন। তা হলো অন্তরীক্ষ আর পৃথিবী। এদের অভিব্যক্তিও রয়েছে বিছা, জ্ঞান, রহস্থা, অন্তদু'ষ্টি, শ্বাস, বায়ু, জল, আলো ও অগ্নিতে। প্রকৃতির স্ত্রী-ত্ব ব্যঞ্জক নীতিরূপ অন্ধকারে অসং এর সত্বাবলী গোপন ছিল; কালক্রমে এসব সত্বা একীভূত হয়ে কর্মবর্প বিভেদ-দানবের স্টি হয়। অন্ধকারের প্রতপ্ত গর্ভের এই প্রথম দানব-সন্তান আলোকের রাজ্যে হানা দেয় এবং আলোক-রাজ এর আক্রমণ প্রতিহত क्तवात উদ্দেশ্যে স্টে করেন আদিম মানবকে। দুই প্রাণীর মধ্যে কঠোর সংগ্রামে আদিম মানুষ সম্পুর্ণরূপে পর্যুদস্ত হয়। ফলে দানব শক্তি পাঁচটী আলোক-সন্থার সাথে পাঁচটী অন্ধকার সন্থা মিশিয়ে দেবার স্থযোগ পেয়ে যায়। অতঃপর এই সব বন্দী আলোক-কণিকাকে মুক্তি দেবার উদ্দেশ্যে আলোক মণ্ডলের রাজা স্বর্গদৃতদের আদেশ দিলেন এই মিপ্রিত পদার্থের সাহায়ে বিশ্ব স্বষ্টি করতে। এখন বিবেচাঃ অদ্ধকার কেন आलाकरक अरध आक्रमन कतरला ? कातन, ठा ना ट्राल, यि आलाक অম্বকারকে অগ্রে আক্রমণ করে পরাস্ত করতো, তবুও সে আলোক-কণিকার সাথে অন্ধকার কণিকা মিগ্রিত করতে পারতো না : কেননা, তা করতে গেলেও আলোকের নিজেরই ক্ষতি। অতএব দেখা যাচ্ছে যে হেগেলীয় ऋष्टिंटएइत भृष्टीत जिञ्चवारम्ब मार्थ य मन्त्रर्क, मानीत ऋष्टिंटएइत्र भृष्टीत ম্ক্তিবাদের সাথে সেই একই সম্পর্ক। তাঁর মতে মোক্ক (redemption) একটি দৈহিক ব্যাপার এবং সর্বপ্রকার জন্মনানই বিশ্বপ্রকৃতির উদ্দেশ্য বিরোধী। क्निना, তাতে আলোক क्षिकां वनीत्भां अशान वाष्ट्र थाक । वनी আলোক কণিকাসমূহ অন্ধকার থেকে অনবরতঃই মুজিলাভ করে চলেছে; আর অন্ধকার নিক্ষিপ্ত হচ্ছে বিশ্বজগতের চতুম্পার্শের অতল গল্পরে। কিন্ত মুক্ত আলোক-সত্বাগুলি সূর্য ও চক্রে চলে যাক্তে এবং সেখান থেকে স্বর্গদৃতেরা তাদের নিয়ে যাচ্ছে চিরন্তন আলোকের রাজ্যে। সে স্থান হলো স্বর্গের



রাজা 'পিদ্-ই-ব্যর্গি' ( মহত্বের পিতা )-র কালজয়ী নিবাস।

এ হলো মানীর অম্ভত স্ষ্টিতত্বের একটি সংক্ষিপ্ত বর্ণনা। ১৯ বাস্তব জগতের এই বিপরীতমুখিতা বিচারে যোরো'গ্রারপন্থীরা যে স্বাষ্টিধর্মী মধ্যস্থ-রাজীর অন্তিম্ব করনা করতেন, মানী সে সব অস্বীকার করেন। এ প্রশ্নে একটি পুরোপুরি বস্তবাদী মনোভাব নিয়ে তিনি ঘোষণা করেন যে এই দৃশ্যমান বিশ্বজগত দুইটি স্বাধীন চিরন্তন নীতির মিগ্রণের ফলে উছত। এ দুই নীতির অপকৃষ্টটি ( অর্থাৎ অন্ধকার ) ও শুধু বিশ্ব উপাদান ( Universe stuff) এর অংশমাত্র নয়, বরং এর মধ্যেও কর্মোন্থম ঝিমন্ত অবস্থায় বিভামান এবং যে মহুর্তে সুযোগ আসে তখনই তা সজাগ ও স্টিতংপর হয়ে উঠে। এ-থেকে দেখা যাচ্ছে যে মানী-উদ্ভাবিত স্ষ্টিতত্ব অনেকদিক দিয়ে প্রসিদ্ধ হিন্দু দার্শনিক কপিলের স্ষ্টিতত্বের সাথে মিলে যায়। এঁর মতে, প্রকৃতির স্ষ্টি কার্যের মূলে রয়েছে তিনটি গুণ—যথা ঃ সত্তঃ (মঙ্গল), তমঃ (অন্ধকার) এবং রজস ( গতি বা আবেগ )। এ তিনের মিশ্রণে যখন আদিম প্রকৃতির ভারসামা বিনষ্ট হয়, তখনই হয় স্টির স্ত্রপাত। বেদান্তপন্থীরা বলেন, মান্তার চিররহস্যান্বত ক্ষমতার প্রতিফলনই দৃষ্ট হচ্ছে এ স্বাষ্ট বৈচিত্রে। লাইব্নিষ্ (Leibniz) অবশ্য বহুকাল পরে তাঁর Identity of Indiscernibles—তত্ব প্রচার করে সে মতেই সায় দিয়েছেন। যা হোক্, এ সম্পর্কে মানী কিছুখানি অপরিণত বৃদ্ধির পরিচর দিয়ে থাকলেও দার্শনিক চিন্তার বিকাশ-ইতিহাসে তাঁর স্থান অবহেলাযোগ্য নয়।<sup>২০</sup> তাঁর সমাধানের দার্শনিক মূল্য অকিঞ্ছিৎকর হতে পারে; কিন্ত একথা স্বীকার করতেই হবে যে, বিশ্বজগতের স্টিকে যাঁরা অসং ( শয়তান )-এর ক্রিয়াকর্ম এবং তচ্জনিত जामरा मुद्दे वर्र गरन करतन, ( जामात मरन इस, अ मरना जारवत भति-ণতিতেই রয়েছে বৈরাগ্যকে জীবনের আদর্শনীতি হিসেবে গ্রহণ ও প্রচার করবার প্রবৃত্তির একমাত্র নীতিগত সমর্থন। )—মানী .তাঁদের পুরোধা। আমাদের একালে শপেনহাওয়ারও এই সিদ্ধান্তে উপনীত হয়েছেন; যদিও मानीत সাথে তাঁর এই গ্রমিল রয়েছে যে বান্তবায়ন বা ব্যক্তিসায়ননীতি -যা জীবন-প্রবণতা ( will to life )-র একটি পাপস্পূর বাঁক স্বরূপ—

তাঁর মতে, আদিম ইচ্ছাশজির প্রকৃতিগত গুণ এবং তার উপর নির্ভরশীলতা থেকে বিমুক্ত নর।

প্রাচীন ইরানীয় বিশিষ্ট সমাজবাদী মযুদকের অভাদয় হয় 'ক্যারবীর' আনুশিরওয়ান (৫৩১—৫৭৮ খুটাব্দ) এর রাজত্বকালে। তাঁর প্রবণতা ছিল বিশেষভাবে সাম্যবাদের দিকে। তিনি প্রচলিত যরওয়ানীয় মতবাদের <sup>২১</sup> विकृत्क जात এक প্रकात विज्ञवानी नीठित जन्मनान करतन। भानीत गात তিনিও প্রচার করেন যে বিশ্বজগতের রত্তি বা বস্তুসমূহের পরস্পর বিরোধী গুণাবলীর সৃষ্টি হয়েছে দুইটি পরস্পর নিরপেক্ষ চিরন্তন নীতি থকে। তিনি এ দুই নীতির নাম দেন 'শিদ্' (আলোক) ও 'তার' (অন্ধকার)। কিন্তু তাঁর মতে এই দুই নীতির মিশ্রণ ছিল একটি সম্পূর্ণ আকম্মিক ব্যাপার। মানীর পর্বকল্পিত বা ইচ্ছাকৃত মিশ্রণবাদের তিনি বিরোধী। আবার শেষ পরিণতিতে এ দই নীতি যে বিচ্ছিন্ন হয়ে পড়বে, তা-ও হবে একটি আকস্মিক বা আ ইচ্ছিত ব্যাপার। ময্দকের ঈশ্বর অনুভূতিশীল; তাঁর চিরকালীন অন্তিম্বের সাথে জড়িত রয়েছে চারিটি বিশিষ্ট রন্তি; যথাঃ বিচার ক্ষমতা (power of discrimination), স্মৃতি (memory), বৃদ্ধি ( understanding) এবং প্রশান্তি (bliss )। এ চার রন্তির চারিটি ব্যক্তিয়ায়িত রূপ রয়েছেন এবং এঁরা অন্ত চারিজন ব্যক্তির সহায়তায় বিশ্বজগতের ক্রিয়াকর্ম-তদারক করেন। মানুষ ও বস্তু নিচয়ের বিভিন্নতা বা বৈচিত্র মৌলিক নীতিসমূহের মধ্যে পরম্পর মিগ্রণের কম বেশী তোলের উপর নির্ভব করে।

কিন্ত ময্দকীয় শিক্ষার বিশিষ্টতম দিক্ হলো এর অন্তর্নিহিত সাম্যবাদ; অবশ্য মানীয় দর্শনের বিশ্বজনীন ভাবধারার প্রভাব এ ক্ষেত্রে অস্বীকার করা সন্তব নয়। ময্দক দৃপ্তকঠে ঘোষণা করেন যে সকল মানুষ সমপর্যায়ভূক্ত; এবং মানবশক্ত দৈতোরা ঈশ্বরের উদার বিশ্বকে অন্তহীন দুর্দশার আপতিত করবার জন্মে ব্যক্তিগত সম্পত্তির ধারণা প্রবর্তন করেছে। ময্দকের শিক্ষার এই বিশিষ্ট দিক্ই যোরো'ষ্টারপন্থীদের বিবেকে তীব্রতম আঘাত হানে। পরিণামে এর প্রতিক্রিয়াতেই ময্দকের বিরাটাকার অনু-

সারীদলে ভাঙ্গন ধরে, এবং শেষ পর্যন্ত অলোকিক ক্ষমতাবলে অগ্নিদেবকে দিয়ে কথা বলানো ও তাঁর মতবাদের সত্যতার সমর্থন ইত্যাদি কাহিনী প্রচার সত্তেও ময্দকপন্থীদের বিলোপ সাধিত হয়।

### (৩) পশ্চাৎ দৃষ্টি

এতক্ষণ প্রাক্ ইস্লামী ইরানীয় চিন্তাধারার কোনো কোনো দিক্ আলোচিত হলো। অবশ্য এ চিন্তা প্রগতির ধারাবাহিকতা আমরা পুরো-পুরি গড়ে তুলতে পারিনি; সাসানীয় যুগের মনোভাবের প্রতি আমাদের অজ্ঞতা এবং বিশেষ করে এ চিন্তাস্থ্রের পেছনে যে রাজনৈতিক, সামাজিক ও বৃদ্ধিরত্তিক অবস্থা বিরাজ করছিল, তার সামাক্ পরিচিতির অভাবই এর কারণ। কোনো জাতির ক্ষেত্রে বলুন বা ব্যক্তির ক্ষেত্রেই বলুন, তাদের বুদ্ধিবৃত্তির ধারাবিকাশ আরম্ভ হর একটি উদ্দেশ্যের অভিমুখে। যদিও যোরো'ট্রিয় স্বষ্টিতত্ব এই ইরানী ঋষির নীতিপ্রবণতার প্রভাবে কিছুটা আধ্যাত্মিক রূপ লাভ করেছে, কিন্তু আসলে এ যুগের ইরানীয় ভাবধারার শেষ দৌড় বস্তুতাম্বিক দ্বিত্ববাদের অধিক এগোরনি। সর্ব অস্তিত্বের দার্শনিক ভিত্তিভূমি যে একত্বের নীতির উপর প্রতিষ্ঠিত—এ মনোভাব তথন পর্যন্ত ইরানে মাত্র অস্পষ্টভাবে অনুভূত হতে আরম্ভ হয়েছে। অবশ্য যোরো'ষ্টার শিষ্যদের বিভিন্ন বিষয়ে তর্কাত্কির ধরণ ধারণ থেকে দেখা যাচ্ছে যে এতে বিশ্বজগতের একত্বমূলক ধারণা মাঝে মাঝে উঁকি দিচ্ছে। কিন্তু দুর্ভাগ্য-ক্রমে প্রাক্ ইস্লামী ইরানীয় চিন্তাধারায় সর্বেশ্বরত্বাদের গতিপ্রকৃতি সম্বন্ধে পরিকারভাবে কিছু ব ার মতো মাল মশল। আমাদের হাতে নেই। অবশ্য -আমাদের জানা আছে যে ষষ্ঠ খুটাবে সমাট জাটিনিরানের নিপীড়ন থেকে বাঁচবার জন্মে ডায়োজিনিস, সিমগ্লিসিয়াস এবং অম্যাম্য নিও প্লেটনীয় ভাবুকেরা উদারহদয় আনুশিরওয়ানের দরবারে আশ্রয় নিয়েছিলেন। এই মহান নরপতি সংস্কৃত ও গ্রীকভাষা থেকে নিজ ব্যবহারের জন্মে কতকগুলি বই অনুবাদও করিয়েছিলেন। কিন্তু এসব ব্যাপারের দারা প্রকৃতপক্ষে ইরানীয়

চিন্তাধারা কতথানি প্রভাবিত হয়েছিল, তা সঠিকভাবে প্রমাণিত করবার মতো ঐতিহাসিক দলীল আমাদের হাতে নেই। এর পরবর্তী পর্যায় হলো ইরানে ইস্লামের অভ্যুদয়। ইস্লাম এখানে এসে পূর্ববর্তী চিন্তাধারাকে সম্পূর্ণরূপে পর্যুদস্ত করে দেয় এবং চিন্তাশীল মানুযের সম্মুথে এমন একটি অভিনব আপোষহীন একেশ্বরবাদ এবং নোতুনরূপে আলাহে (অষ্টা) ও বস্তু (স্টি) সম্পর্কীয় গ্রীক দ্বিত্বাদ উপস্থাপিত করে—যা সশ্বর (দেবতা) ও দানব (অপদেবতা)- সম্পর্কীয় ইরানীয় দ্বিত্বাদ থেকে সম্পূর্ণ আলাদা।

### পাদটীকাবলী

- (<sup>১</sup>) কোনো কোনো ইউরোপীয় পণ্ডিতের মতে, যোরো'য়ার একজন পোরানিক ব্যক্তি মাত্র। কিন্তু আমার বিশ্বাস, অধ্যাপক জ্যাক্সনের বিশিষ্ট গ্রন্থ Life of Zoroaster প্রকাশিত হবার পর আধুনিক গবেষকেরা এই ইরানী মহাপুরুষকে বাস্তব স্বীকৃতি দিতে বাধ্য হবেন।
  - (3) Essays, P. 303.
- (°) "আরভে ছিল একটি জোড়—দু'টি প্রবৃত্তির সমাহার; তাদের কাজ ছিল ভিন্ন বৈশিষ্ট্যবাহী।" Yas. XXX—1.

"আমার অপেক্ষাকৃত উপকারপ্রবণ চিৎ রন্তিসমূহ বাক্যে ব্যক্ত হয়ে সমস্ত যুক্তিসঙ্গত স্টির অভ্যুদর ঘটিরেছে।" Yas XIX—9.

(<sup>8</sup>) বুদাহিশ প্রথম অধ্যায় থেকে যিন্দিক্ মতবাদের যা আভাস পাওয়া যায়, তা নিমরূপঃ

"এবং তাদের ( মঙ্গল-অমঙ্গল—দুই নীতির ) মধ্যে ছিল বিস্তীর্ণ শৃষ্মতা— যাকে বলা হয় 'বায়ু'; এখন এটি তাদের মিলন ভূমি।"

- (a) Shaharistani: ed. Cureton, London, 1846, PP. 182-185.
- (%) देव्रत शयम् किञाव आन् मिनान अञ्चान् निशान काয়য়য়।, 
  ২য় খণ্ড, ৩৪ পৃঃ।

(१) পুরাতন গ্রীক্ চিন্তাধারার উপর যোরো'গ্রীয় ধারণাবলীর প্রভাব বিবেচনার আর্ডম্যান (Erdmann) এর নিম্নোক্ত বক্তব্য প্রণিধানযোগ্য। (অবশ্য লরেন্স মিল্—American Journal of Philology, Vol. 22তে এ সম্ভাবনা অশ্বীকার করেছেন)—"হেরাক্লিটাস্ যে শক্তিকে সব ঘটনা ও সব পর্মতি পরিমাপের অন্ধুর বলে মনে করেন, তার কার্যকরী ব্বন্তিসমূহের বাক্ণক্তি (tongues) বলে যে ধারণা প্রচলিত রয়েছে, তা সম্ভবতঃ ইরানীয় ম্যাজিপন্থীদের কথঞ্জিং প্রভাবের ফল। অপরপক্ষে তিনি স্বদেশের পোরাণিক রীতির সাথেও যোগ রেথেছেন। অবশ্য আদিম অগ্নিরূপ যিউস্ এর পাশে তাঁর প্রকৃতির দুই দিককার পরিচিতিশ্বরূপ আপেলো ও ডায়োনিসাস্কে স্থাপন করতে যেয়ে তিনি যে প্রচলিত ভাষোর কিছুটা ব্যতিক্রম করেছেন তা ও অস্বীকার্য নয়।"—History of Philosophy, Vol. 1, P. 50.

লা'সাল (Lassalle) সম্ভবতঃ হেরাক্লিটাস্-এর উপর যোরো'টারের এই সম্ভাব্য প্রভাবের দক্ষনই মনে করেছেন যে, যোরো'টার হেগেল্-এর পূর্বস্থরী। (Paul Janet-এর History of the Problems of Philosophy, Vol. II, P. 147 দুটুবা।)

পিথাগোরাস্-এর উপর যোরো'টারের প্রভাব সম্বন্ধে আর্ডমাান্ (Erdmann) বলেন ঃ "গ্লাডিশ্ পিথাগোরীর ও চৈনিক সিদ্ধান্তের তুলনাকালে বিজ্ঞাড় সংখ্যাকে জ্যোড়সংখ্যার পুরোভাগে স্থাপনের উপর বিশেষ জ্যোর দিয়েছেন। অধিকন্ত বিরোধী বস্তু ও রন্তিসমূহের মধ্যে যে আলোক—অন্ধকার, সং-অসং ইত্যাদির উল্লেখ রয়েছে, তাতে অতীতে ও বর্তমানে অনেক পণ্ডিতব্যক্তি মনে করেছেন যে, এ-সব যোরো'দ্রীর মতবাদ থেকে ধার করা।" Vol. 1. P. 33.

(৮) আধুনিক ইংরেজ চিন্তানেতাদের মধ্যে মিঃ ব্রাডলী'র মতবাদ যোরো'ষ্টারের অনুরূপ। ব্রাডলী'র দর্শনের নীতিগত তাৎপর্য আলোচনা প্রসঙ্গে অধ্যাপক সোর্লী (Prof. Sorley) বলেন, "গ্রীন-এর মতোই মিঃ ব্রাডলী'ও বিশ্বাস করেন যে, সনাতন সতোর অক্তিছ বিপ্রমান; এবং এ-সতা

যেহেতু জড়রূপ নয়, অতএব তা আধ্যাত্মিক। গ্রীন্ মনে করেন যে, মানুষের নৈতিক জ্ঞান ও কর্ম এই সনাতন সত্যেরই পুনরাবির্ভাব। ব্রাড্লী'র মতও তাই—তাঁর ভাষার প্রতিন্থবি। কিন্তু এই সাধারণ মিলের পেছনে দু'জনার মধ্যে বিশ্বব্যাপী গরমিল রয়েছে। ব্রাড্লী' আত্মসচেতনতা গুণের উল্লেখ করে তাঁর স্বয়্নজুকে মানব ব্যক্তিত্ব থেকে আলাদা করে দেখেছেন; ফলে গ্রীন্-এর প্রচ্ছেরতা কাটিয়ে তিনি ঘোষণা করেছেন যে, মানুষের জীবনে এবং বিশ্বজগতে সং এর সাথে সাথে অসংও সমভাবেই স্বয়্নজুর প্রতিচ্ছবি বই নয়।" (Recent Tendencies in Ethics, PP. 100—101.)

- (৯) প্লেটোর অনস্তিত্ব (non-being) আর এই অসতা (non-reality) এক নয়। যোরো'গ্রারের বিবেচনায় অন্ধকারের শক্তিবলে স্বষ্ট সবকিছুই অসতা অর্থাৎ অস্থায়ী অস্তিত্বের অধিকারী মাত্র; কেননা, পরিণতিতে আলোকের জয় অবশান্তাবী।
- (२०) মিথ্রীয়বাদ যোরো'য়য়য়বাদেরই এক বিশেষ রূপ। খৃষ্টীয় দিতীয়
  শতান্দীতে রোমীয় সায়াজ্যে এ মতবাদ প্রসার লাভ করে। মিথ্রীয়রা স্থাকে
  আলোকের প্রধানতম উন্গাতা জ্ঞানে পূজা করতো। তারা মনে করতো
  যে, মানব আত্মা ঈশ্বরের অংশ এবং কতকগুলি গোপন রহস্যাশ্রমী ক্রিয়াকলাপ অবলম্বনে আত্মা আবার ঈশ্বরের সাথে মিলিত হতে পারে। আত্মা
  সম্বন্ধে তাদের মতবাদ—দেহকে নিপীড়নের মাধ্যমে আত্মার ক্রমশঃ ঈশ্বরমুখীন
  প্রগতি ও পর্যায়ক্রমে 'ইথার' স্তর ইত্যাদি অতিক্রম করে খাঁটি অগ্নিতে
  পরিণতি ইত্যাদি কল্পনা ইরানীয় স্থ্বীবাদী কোনো কোনো সম্প্রনায়ের সাথে
  মিলে।
- (১১) গাইগার (Geiger)-কৃত Civilisation of Eastern Iranians, Vol. 1, P. 124.
- (১২) ডঃ হাউগ্ (Essays, P. 205) এই 'অধিদেবতা'দের প্লেটোর 'ধারণা'র সাথে তুলনা করেছেন। এদেরকে অবশ্য বস্তুর বাহ্মিক রূপলাভের মডেল হিসেবে বিবেচনা করা যায় না। তাছাড়া, প্লেটোর ধারণাবলী হলো চিরন্তন, অ-বাহ্মিক ও স্থিতিনিবদ্ধতার অতীত। আলোকের স্ফুলনীশক্তি

25

থেকে যা কিছুই জন্মগ্রহণ করে, তাকে রক্ষা করবার জন্মে কিছুটা ছোটোদরের অক্সান্য দৈবশক্তি সমূহও রয়েছে বলে যে মতবাদ, তা প্লেটোর বিশ্বত মতবাদ ( অর্থাৎ ঃ প্রত্যেকটি জীব এক একটি ইন্দ্রিয়াতীত ও ক্রটিবজিত মডেল এর অনুসারী )-থেকে সম্পূর্ণ ভিন্ন।

- (১৩) স্থফীদের ধারণায়ও আত্মা ত্রি রক্তির সমাহার। তাঁদের মতে, আত্মা হলো মন, হৃদর ও চৈতণ্য (নফ্স্, রুল্ব্ ও রুহ্)—এ তিনের মিলিত রূপ। হৃদয় একাধারে বস্তুজাতীয় ও বস্তুধমিতার অতীত। অন্য কথায়, বরঞ্চ এ বস্তু বা অবস্তু—একটিও নয়; এর স্থান হলো 'মন' ও 'চৈতণ্যে'র মাঝামাঝিতে। এর কাজ 'উচ্চতর জ্ঞানে'র প্রতিনিধিছ। সম্ভবতঃ' ডঃ শেক্ষেল্—এর ব্যবহৃত 'বিবেক' (conscience)—কথাটি স্থফীদের 'হৃদয় (রুল্ব্ঃ heart)-এর সম-অর্থজ্ঞাপক।
- (>8) Geiger, Vol. 1. p. 104 দ্রন্টবা। স্থফী-স্টিতত্বেও আত্মার এই উর্ধামুখী-প্রয়াণের পথে বিভিন্ন অস্তিত্ব ও অবস্থিতি সম্বন্ধে এই একই ধরণের মতবাদ রয়েছে। স্থফীদের মতে, এ পথে নিম্নোক্ত পাঁচটি স্তর রয়েছেঃ—
  - (১) দেহের জগত (না'স্ত)
- (২) অনাবিল বৃদ্ধির জগত ( মলকুত )
  - (৩) শক্তির জগত ( অব্রত )
- (৪) নিষেধ (negation'-এর জগত (লা'হুত), এবং
- (৫) পূর্ণ নীরবতার জগত (হা'হ্নত)।

স্ফীদের এ মতবাদ সম্ভবতঃ ভারতীয় যোগীদের থেকে নেওয়া। এঁদের বিবৃত সাত স্তরের উল্লেখ এনী বেসান্ত্ (Annie Besant)-এর পুস্তক Re-incarnation (P. 30)-এ নিম্নরূপ ঃ—

- (১) স্থূল দেহের স্তর
- (২) ভৌম জ্যেড় (Etherial Double)-এর স্তর
- (৩) জীবনীশক্তি (Vitality) র স্তর
- (৪) অনুভূতিধর্মী প্রকৃতি (Emotional Nature)-র স্তর

- (৫) চিন্তার স্তর
- (৬) আধ্যাত্মরন্তি (Spiritual Soul)-র –আত্মা বা জ্ঞানের স্তর, এবং
- (৭) বিমল চৈতণ্যে (Pure Spirit)-র স্তর।
  - (১¢) আলোচিত গ্রন্থাবলী :-
  - ১। Flugel সম্পাদিত Muhammed ibn Ishaque, PP. 52-56
    - RI Al-Yaqubi: ed. Houtsma, 1883, Vol. 1, pp. 188-192.
  - ৩। ইব্নে হাষমঃ কিতাব আল মিলাল ওয়ান নিহাল, cd. Cairo, Vol. II, p. 36.
    - ৪। শাহারিস্তানী, ed. Cureton, London, 1846.
    - & 1 Encyclopaedia Britannica
    - & | Salemann
    - 91 F. W. K. Muller,
    - (३७) जालाहा श्रश्वावनी :--
      - ১। সিরাসংনামা নিযামুল, মূল ক্, ed, Charles Schefer, Paris, 1897, pp. 168-181,
      - २। भारातिखानी
      - O | Al-Yaqubi
- ৪। আল্-বিরুমী: Chronology of Ancient Nations, Tr. E. Sachair, London, 1879, p. 192.
- (১৭) হার্নাক্ (Harnack)-কৃত History of Christian Dogma (Vol. V, p. 56)-গ্রন্থে আছে: "আমার মত যদি সঠিক হয়, তবে খৃষ্টীয় চতুর্থ শতাব্দীতে পাঁচটী ভিন্ন ভিন্ন মতবাদ চালু ছিল। প্রথম হলো মানীয় মতবাদ—এর জন্ম অন্ধকারে হয়ে থাকলেও খৃষ্টীয় ধর্মীয় পদ্ধতির মধ্যে পর্যন্ত এর প্রভাব বিস্তারলাভ করেছিল।" উক্ত বইয়ের ১২০ পৃষ্ঠায় আছে 'মানীবিরোধী বিতর্ক থেকেই হঠাৎ দেখা দেয় ঈশ্বরের সর্বত্তণকেই এক মনে করবার প্রয়াস, অর্থাৎ—ঈশ্বরকে অবিভাজা মনে করবার প্রয়াস,
- (১৮) অধ্যাপক বিভান (A. A. Bevan) তাঁর Introduction to the Hymn of the Soul-গ্রন্থে বলেছেন যে Eplorain Syrus প্রমুখ প্রাচ্যদেশীর

মানীয় দর্শনের বিশেষজ্ঞদের মতে, তিনি ছিলেন সীরিয় গ্নোস্টিক্ (Gnostic: খুঠীয় জ্ঞানপন্থী যাজক) Bardessanes-এর শিষা। অবশ্য আল্-ফিহ্রিশত্-এর স্থপিওত প্রণেতা সীরিয় Gnostic-দের প্রতিবাদে লেখা মানীর নিজের রচিত কতকগুলি পুস্তকের উল্লেখ কয়েছেন। Burkitt তাঁর Lectures on Early Eastern Christianity-তে Bardessanes-কৃত De Fato থেকে কতকগুলি উদ্ধৃতি দিয়েছেন; সেগুলি নাকি পুরোপুরি খুঠীয় মতবাদের সমর্থক এবং মানীর শিক্ষার সম্পূর্ণ বিরোধী। ইব্নে হায়ম্ অবশ্য তাঁর কিতাব-আল মিলাল ওয়ান্ নিহাল-গ্রন্থে বলেছেন ''দুজনের অন্যান্থ বিষয়ে মিল ছিল; কিন্ত মানী বিশ্বাস করতেন যে অন্ধকার একটা জীবন্ত নীতি।''

- ( ' " ) মানীর প্রকৃতি দর্শনের সাথে চীনা স্ফুতিছের তুলনা অপ্রাসন্ধিক নয়। চীনা মতে, সমগ্র স্ট বস্তুর উৎস হলো 'য়িন্' (Yin) ও 'ইয়াং' (Yang)- এর মিলন। কিন্তু চীনারা এই দুই নীতিকে একটী উন্নততর একছের রূপভেদ বলে মনে করতো; তা হলো 'তাই কেইহ্' (Tai keih)। মানীর মতে, এরকম একত্ব সম্ভবপর নয়; কেননা, একই নীতি থেকে পরম্পর বিরুদ্ধ প্রকৃতিবিশিষ্ট বৃত্তির স্ফুটি হ'তে পারে বলে তিনি মনে করতেন না।
- (২০) টমাস্ এাাকুইনাস্ মানীর আলোক-অন্ধকার হল (Contrariety of Primal Agents)-নীতির সমালোচনার নিম্নোক্ত বিবৃতি দিয়েছেন :—
  - (ক) সকলের যা কাম্য, অত্যারের নীতিরও তা চাম্য; কিন্তু প্রত্যেকে চার আত্মরক্ষা করতে। অতএব অত্যার নীতিরও কাম্য আত্মরক্ষা।
  - (খ) সকলের যা কামা, তা হলো মঙ্গল;
    কিন্তু সকলে চায় আত্মরক্ষা করতে।
    অতএব আত্মরক্ষা করতে চাওয়া মঙ্গলকর।

এখন অক্সায় নীতিও আত্মরক্ষা করতে চার; অতএব স্বীকার্য যে অক্সায়ের নীতিও কিছুটা মঙ্গলকামী। মানে, অক্সায় নীতি হলো আত্ম বিরোধী। কিন্তু তা-কি করে হয়?

-God-His Creatuers. Book II. P. 105. Rickaby's Tr.

(<sup>২১</sup>) ইরানে যর্ওয়ানীয় মতবাদের প্রসার হয় খৃষ্টপূর্ব পঞ্চম শতাব্দীতে। Z. D. M. G., Vol. LVII, P. 562.-দ্রন্তা।

# দ্বিতীয় খণ্ড

## প্লীক্ **দিত্বনাদ** বিতীয় অধ্যায়

### ইরানের নি ও প্লেটনীয় আরস্ত-পন্থীগণ

আরব বিজয় থেকে ইরানীয় চিন্তাধারার ইতিহাসে একটি নোতুন
যুগের স্থচনা হয়। কিন্তু নাহাওয়াল এ আরবের দুর্ধ মরুসন্তানদের
সমর-স্পৃহার হাতে ইরানের রাজনৈতিক স্বাধীনতার সমাধি রচিত হয়ে
থাকলেও, তাতে এই স্প্রাচীন জাতির মনোজগতে বিশেষ রেথাপাত
ঘটেনি। উপরে বিপর্যয়ের ঝড়ে তাদের মনোগতি ভিন্নমুখী হয়ে ছড়িয়ে
পড়েছে বটে; কিন্তু ভিতরে যোরো'ব্রীয় ঐতিহ্যে লালিত বুদ্ধিরত্তির
স্বাধীনতা তাদের অক্ষতই রয়ে গেছে।

বস্ততঃ আরব বিজয় থেকে ইরানীদের জীবনে যে রাজনৈতিক বিপ্লব আরম্ভ হয়, তার ফলেই স্থ্রপাত হলো মুসলিম দর্শন জগতের আর্য ও সেমিতীয় চিন্তাধারার সংঘাতের এবং ক্রমশঃ বোঝাপাড়ার। বাহাদৃষ্টিতে দেখা গেল যে ইরানী জাতি ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করলো, অর্থাৎ ইসলামের খোলসের নীচে আত্মগোপন করলো; কিন্তু আদলে এ হলো ইসলামকেই মনোবিকাশের ক্ষেত্রে চুপেচাপে আর্য চিন্তাধারায় রূপান্ত-রণের নামান্তর। প্রতীচ্যেও ইতিপূর্বে অনুরূপ ঘটনা ঘটেছিল। সেখানে খাঁটি সেমিতীয় খৃইধর্মের ব্যাখ্যাদাতার আসন ক্রমশঃ মানসিক ধৈর্য ও ক্রম্বর্যলে হেলেনীয় ভাবুকদের দলে চলে যায়। এ দু'ক্ষেত্রেই ফল ফলেছিল আক্র্যক্রকভাবে একই রক্ম। এ দু'ক্ষেত্রেই ব্যাখ্যাদাতার

(19)

বুদ্ধিরতি নিয়োজিত হয়েছিল একই উন্দেশ্যেঃ ব্যক্তিমনের উপর বাইরে থেকে চাপিরে দেওরা অবিসংবাবিত কানুনানির কঠোরতাকে একটু একটু कदा महनयाना कदत मैं ए कतादना। এक कथात, এ राला वाशिकरक আন্তরিক করে তোলা। একদিকে অবশ্য বলা যায় যে গ্রীক চিন্তাধারার সাথে পরিচিত হবার পর ইরানীদের নিজম বিশিষ্ট মনোবিকাশের পথ নিজ সচ্ছন্দগতি হারিয়ে ফেলেছিল। কিন্তু অন্তপক্ষে এ ও স্বীকার করতে হবে যে এই গ্রীক্ চিন্তাধারার সংস্পার্শ আসার পর থেকেই ইরানীয়রা বিজেতা আরবদের আরোপিত জীবন পদ্ধতিকে নবরত রূপে রূপান্তরিত করতে সক্ষম হয়েছিল। এখান থেকেই স্থ্রুপাত হয় ইরানীয়দের প্রাক্ ইসলামী বিষয়-নিবিষ্ট দর্শনিচিন্তার বনলে বিষয়ীগত বা প্রতাক্ চিন্তারীতির—যা পরবর্তীকালে উত্তরোত্তর বিস্তার লাভ করতে থাকে। আমার মনে হর, বিশেষ করে এই বৈদেশিক চিন্তার প্রভাবেই অষ্টম শতাব্দীর শেষভাগে এদের পুরোণো অহৈতবাদের ষথন পুনরাবিভাব ঘটে, তথন তা আসে নবলব্ধ আধ্যাত্মিকতার আলোকে অনেকখানি विस्माधिक र ता। এই অदेष क्वानरे क्रमिकार मेत्र करल रेतानी अस्त আলোক-অন্ধকার সমন্বিত দ্বিত্বাদের পুনরুজ্ঞীবন ঘটার এবং তাকে নবতর আধ্যাত্মিক মর্যানার অধিষ্ঠিত করে। আমরা বলেছি যে গ্রীক্ চিন্তাধারা ইরানের স্থনিপুণ বৃদ্ধিরত্তিকে নোতুনভাবে সঞ্জীবিত করে তুলেছিল। শুধু তাই নয়; ইরানীর দর্শন প্রগতির মূলে ইন্ধন যোগাবার পথে তা দেহে মনে এ ধারার মধ্যে শেষতক্ নিমজ্জিত হয়ে পড়ে। অতএব কিছু थानि পूनतावि जिलाव श्रीकात करतं अवर शाँ है देतानी हि जाधातात रेजिरास প্রসঙ্গট অপরিহার্য না হয়ে থাকলেও ইরানীয় 'নিও প্লেটনীয়'দের মতবাদের কথঞ্ছিং সংক্ষিপ্ত পরিচিতি এখানে দেওরা প্রয়োজন মনে করি।

অবশ্য এ প্রসঙ্গে মনে রাখতে হবে যে গ্রীক্ জ্ঞানধারা মুসলিম প্রাচ্যের দিকে প্রবাহিত হয়েছিল হারান ও সীরিয়া হয়ে। সীরিয়াবাসীরাই গ্রীক্-দের সর্বাধুনিক দর্শন পদ্ধতি 'নিও-প্লেটনিসম্' প্রথমে আয়ত্ব করে তৎকালীন মুসলিম জগতের দিকে চালিয়ে দেয়। তারা অবশ্য এ পদ্ধতিকেই বিশ্বাস



করতো প্রকৃত আরম্ভ (Aristotle)-দর্শন বলে। এ এক আশ্চর্যের ব্যাপার य आतरी ७ देतानी मुनलिम नार्गनिर कता जरनक निन धरतरे आतख ७ আফলাতুন (Plato) এর খাঁটি দর্শন পদ্ধতি কি—তা নিয়ে তীর ও বাদানুবাদে সময়ক্ষেপ করেন, কিন্তু তাঁদের কেউই চিন্তা করে দেখেন নি যে এক্ষেত্রে খাঁটি জিনিষের সন্ধান পেতে राल विश जात विशम विवतन जानराज राल जारान जारा বিশেষ দরকার ছিল গ্রীক ভাষার সাথে পরিচিত হবার। এ ব্যাপারে তাঁদের অজ্ঞতা এমন প্রকাণ্ড ছিল যে প্লটনাস-কৃত Enneads-এর একটা সংক্ষিপ্ত অনুবাদকে তাঁরা আরম্ভর 'ধর্মতত্ব' বলে গ্রহণ করেছিলেন। গ্রীক-দর্শনের দুই দিকপাল সম্বন্ধে পরিকার ধারণার আসতে তাঁদের শতাব্দীর পর भाजाकी क्रांत शिराहिल। जनु अत्मर रा स्य क्र जाता व प्रात्रक এবং এঁদের মতবাদকে আলাদা ভাবে চিনে নিতে পুরোপুরি সক্ষম হন নি। ইবনে সীনা (Avicenna) অবশ্ব আল্ ফারাবী ও ইবনে মস্কাওয়াইহ্ থেকে স্বক্ততর জ্ঞান রাখতেন এবং মোলিক চিন্তার দিক দিয়েও তিনি অগ্রণী ছিলেন। আন্দালুসীয় আবু রুণদ (Averroes) তাঁর পূর্ব-স্থরীদের চেয়ে অধিকতর আরস্ত অনুসারী ছিলেন বটে; কিন্তু তবুও তিনি আরম্ভ দর্শনের পুরোপুরি অনুধাবনে সক্ষম হন নি। অবশ্য হীন অনুকরণ প্রবৃত্তি দোষ তাঁদের দেওয়া যায় না। অনুবাদকদের কল্যাণে গ্রীকদর্শন যে ভাবে অদ্ভুত ও অসম্পতিপূর্ণ রূপ নিয়ে তাঁদের সামনে প্রতিভাত হয়েছিল, তার মধ্য থেকে এর সঙ্গত ও মাজিত রূপ আবিকার করবার অন্তহীন প্রয়াসেই তাঁদের সাধনাময় জীবন কেটে যায়। বলতে গেলে, আরম্ভ ও আফলাতুন এর প্রতিষ্ঠিত তথ্যাবলী তাঁদেরকে পুনরাবিদার করতে হয়েছিল। তাঁদের ভাষ্যাবলী পর্যালোচনা করলে দেখা যাবে যে প্রকৃতপক্ষে এ সব ব্যাখ্যার চেয়ে বরং নোতুন আবিচ্চ, তির পর্যায়ে পড়ে। যে দুরবস্থার তাঁরা পড়েছিলেন, তাতে তাঁদের পক্ষে নোতুন ভাবে চিন্তা করে জ্ঞানের পরিধিকে বাড়িয়ে তুলবার অবকাশ ছিল না। তাঁদের বিচক্ষণ মনোরতির পক্ষে এ একটি ভাগ্যের পরিহাস বই আর কিছু নয়। কিন্তু এই পর্বত প্রমাণ আগাছা ও জঞ্জাল ঘেঁটেও আজীবন ধৈর্য ও সাধনার বলে

माहर्षे हावेव माळ्छ

তারা সতাকে পুনরাবিকার করতে গৃঢ়পদে এগিয়ে গোছেন—এ কথা স্থীকার করতেই হবে। এই ক'টি কথা বলে, এখন আমরা গ্রীক্ দশনের ইরানীয় অনুসারীদের করেকজনের বিষয় উল্লেখ করবো।

# (१) ईवरन असक् व्याह्र्य ( मृज्य : २००० मृथेल )

থাসংতঃ সারাখ্মী, ফারাখ্মী, ফারাঝ্মী, ফারাঝ্মী র নাম এমে পড়ে। ১৯ খ্রাম্ র নাম এমে পড়ে। ১৯ খ্রাম্ র নাম এমে পড়ে। মারাখ্মী ( মুড্রাঃ ৮৯৯ খ্রাম্ ) আরবীয় দার্শনিক আল্লাক আল্লাক নারাখ্মী ( মুড্রাঃ ৮৯৯ খ্রাম্ ) আরবারা দার্লান দুর্ভান তার কোনো পুন্তক আল্লামের হাতে এমে পৌছারান। ফারাবারী ছিলেন। দুর্ভান তার দার্লার ছিলেন তুর্কাম সারাজ্য বালার ভুরুমার ইবনে মারাকাতঃ এক কালেক মনে করতেন প্রথম মার্লার বিলাক আরু কালেন ইবনে ইরাকুব এর প্রমান্ত মারা। মাধারণতঃ তিলার বুলান ইবনে ইবনে রম্কাওরাইহ, নামে। তিনি বুওয়াইইট স্থলতান আদামুদ্দোলার আল্লার ছিলেন। তিনা একজন প্রামন্ত্র- আজ্মিরী ছিলেন। তিনি একার্মার ছিলেন। ইরাকের একজন প্রামন্ত্র- আভিম্বার হিমেবেও তিনি যশসী ছিলেন। তার কৈঞ্ব এবং নীতবাগীশ। ইরানের ইতিহাম- প্রবেতা হিমেবেও তিনি যশসী ছিলেন। তার কৈঞ্ব একটি সাংদিত প্রামন্ত্র প্রেমির তালার বিলার বিলার তালির মার্লার বিলার বিলার

## (ক) আনিকারণ (Ultimate Principle)-এর আন্তত্

ইবনে মস্কাওয়াইহ্, এ ক্ষেত্রে আরম্ভর অনুসারী; আরম্ভর পরস্তর পাত-শীলতা।
পারবর্তন স্থাত হয় তার পাতশীলতা থেকে। এ গাতশীলতাপারবর্তন স্থাত হয় তার পাত্র নায় না; কিন্তু এ ধর বয়র অভানাহত
নয়। অতএব গতি হলো বাইরে থেকে আম্রেপিত একটা কারমাজি।
এ থেকে বুমতে পারা যাবে যে বস্তর অভঃপ্রকৃতির বাইরে কোনো
এ থেকে বুমতে পারা যাবে যে বস্তর অভঃপ্রকৃতির বাইরে কোনো
একচি শাভি আছে, যা তাকে পরিবর্তনের মধ্য দিরে ক্রানিরত রাখে। অভ



কথায়—এ হলো আদিকারণ। গতিকে বস্তর অন্তর্নিহিত ধর্ম বলে মনে করা যার না; কেন না, তা বাস্তব অভিজ্ঞতার পরিপন্থী। উদাহরণ স্বরূপ বলা যার যে মানুষের যথেচ্ছ চলা ফেরার স্বাধীনতা রয়েছে; কিন্তু এ ধারণা থেকে মনে করা চলে না যে দেহ থেকে বিচ্ছিন্ন হবার পরও মানুষের অঙ্গ প্রত্যঙ্গাদির যথেচ্ছ চলাফেরার ক্ষমতা অব্যাহত থাকবে। অতএব যে কারণে বস্তু গতিশীলতা লাভ করে, সে কারণের পরিবর্তনের সাথে সাথে বস্তুর গতিশীলতাও থেমে যাবে বা পরিবর্তিত হবে। এই কারণের মূল হলো আদি কারণঃ যে নিজে অনড় থেকে অঞ্চ সব বস্তুতে গতি দের। আদি কারণের এই নিশ্চনতা অপরিহার্য; কেন না, আদি কারণে গতিশীলতা কল্পনা করা হলে গতির আরন্ত সম্পর্কীর প্রশ্নের মীমাংসার আসা অসন্তব হয়ে পড়ে। এতে কারণ পরম্পরার অন্তহীনভাবে পশ্চানাবনের প্রশ্ন (question of infinite regress) উঠে, যা কল্পনাতীত।

এই স্থিতিশীল গতিদাতা যদি একাধিক হয়ে থাকে, তবে তাদের মধ্যে এমন কোনো প্রকৃতিগত মিল থাকা চাই, যাতে তাদেরকে এক শ্রেণীতে দাঁড় করানো যায়। আবার তাদের মধ্যে এমন কিছু পারম্পরিক বৈচিত্র-ও থাকা চাই, যাতে তাদের এককে অন্তের থেকে পৃথক ভাবে চিন্তে পারা যায়। কিন্ত এর জন্মে প্রয়োজন আদি কারণ সমূহের অন্তর্নিহিত গুণাবলীর মধ্যে উপরিউক্ত আংশিক মিল ও আংশিক গরমিল সমূহের সংমিশ্রণ। কিন্তু তা হতে পারে না, যেহেতু এই সংযোগও হলো গতিশীলতারই একটী রূপ এবং গতিশীলতা আদি কারণে অন্তর্নিহিত নয়।

আবার আদি কারণ হলে। চিরন্তন ও নিরবরব। যেহেতু অনন্তিত্ব থেকে অন্তিত্বে আসা গতিশীলতারই অন্ততম রূপ এবং যেহেতু বস্তু সব সমরই গতির হারা নিয়ন্তিত, অতএব যা কিছুই নশ্বর এবং যে কোনো প্রকারেই হোক বস্তুর সাথে সম্প্রকিত—তাকে গতিমান থাকতেই হবে।

### (খ) পরমতমের পরিচিতি

সর্বপ্রকার মানবীয় জ্ঞানের আবন্ত হলো অনুভূতি থেকে। এই অনুভূতি ক্রমশঃ উপলব্ধিতে পরিণতি লাভ করে জ্ঞানকে



দৃত্তর করে তোলে। বুদ্ধিরন্তির প্রাথমিক বিকাশ সম্পূর্ণরূপে নির্ভর করেঃ বাহ্ছিক দশ্যাবলীর উপর। কিন্ত জ্ঞানের বিকাশের অর্থ হলো ক্রমশ বস্তুকে অতিক্রম করে চিন্তা করবার ক্ষমতা অর্জন। চিন্তার আরম্ভ বস্ত থেকে; কিন্তু তার উদ্দেশ্য হলো এই প্রাথমিক অবস্থা থেকে নিজেকে পর্যাক্রম মুক্ত করে নেওয়া। চিন্তার উচ্চতর স্তরে তা হলে এমন একটী অবস্থার কল্পনা করা যায় যথন কোনো বস্তুর বাহ্যিক অভিব্যক্তি ব। অস্তিম্বের मार्थ मन्पर्क ना द्वरथं प्रशेष वस्तु जीतक मदन मदन धावना कवा स्वरंज भारत। এভাবে চিন্তাশক্তির আরও উচ্চগ্রামে মনের শক্তি জন্মে বন্তুজগত থেকে ধারণা বা প্রতীতিতে উপনীত হওয়ার। অবশ্য একথা মনে রাথতে হবে যে এ প্রতীতি যেসর উপলব্ধির যোগ বিরোগ ও পর্যালোচনার ফল, সে সবেরও মূলে রয়েছে কতকগুলি প্রাথমিক অনুভূতিমূলক অভিজ্ঞতা—যার মূলে আবার ররেছে বস্তুর অন্তিত্ব। অতএব চিতুই সপুর্ণ বস্তুনিরপেক্ষ হতে পারে না। কিন্তু প্রতীতি যদিও উপলব্ধি থেকে আসে, তবু এ দু'য়ের প্রকৃতিগত পার্থকা কখনো ভুলবার মতো নর। বাজি (অনুভূতি) প্রতিনিয়ত পরিবর্তনের অধীন; তা'তে অনুভৃতি সঞ্জাত জ্ঞানের মূলও অনবরতঃ কম্পনান। অতথব ব্যক্তিগত জ্ঞানে চিরন্তনতা আরোপ করা চলে না। অন্যপক্ষে বিশ্বজনীনতা (প্রতীতি )-র উপর পরিবর্তনশীলতার আইন অপ্রযোজা। ব্যক্তিত্ব পরিবর্তনশীল; বিশ্বজনীনত্ব অপরিবর্তনীয়। বস্তুর ধর্মই হলো পরিবর্তনের কাছে আত্মসমর্পন: যে যত বেশী বস্তু বন্ধন থেকে মুক্ত, সে তত বেশী পরিবর্তনের আওতার অতীত। আল্লাহ্ বস্তুবন্ধন থেকে সস্পূর্ণ মুক্ত; অতএব তিনি সম্পূর্ণরূপে চিরন্তন। প্রকৃতপক্ষে তাঁর এই পরিপূর্ণ বস্তু বন্ধন-নিরপেক্ষতার জন্মেই তাঁকে প্রতীতিতে আনা আমাদের জন্মে কঠিন, এমন কি, অসম্ভব হয়ে দাঁড়ায়।

সর্বপ্রকার দার্শনিক চিন্তার উদ্দেশ্য হলো, মনকে এমন ভাবে গড়ে তোলা যা তে সে বাহ্যিক যোগাযোগ থেকে বিচ্ছিন্ন করে প্রতীতিকে হৃদয়ঙ্গম করতে পারে এবং উত্তরোত্তর সাধনায় একদিন সম্পূর্ণ বস্তুবন্ধন নিরপেক্ষ আদি প্রতীতির ধারণা করতেও সক্ষম হয়। (29)

### প্রজ্ঞান চর্চায় ইরান

## (গ) এক থেকে বহু

এ প্রসঙ্গে ইব্নে মস্কাওয়াইহ্-এর সিদ্ধান্ত ভাল করে বুঝতে হলে তাকে দু'ভাগে বিভক্ত করে দেখা প্রয়োজন।

প্রথমতঃ—তাঁর মতে আদিকরণ বা আদিস্রস্থা বিশ্বজগত স্থাষ্ট করেছেন কোনো উপাদান ব্যতিরেকে (out of nothing)।

তিনি বলেন, বস্তবাদীর। মনে করে যে বস্ত অবিনম্বর এবং আলাহ্র স্টিকর্ম আকার-মূলক। একথা অবশ্য স্বীকৃত যে বস্তু যথন এক আকার থেকে অন্থ আকারে রূপান্তরিত হয়, তখন তার পূর্বেকার আকারের কিছুই অবশিষ্ট থাকে না। কেননা এই পূর্বেকার আকার যদি অন্তর্হিত না হয়, তবে তা নিশ্চয়ই অন্ত কোনো বস্ততে চলে যায় বা সে বস্ততেই থেকে যার। প্রথম ধারণা প্রতিদিনকার অভিজ্ঞতার বিপরীত। একটি মোমের গোলককে যদি একটি বর্গাকার বস্তুতে রূপান্তরিত করা रम, जा राल जाभिन वलाज भारतन ना य जात भार्तकात शालकाकृजि অশ্র কোনো বস্তুতে চলে গেছে। দ্বিতীয় ধারণাটীও অসম্ভাব্য। কেন না. रिजा-रत्न श्रीकात कत्राच रात य अकरे तन्न अकाधारत त्रहाकात छ যদর্ঘ্যাকার – যা অসম্ভব। অতএব স্বীকার করতে হবে যে কোনো বস্তু যথন অন্ত বস্তুতে পরিণত হয়, তখন তার পূর্ব অন্তিত্ব সম্পূর্ণ লোপ পেয়ে যার। এ ভূত্র থেকে আমরা সিদ্ধান্ত করতে বাধ্য যে আকার, বর্ণ ইত্যাদি রূপগুণের আবির্ভাব হয় সম্পূর্ণ অনস্তিত্ব ( pure nothing ) থেকে। এখন বস্তুও যে এ সব গুণাবলীর মতো নশ্বর, তা বুঝতে হলে নিম্নের দুইটী সূত্র অনুধাবন করতে হবে ঃ-

- ( অ ) বস্তু বিশ্লেষণ করলে দেখা যায় যে তা কয়েকটী মৌলিক পদার্থের সমাবেশ। কিন্তু এসব মৌলিক পদার্থের বৈচিত্র্য একটীই সরল পদার্থের বিভিন্নরূপ মাত্র।
- (আ) আকার এবং বস্তু অবিচ্ছেদা; কিন্তু বস্তুর পরিবর্তনের দার। আকারের বিলুপ্তিকরণ সম্ভব নয়।

(25)

এই দুই স্থা থেকে ইব্নে মস্কাওয়াইহ্ সিদ্ধান্ত করেন যে বস্তর আরম্ভ হয় কালের গর্ভে। বস্তু এবং আকার দুইই কোনো এক সময় থেকে আবিভূতি হয়; কেন না, বস্তুকে অবিনশ্বর মনে করলে আকারকে তাই মনে করতে হয়। কিন্তু আমরা দেখলাম যে তা নয়।

দিতীয়তঃ — স্ষ্টিপর্যায়ের কথা।

বিশ্ব প্রকৃতিতে সর্বত্র পরিব্যাপ্ত এই সীমাহীন বৈচিত্র্যের কারণ কি? একক স্রষ্টার স্বষ্টি এত বিভিন্ন কেন? তাঁর মতে, একই কারণ যখন বিভিন্ন ক্রিয়ার স্বাষ্টি করে, তখন নিম্নবর্ণিত কোনো-না-কোনো স্থত্রের উপর এসব ক্রিয়ার বৈচিত্র্য নির্ভর করছেঃ—

### ( অ ) কারণের শক্তি বিভিন্ন হতে পারে।

উদাহরণতঃ, মানুষকে মনে করা ষেতে পারে বিভিন্ন উপাদান ও শক্তির সমাবেশরূপে। অতএব এক মানুষ নানারূপ ক্রিরা সম্পাদনে সক্ষম।

্ আ) একই কারণ বিভিন্ন উপায় অবলম্বন করে বিভিন্ন ক্রিয়ার স্ষষ্টি করতে পারে।

### (ই) একই কারণ বিভিন্ন উপাদান ব্যবহার করতে পারে।

আদি-কারণ আলাহ্ সম্বন্ধে এ সব যুক্তির কোনোটিই খাটে না। তিনি যে বিভিন্ন পৃথক পৃথক ক্ষমতার অধিকারী, তা হতে পারে না; কেন না, তাঁর প্রকৃতি যৌগিক নয়। যদি মনে করা হর যে তিনি বিভিন্ন উপায় অবলম্বন করে এ সব বৈচিত্রোর স্ফটি করেছেন, তবে প্রশ্ন উঠেঃ এ সব বিভিন্ন উপায়ের স্টিকর্তা কে? তৃতীয় স্থ্রটীও স্টির মূল কারণ হিসেবে টেকে না। এক কারণের আধার থেকে বা তাঁর ধর্ম থেকে নানান্ধপ ফল দেখা দিতে পারে না। অতএব এখন আমাদের সামনে একটী মাত্র পথ খোলা রইলো—যে, আদিকারণ মাত্র একটী বস্তু স্টি করেছিলেন, এবং তার থেকে অন্টার স্টি হয়েছে। ইবনে মস্কাওয়াইহ্ এখানে 'নিও-প্লেটনীয়' নির্গমন তত্বের উল্লেখ করেছেন। আলাহ্ একটি মাত্র প্রাক্-আদিম বাম্পীয় বস্তু (emanation) স্টি করেছিলেন, যা ক্রমশঃ ঘন হতে হতে আদিম বস্তু (primordial element)-র



রূপ পরিগ্রহ করে, এবং তার বিভিন্ন পরিমাণ ও রূপের পরস্পর সংযোগে বিশ্ব প্রকৃতির অক্সান্ত উন্নততর বস্তু ও প্রাণীর অভ্যুদর ঘটে। শিবলী নিম্নলিখিতরূপে ইবনে মস্কাওয়াইহ্র ক্রমবিকাশ-তত্বের বর্ণনা দিয়েছেন ঃ

"আদিম বস্তুসমূহের মিশ্রণে প্রথমে খনিজ জগতের সৃষ্টি হয়। এইটিই জীবনের নিম্নতম ন্তর। উদ্ভিন্ জগত হলো ক্রমবিকাশের পথে এর উন্নত্তর ন্তর। প্রথমে আপনা থেকে দেখা দিল ত্ণাদি, তারপর লতাগুল্ম ও নানাপ্রকার রক্ষাদি। এদের কেউ কেউ প্রাণীজগতের নিকট প্রতিবেশী। এদের কোনো কোনো হালচাল প্রাণীজগতের স্বভাবের অনুরূপ। উদ্ভিদ্ জগত ও প্রাণীজগতের মধ্যে আর এক প্রকার জীবনের অভিব্যক্তি আছে—যা প্রাণীও নয় উদ্ভিদ্ ও নয়, অথচ দুজনারই কিছু কিছু বৈশিষ্ট্যবাহী; যেমন প্রবাল। জীবনের এই মাধ্যমিক পর্যায়ের অব্যবহিত পরেই যারা রয়েছে, তাদের বৈশিষ্ট্য হলো গতিশীলতা এবং স্পর্শবোধ—যা দেখা যায় পৃথিবীপৃষ্টের আদিম শ্রেণীর ক্ষুদ্রাকার কীট জগতে। এই স্পর্শবোধ থেকে এরা বিভিন্ন বন্ধর পার্থক্য বৃক্তে পারে এবং ক্রমশঃ অক্যাক্তর্মপ বোধ শক্তি আয়দ্ব করে। তারপর থেকে বুদ্ধির বিতর প্রথম উন্মেষ শুরু হয়। এর পর থেকে বুদ্ধিরত্তি ক্রমশঃ উৎকর্ষের পথে চলতে থাকে। মানুষের সাদৃশ্য রয়েছে লামুলহীন বানরের সাথে; এরা ক্রমশঃ সোজা হয়ে দাঁড়াতে শিখলো এবং বুদ্ধিরত্তির উৎকর্ষ সাধন করে প্রায় মানুষের পর্যায়ে এলো। এখানে পশুদ্বের ইতি এবং মনুষান্বের আরম্ভ।"

#### (ঘ) আত্মা

আত্মার স্বাধীন অন্তিত্ব আছে কিনা—সে প্রশ্নের মীমাংসার আসবার আগে আমাদের মানবীয় জ্ঞানবত্তার প্রকৃতি অনুধাবন করতে হবে। বস্তুর অপ-রিহার্য ধর্ম এই যে, সে একটি সময়ে দু'রকম আকার ধারণ করতে পারে না। একটি রূপার চামচকে রূপার গ্লাস-এ পরিণত করতে হলে তার চামচাকৃতিকে বিনষ্ট করতে হবেই। এ কানুন সব বস্তুর জন্মেই সাধারণ ভাবে প্রযোজ্য; কোনো বস্তুকে যদি এ কানুন না পালন করতে দেখা যায়, তবে বুক্তে হবে

যে তা আদতে বস্তুই নয়। এখন উপলন্ধির প্রকৃতি কি? এ ক্ষেত্রে আমরা দেখতে পাই যে মানুষ একই সাথে একাধিক বস্তুর সঙ্গে পরিচিত হবার ক্ষমতা রাখে। অর্থাৎ, মানুষের উপলন্ধিরূপ রন্তি একই সাথে বিভিন্ন রূপ ধারণ করতে পারে। অতএব যেহেতু এ রন্তিতে বস্তুর মোলিকগুণের অভাব, এ রন্তি বস্তু হতে পারে না। একই মুহূর্তে নানারূপ বিভিন্ন বস্তু বা ঘটনার উপলন্ধি আত্মার অন্তর্নিহিত গুণ বা ক্ষমতার আত্ততাভূক্ত। অবশ্য এ কথা বলা যায় যে আত্মারূপ রন্তি বাস্তব মূল থেকে উৎসারিত কিম্বা বস্তুরই একটি প্রতিফলিত রূপ হওয়া বিচিত্র নয়। কিন্তু বস্তু ও আত্মা যে এ ভাবে সম্পর্ক-যুক্ত নয়, তা নিম্নোদ্ধত যুক্তি থেকে বোঝা যাবেঃ—

- (অ) যে বস্তু বিভিন্ন আকার ও অবস্থা অবলহন করতে পারে, তা সে সব আকার বা অবস্থার কোনো একটি হতে পারে না। কোনো জিনিস যদি নানারূপ রং ধারণ করতে পারে, তবে তাকে মনে করতে হবে আদতে বর্ণ-হীন। আত্মা সম্বন্ধেও এ কথা বলা চলে যে, বিভিন্ন বস্তুর উপলব্ধিচ্ছলে তা বিভিন্ন আকার ও অবস্থা অবলম্বন করে; অতএব আত্মাকে সে সব আকারের একটি বলে মনে করা চলে না। সমকালীন Faculty Psychology-তত্ত্বকে ইবনে মস্কাওয়াইহ, স্বীকৃতি দেননি; মনের বিভিন্ন অবস্থাকে তিনি আত্মারই ক্রপান্তরণের বিভিন্ন অবস্থা বলে মনে করেছেন।
- (আ) গুণাবলী অনবরতঃ পরিবর্তনশীল। এই পরিবর্তনশীলতার অতীতে এমন কোনো অপরিবর্তনশীল মৌলিক উপস্তর (Sub-stratum) রয়েছে য়ার উপর ব্যক্তি পরিচিতি প্রতিষ্ঠিত।

এ ভাবে আত্মাকে বস্তু, নিরপেক্ষ প্রমাণ করবার পর ইবনে মস্কাওয়াইহ্ সংক্ষেপতঃ নিম্নোক্ত যুক্তিরাজীবলে আত্মাকে অবস্তু, মূলক বলে ঘোষণা করেছেন ঃ—

(অ) মানুষের বা যে কোনো প্রাণীর ইন্দ্রিয়াবলী কোনো একটি বহন্তর উত্তেজনার সংস্পর্শে আসবার পর কিছু কালের জন্মে কুদ্রতর উত্তেজনাদি উপ-লিদ্ধি করবার ক্ষমতা হারিয়ে ফেলে। কিন্তু মানসিক বৃত্তি বা উপলিদ্ধির ব্যাপারে একথা খাটে না।

शकान हर्ता हेवान

र्य ना।

- (জা) কোনো জাটন বা দুজে'য় বিষয় নিয়ে আমরা যখন ভাবতে আমন্ত করি, তখন আমাদের চারপাশের বস্তরগত থেকে আমরা নিজেদের বিচ্ছিন্ন করে নেবার প্রশ্নাস পাই; কেন না, এ সবকে আমরা তখন আধ্যাদ্মিক প্রচেটার প্রতিবন্ধক বলে মনে করি। আত্মা যদি বস্তুন্তাক হয়ে থাকতো, তবে নিজ উৎকর্ষ সাধনের পথে তাকে বস্তুজনত থেকে বিচ্ছিন্ন করবার প্রয়োজন দেখা দিতো না।
- হিছে সংখ্য করের চিন্দুর্বন করে; এয়ন কিংলা কখনো কখনো কালে ভার ক্ষাতিক সাধ্যত করে। কিন্তু জাগতিক ধারণাবলী ও জ্ঞান সহজে
- তীক হন্তাশ কানিদ ল্যক হবততার করাণ কানিক শক্তির ক্রি তীক্ষ ক্ষাত (রু)
- (উ) আত্মার পক্ষে এমন কতকগুল ব্যাপার ধারণায় আনা সত্তব, যা ইন্দ্রিগ্রাস্থ জ্ঞানের অতীত। উদাহ্রণতঃ, দুটি পরম্পর বিরোধী ব্যাপার যে একই সময়ে বিরাজ করতে পারে, এ অনুভূতি ইন্দ্রিগুদির তাতীত।

ইব্লের মসকাওয়াইহ্ এর মতে, এসব যুজির একএ সমাহারে নিঃসংশহে একথা প্রমাণিত হচ্ছে ধে আখা যুলতঃ অ বস্তমূলক। এই বস্তবনন্থতা ওণেই আখা অমর ; কেননা, মৃত্যশীলতা বস্তমূলকারই অভ্যান্তর বৈশিয়া।

# (২) ইব্নে সীনা (Avicenna) (মৃত্যু ১০৩৭ খৃষ্টাব্দ)

ইরানের প্রাথমিক যুগের দার্শনিকদের মধ্যে একমাত্র আবু আলী ইব্নে সীনা ই একটি নিজস্ব পদ্ধতি গড়ে তুলতে প্ররাস পেয়েছিলেন। তাঁর গ্রন্থ 'প্রাচ্য দর্শন' এখনও রয়েছে। তা ছাড়া বিশ্ব প্রকৃতিতে প্রেমের শক্তির সার্বজনীন প্রভাব ও কার্যকারিতার সম্বন্ধে তাঁর মতবাদ বর্ণনার অংশ বিশেষও আমাদের হস্তগত হয়েছে। ৺ অবশ্য এ প্রবন্ধে তাঁর মতবাদের একটি মোটামুটি পরিচিতি মাত্র রয়েছে। খুব সম্ভব, পরবর্তীকালে তিনি এর সম্পূর্ণ ব্যাখ্যা দিয়ে থাকবেন; কিন্তু তা আমাদের জানা নেই।

ইব্নে সীনা প্রেমের অর্থ করেছেন বিশ্বরূপের উপলব্ধি (appreciation of Beauty) বলে এবং প্রেমের এই অর্থ বা সংজ্ঞার দিক থেকে বিবেচনা করে জীব জগতকে তিনটি শ্রেণী (category)-তে বিভক্ত করেছেন। যথাঃ—

- (ক) যে সব অন্তিত্ব পূর্ণতম বিকাশ লাভ করেছে।
- (খ) যে সব অন্তিত্ব বিকাশের নিম্নতম স্তরে রয়েছে।
- (গ) যে সব অস্তিত্ব এই দুই মেরুর মধ্যে রয়েছে।

কিন্ত এই তৃতীয় শ্রেণীর কোনো বাস্তব স্থিতি (বা অন্তিম্ব) নেই; কেন না অনেক অস্তিম্ব ইতিমধ্যে পূর্ণতম বিকাশ লাভ করে ফেলেছে এবং অক্যাক্সগুলি সে পথে চলমান রয়েছে। ইব্নে সীনার মতে, আদর্শের দিকে এই অভিযাত্রা প্রেমের স্থলরের প্রতি প্রগতিরই নামান্তর এবং তা ও পরিপূর্ণতার শামিল। আমরা বাহাদৃষ্টিতে সাকারের যে ক্রমবিকাশ দেখি, তার মূলে রয়েছে প্রেমেরই প্রেরণা এবং তা থেকেই সর্বপ্রকার প্রচেষ্টা, গতি ও উন্নতি স্থচিত হয়। অন্তিম্বের জন্মগত প্রবণতা হলো অনন্তিম্ব থেকে মুজিলাভ ও বিভিন্ন আকারের মাধ্যমে নিজের বিশিষ্ট ব্যক্তিয়কে ফুটিয়ে তুলবার প্রয়াস। চিত্তবিকাশের পূর্বেকার অবস্থার বস্তর অন্তিত মৃত সদৃশ; তা যখন প্রেমের অন্তর্নিহিত শক্তিবলে বিভিন্ন আকার গ্রহণ করে বা তাতে বিভিন্ন আকার আরোপিত হয়, তথন তাতে আমরা

দেখতে পাই সোল্রের ক্রমবিকাশ বা ক্রমোন্নতি। বস্তুজগতে এই মোলিকতম শক্তির ক্রিয়াকর্ম নিম্নলিখিত রূপে প্রতিভাত ঃ—

- (ক) অচেতন পদার্থে রয়েছে আকার, বস্তু ও ওণের সমাবেশ। প্রেমের রহস্থাময় কর্মশক্তির ফলে ওণাংশ পদার্থের সামগ্রিক সত্থার সাথে মিশে থাকে এবং আকার বস্তুর মোলিক সত্থাকে অবলম্বন করে একের পর এক উন্নততর রূপে প্রতিভাত হয়।
- (খ) প্রেমরূপ শক্তির প্রবণতা হলো নিজেকে কেন্দ্রীভূত করা। উদ্ভিন জগতে এ একটি উচ্চতর একত্ব বা কেন্দ্রায়িত অবস্থা প্রাপ্ত হয়; কিন্তু এখানে আত্মার অভিব্যক্তির অনেক কিছু বাকী থেকে যায়, যা লভ্য হয় পরে। উদ্ভিন আত্মার পর্যায়াবলী নিমরূপঃ—
  - (অ) আত্মন্থকরণ (Assimilation)
  - (আ) উন্নয়ন (Growth )
  - (ই) প্নরুৎপাদন (Reproduction)।

এ সব পর্যায় কিন্তু আসলে প্রেমের অভিব্যক্তির বিভিন্ন দিক ছাড়া আর কিছু নয়। আত্মস্থকরণ আকর্ষণের এবং বাহ্যিককে আন্তরিকে রূপান্তরিত করণের নিদর্শন। উন্নয়ন হলো অন্তিত্বের বিভিন্নদিক বা অংশকে উত্তরোত্তর সামঞ্জস্থে আনয়নের কার্যক্রম। পুনরুৎপাদনে রয়েছে বংশকে স্বায়ী ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত করবার প্রচেষ্টা—এও প্রেমেরই এক বিশিষ্ট প্রকাশ।

(গ) জীবজগতে প্রেমের বিভিন্ন পর্যায়ের ক্রিয়া পদ্ধতির শক্তি আরও স্থপ্রকট। উদ্ভিদ জগতের বিভিন্নমুখী আত্মপ্রকাশ ক্ষমতা এর মধ্যে সমগ্র ভাবেই রক্ষিত; তদুপরি এতে হয়েছে মানস প্রকৃতির আবির্ভাব। এ হলো উন্নয়ন বা সামজ্জস্তের পথে আর একধাপ অগ্রগতি। মানুষের বেলায় উন্নয়নের এ পর্যায়ের প্রকাশ হলো আত্মচেতনায়। এই প্রকৃতিগত বা স্টিগত প্রেম (natural or constitutional love)-রূপ শক্তি মানুষের চেয়ে উন্নতবর জীবের মধ্যেও কার্যকরী। সব অন্তিত্বই প্রথমতম প্রেমাভ্পদের বা চিরন্তন বিশ্বরূপ (the First Beloved—the Eternal Beauty)
-এর পথে অভিসারী। এই চরমতন লক্ষ্যের নৈকটা বা দ্রম্বের পরিমাপ

থেকেই যে কোনো অন্তিছের প্রকৃত কদর বা নৈকট্য নিরূপিত হয়।

একজন বিচক্ষণ চিকিৎসাবিজ্ঞানী হিসেবেও ইব্নে সীনা আত্মার প্রকৃতি সম্বন্ধে কুতুহলী ছিলেন। তাঁর সময়ে জীবাত্মার দেহান্তর গ্রহণ বা পুনর্জন্ম (metempsychosis)-বাদ প্রসার লাভ করছিল। স্বভাবতঃই সাধারণ মানুষের কাছে এ তত্ব দিন দিন জনপ্রিয় হয়ে উঠেছিল। কিন্ত ইব্নে সীনা আত্মার প্রকৃতিসম্বন্ধে বিশদ আলোচনা করে এ তত্ত্বের অসারতা প্রমাণ করেন। তিনি বলেন, আত্মাকে একটী সংজ্ঞার মধ্যে আনা খুব কঠিন কাজ ; কেন না, অস্তিত্বের বিভিন্ন পর্যায়ে এর ক্ষমতা ও প্রবণতা বিভিন্ন রূপ। আত্মার বিভিন্ন অভিব্যক্তি সম্বন্ধে তাঁর মতবাদ नित्स प्रिथाता इत्ला :

- ১। অচেতন কর্ম সূত্রে অভিব্যক্তি
  - (ক) উদ্ভিন আত্মাঃ— (১) আত্মস্থকরণ (২) উন্নয়ন (৩) পুনরুৎপাদন
- (খ) একমুখী ক্রিয়াকর্ম এবং বিভিন্ন কর্মপ্রেরণাকে এক পর্যায়ে বা এক নীতির আওতায় আনয়ন—মনোবিকাশ বা চিন্তার ক্রণ ও বিশিষ্ট রূপ গ্রহণ।
  - ২। চৈত্রস্থাক কর্মের অভিব্যক্তি (ক) একাধিক বিষয়-বস্তু লক্ষ্যে জীব আত্মা

ইতর প্রাণীর ক্ষেত্রে

মানুষের ক্বেত্রে

- (অ) উপলব্ধিমূলক ক্ষমতা
- (আ) প্রেরণামূলক ক্ষমতা

(যথা, আনন্দলাভ এবং বেদনা

পরিহারের ইচ্ছা)

- (অ) উপলব্ধিমূলক ক্ষমতা
- (i) পঞ্চ বাহেনদ্রয়
  - (ii) পঞ্চ অন্তরেন্দ্রিয়
    - (১) ইন্দ্রিয় জ্ঞানকেন্দ্র বা মন্তিক (sensorium)

- (३) शाम्यविष् धात्रन

01/20

- गांग्रह (७)
- 下京中 (8)

(2)

(फिट्यंमां का संवाक तर्वर अंदावस संवाक (किट्स े तर् केट्स यापवार्त बाल क्यानाः वाबाद वह गार्ही वरदाव्य गान्त्य

ब्राङ्य अट्रब व्याप्रय इस । Cdबार्स (पद्म प्राब्ध-दाल्य क्रमावकारमाय

। क्षिष्ट होनिहि जाया। (य) तक विषय्वित लास्का-वक्डे नियंद्य जानाज गाजिन्ना क्रिकाकाष-िहोस्टोह (प्र

लक किया नी हम वह किया। एस्ट्रिंस वहार विश्व विपिएस्स वहार स्था-योष एषट्यत जीव्यवत श्वेरथरक विवाधवान स्थरक थारक, जरव जी य्याज व्याख्या श्वेषात्म विश्वास क्येवाच शरहाकन तम्बा तम्ह जावा <u>। जिल्लाचारा (अरक मुंख । जामात्र भूनक्माराम जम्र (अरक जातात्र जामारमं</u> निकार वात्रर इस स्य वाया यूनणः तक्षत्र अर्ध्यांति वा वक्षत्र एतत् व्यथाप निर्वास नायारम् निर्वास सम्बन्ध । व्यवस निर्मार्थ पर् ट्या व मुख्य वाय त्याय वारक ना । व्यायक वाया वरवा वायरिष्टनामान िहत यात यदि (मरहत देशत निर्धेत क्रांट हर्ताहन;—विष् ा हरन र्टा करत वर्ष मिल (पर्ट्य सीयंगीय (प्यायं कार्क निकार्य स्थावः कतरण योष जाबारक निक एक वरल रकारना किंकूत छेनत निक्त कतरण भाष्य एश्व विष्य क्वांट द्य मी; दिननी, येश प्रके तिराश्व रात्रा (कालाक्षत थावनाय वा कब्रताय जान्य वह वह वा वह मधान किराना ८०८। करवरध्न स्य वाचात्र करज वृङ्ग अर्ध्याति वावणक नम् । वाचारक हाराभार कार्या कार्या हाइस (१९१७) 'स्कृत' हार्य निर्म न्युष्ट

এথেকে আত্মার বছত্ব প্রমাণিত হয় না। অন্যথায়, য়ি আত্মা এককহিসেবে বিরাজ করতাে, তবে তার ফল হতাে এই য়ে ক-এর জ্ঞান বা

অজ্ঞান আর খ-এর জ্ঞান বা অজ্ঞানকে বলতে হতাে একই; য়েহেতু

ক এবং খ-এর একই আত্মা। স্পইতঃ এধরণের য়ুক্তি আত্মার ক্ষেত্রে অচল।

ইব্নে সীনার মতে, প্রকৃত পক্ষে দেহ ও আত্মা পরস্পর লয় প্রতিবেশীর

মতাে; কিন্তু মূলতঃ তারা সম্পূর্ণ পরস্পর বিরোধী। দেহের ধ্বংসের ফলে

আত্মার বিনাশ অবশ্যন্তাবী নয়। বিনাশ অথবা ক্ষয় য়েগিক পদার্থের ধর্ম;

কিন্তু মােলিক, অবিভাজ্য এবং আদর্শ পদার্থের বেলায় এ হতে পারে না।

এ মুক্তি থেকে ইব্নে সীনা পূর্বজন্মবাদকে অন্বীকার করেন এবং কবরের
অতীতে দেহবদ্ধন মুক্ত, চেতনাযুক্ত জীবন সন্তাবনা প্রমাণ করতে প্রয়াস পান।

উপরে ইরানীয় নিও প্লেটনীয় দার্শনিকদের সহক্ষে যে সংক্ষিপ্ত আলো-हना करा रत्ना, এতে দেখা याट्ह य अँ एनत मर्था अकमाज हेव् रन भीनाहे একটী নিজস্ব মতবাদ গড়ে তুলতে সমর্থ হয়েছিলেন। তাঁর পরবর্তীকালীন অগণিত শিষ্যদের মধ্যে বাহ্মন্ ইয়ার, আবুল মামুন ইস্পাহানী, মা'য়মী, আবুল আক্রাস, ইব্নে তাহির-প্রমুখের নাম করা যায়; কিন্তু তাঁদের मन्दरक जालाना करत किছ वलवात त्नरे। रेव् तन সीनात वाक्तिएवत প্रजाव এত প্রগাঢ় ও সর্বগ্রাসী ছিল যে, তাঁর মৃত্যুর অনেককাল পরে পর্যন্ত কোনো পরবর্তী দার্শনিক কোনো নোতুন কথা বলতে পারেন নি। তাঁরা যা ই বলেছেন, তা ইব্নে সীনার কথা দিয়ে প্রমাণ করতে হয়েছে; তার বেশী বা কম কোনোদিকে যাওয়া তখনকার জন্মে অমার্জনীয় অপরাধের শামিল ছिল। আলোক ও অন্ধকারের ছল-মলক প্রাতন ইরানীয় মতবাদ এখানকার নিও প্লেটনীয় দলের উপর কোনো স্থনিদিষ্ট প্রভাব বিস্তার করতে পারেনি। বলতে গেলে, তাঁরা কিছুদিনের জন্মে গ্রীক দর্শন থেকে ঋণ-স্বরূপ একটা জীবন কালের পত্তন করেন; কিন্তু সে মেয়াদ উত্তীর্ণ হয়ে যায় স্বাভাবিক গতিতে এবং এ বিশিষ্ট ধারাও যথাকালে সাধারণ ইরানীয় কল্পনা প্রবাহের প্রশান্ত ধারায় মিশে পড়ে। অতএব যোরো'দ্রীয়

আমলের প্রথম দিকে যে অদৈতবাদের অভাদের হয়েছিল, তার সাথে এই নিও প্রেটনীয় ভাবধারারার সংযোগে ইরানীয় নিজস্ব দর্শন পদ্ধতির যে উংকর্য সাধিত হয়, এই বহিরাগত আন্দোলনের – তা ই – এক্ষেত্রের বিশিষ্ট অবদান। তারপর ইস্লোমের ধর্মীয় বাবানুবাদের ফলে এ ধারা কিছুকালের জন্মে বাধাপ্রাপ্ত হয়ে থাকলেও, একে আর ঠেকিয়ে রাখা সম্ভব হয় নি। পরবর্তীকালে এর প্রভাব ইরানের সমগ্র অতীত চিন্তাধারাকে আচ্ছন করে বহুওগ শক্তিতে আত্মপ্রকাশ করে।

## পাদটীকাবলী

- (') Dr. Boer তাঁর Philosophy of Islam—গ্রন্থে আল্ ফারাবী ও ইবনে সীনার দর্শন পদ্ধতির একটা পূর্ণাঙ্গ বিবরণ দিছেছেন। কিন্তু ইবনে মস্কাওয়াইহ্-এর সম্পর্কে তাঁর আলোচনা মাত্র উক্ত দার্শনিকের নীতিশান্ত্রীয় তত্বালোচনায় সীমাবদ্ধ। তাঁর প্রজ্ঞানশান্ত্রীয় তত্ব-সন্ধিবেশ নি:সন্দেহে আল্ ফারাবীর পদ্ধতির চেয়ে উন্নততর। ইবনে সীনার নিও-প্রেটনীয় পদ্ধতির পুনরালোচনা নিস্প্রয়েজন। নিজ দেশীয় দর্শনিচর্চার ক্ষেত্রে তাঁর মৌলিক অবদান সহদ্ধে আমার জ্ঞান ও ধারণা অনুযায়ী উল্লেখ অক্তর করেছি।
  - (<sup>२</sup>) মওলানা শিব্লী কৃত ইল্মুল কালাম, ১৪১ পৃঃ (হায়দরাবাদ)।
- (°) রটিশ্ মিউযিয়ম্ লাইরেরীতে রক্ষিত N. A. F. Mehren-সম্পাদিত The Collective Works of Avicenna (Leiden 1894)-র এ অধ্যায় রয়েছে।

# তৃতীয় অধ্যায়

# ইস্লামে যুক্তিবাদের উত্থান ও পতন

## (১) যুক্তিবাদের দার্শনিক ভিত্তি—বস্তবদ

নোতুন রাজনৈতিক পারিপাশিকতার সাথে নিজেকে থাপ থাইরে নেবার পর ইরানীয় মন আবার নিজের আভান্তরীন স্বাধীনতার স্বপ্রতিষ্ঠিত হতে অধিক বিলম্ব করে নি। এর ফলে দেখা দেয় বিষয় নিবিষ্ট জগত থেকে তার ক্রম অন্তর্ধান এবং মানসিক যাত্রাপথে লব্ধ ঐশ্বর্ধের চর্চায় আত্মনিয়োগ। গ্রীক চিন্তাধারার সাথে গভীর পরিচয়ের ফলে বান্তব সম্বন্ধে একান্ত সন্ধুচিত গুঢ় চেতনা আবার বলিয়ান হয়ে দেখা দেয়। এখন এই অন্তর্চেতনাই চিন্তার ক্ষেত্রে এবং সতা নির্মপণের ক্ষেত্রে প্রধান বজার আসন গ্রহণ করলো। সানুভব দৃষ্টিভঙ্গি এখন ক্রমশঃ শক্তিমান হয়ে বাহ্যিক শাসন ব্যবহাকে অস্বীকার ও পদচ্যুত করবার প্রয়াস পেলো। জাতীয় মনোবিকাশের ইতিহাস এহেন অধ্যায়ে যখন উপনীত হয়, তখনই দেখা দেয় যুক্তিবাদ, সংশয়বাদ, মর্মীবাদ, পাযওমতবাদ (ঐতিহ্যাতীত চিন্তাপ্রগতি) ইত্যাদি। মানব মন এ সময়ে অন্তর ঐশ্বর্ধের প্ররোচনায় সত্য পরিমাপের বহিরারোপিত তুলাদও দূরে নিক্ষেপ করে স্বমহিমায় কথা বলতে শুরু করে। আমাদের বক্যমান অধ্যায়ে এরই প্রমাণ পাওয়া যাবে।

উদ্মীয় শাসনকালে মুসলিম সামাজ্যে যে নোতুন ভাবধারা ও কর্ম প্রচেষ্টা আরন্ধ হয়, তার সাথে সামঞ্জস্য সাধনেই চিন্তানেতাদের প্রায় সমগ্র শক্তি ও আয়ুকাল ব্যয়িত হয়ে গিয়েছিল। কিন্তু আব্বাসীয় খুগের প্রারন্ত থেকেই গ্রীক দর্শন চর্চার সাথে সাথে আবার ইরানীয় চিন্তাধারা সর্ববাধা উল্লেখন



করে নববলে আত্মপ্রকাশ করতে থাকে। ইরানীয় মন্তিকের এই নবতর ক্ষুরণ চিন্তা ও কর্মের ক্ষেত্রে এক অত্যাশ্চর্য ঘটনারূপে দেখা দেয়। গভীর চিন্তা ও পরিশ্রমের সাথে গ্রীক দর্শন আত্মস্থ করে এখন সে ইসলামী একেশ্বর্বাদকে তীক্ষ কটিপাথরে যাচাই করতে লেগে গেল। এই প্রবাহে যুক্তির ধীরমন্থর ও নির্জনতাভিসারী পায়ের তলা থেকে মাটি ভেসে গেল: এ অপূর্ব উত্তেজনায় উদ্বন্ধ হয়ে ধর্ম তত্ব দর্শনের ভাষার কথা বলতে লাগলো। প্রবল বাদানুবাদের মধ্য দিয়ে এই ধর্মঘেঁষা দর্শন শাস্ত্রই আত্মনিয়োগ করলো জগত ও জীবনের অস্তিত্ব ও প্রগতি সম্পর্কে নানারূপ তত্ব খাড়া করতে এবং অবশেষে সে সব তত্ত্বের মধ্যে মিল আনতে। খৃষ্টীর অষ্টম শতান্দীর প্রথমাধে প্রসিদ্ধ ধর্মবিদ্ হাসান আল্বস্রীর খ্যাতনামা ইরানী শিষ্য ওয়াসিল ইব্নে আতা ম'তাযিলা মতবাদের প্রবর্তন করেন। ইসলামী যুক্তিবাদের এইই প্রথম বলিষ্ঠ ধাপ। এই অত্যাশ্চর্য মতবাদ ইরানের বিশিপ্টতম চিন্তাশীল ব্যক্তিদের অনেককে সবিশেষ অনুপ্রাণিত করে এবং শেষ পর্যন্ত বাগদাদ ও বসরার স্থবিস্তীর্ণ প্রাজ্ঞানিক তর্কবিতর্কের বুকে নিঃশেষিত হয়। স্থপ্রসিদ্ধ বসরা नगती প্রথমতঃ তার বাণিজ্যিক কর্মোন্তমের ফলেই তৎকালীন সংস্কৃতিশীল বিশ্বের বিভিন্ন চিন্তাধারার কেন্দ্রে পরিণত হয়েছিল। এখানে গ্রীকদর্শন, সংশয়বাদ, খুষ্টধর্ম, বৌদ্ধ মতাবলী, মানীয় পছা (Manichaeism) >-সব রক্ম মতবাদই সর্বত্র চটিত হতে থাকে এবং এ ভাবে বস্রা একদিকে তংকালীন সন্ধানী মনের তীর্থক্ষেত্রে এবং অক্সদিকে মুস্ লিম যুক্তিবাদের মুস উৎসে পরিণত হর। স্পিটা (Spitta)-বর্ণিত 'মুসলিম সাংস্কৃতিক ইতিহাসের সীরিয় অধ্যার'এ প্রাজ্ঞানিক চর্চার অধিক গুরুত্ব দেখা দেয়নি। কিন্তু ইরানীয় যগের আরম্ভ থেকে গ্রীক দর্শনের মুসলিম ছাত্রদল নিজেদের ধর্মবিশাস নিয়ে চিন্তা ভাবনা শুরু করে এবং মু'তাযিলা চিন্তাবিদেরা ২ ধীরে ধীরে প্রজ্ঞান চর্চার আত্মনিয়োগ করেন। উপস্থিত ক্ষেত্রে আমাদের আলোচনা এ প্রসঙ্গেই সীমাবদ্ধ থাকবে। মৃ'তাযিলা কালাম-শাস্ত্রের ইতিহাস অনুধাবন আমাদের উদ্দেশ্য নয়। উপস্থিত ক্ষেত্রে ইস্লাম আগ্রিত মু'তাষিলাবাদের

30)

প্রাজ্ঞানিক তাৎপর্যের একটি সংক্ষিপ্ত আলোচনাই আমাদের জন্মে যথেট। অতএব এই অভিনব যুক্তিবাদের আলোকে আল্লাহ্ এবং বস্তুর অস্তিত্ব ও ধরণ ধারণ সম্পর্কে আলোচনাই আমাদের কামা।

স্থা এবং দীর্ঘবাপী তর্কস্থ অনুসরণ করে মু'তাষিলা সম্প্রনার আল্লাহ্রর একত্ব সম্পর্কে যে বিশিষ্ট সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেছেন, তাতেই তাঁদের সাথে গোঁড়া শাস্ত্রানুসারী মুসলিমদের মোলিক মতভেদ রয়েছে। এ ছাড়াও দু'সম্প্রদায়ের মধ্যে আপোযাতীত মতভেদ আরও অনেক ক্ষেত্রে রয়েছে। মু'তাষিলা মতে, আল্লাহ্র গুণাবলী তাঁতে অন্তনিহিতভাবে অবস্থিত বলা চলে না; বরঞ্চ তাঁর গুণাবলী তাঁর প্রকৃতিরই মোলিক উপাদান স্বরূপ। অতএব মু'তাষিলারা ঐশী গুণাবলীর আলাদা বাস্তবতা অস্বীকার করেন এবং এ সবকে নিরালম্ব ঐশী নীতি ( Abstract Divine Principle)-র সাথে অনক্ত অন্তিত্বশীল বলে ঘোষণা করেন। আবুল হ্যায়ল বলেন 'যেহেতু আল্লাহ্ সর্বজ্ঞ, সর্বশক্তিমান এবং জীবন্ত, সেহেতু তাঁর জ্ঞান, ক্ষমতা ও সন্ধীবতা মূলগত,—অর্থাৎ তাঁর অন্তিত্ব থেকে অবিচ্ছেন্ত ( যা'তিয়াহ্ )°। আল্লাহ্র নিরম্বুণ একত্ব ব্যাখ্যা করতে যেয়ে জোসেফ্ আল্বসীর নিয়েছে পাঁচটি স্থ্র লিপিবদ্ধ করেছেন ঃ-

- (১) পরমাণু ও দৈবের যোগাযোগের আবশ্যকতা
- (২) একজন স্মষ্টিকর্তার অন্তিত্বের আবশ্যকতা
- (৩) আল্লাহ্র বিভিন্ন অবস্থা ( আহ্ ওয়াল )-র অন্তিম্বের আবশ্যকতা
- (৪) যে সব গুণাবলী (বা অবস্থাবলী ) আল্লাহ্র অযোগ্য, সে গুলিকে পরিত্যাগ করা, এবং
  - (৫) আলাহ্র গুণাবলীর বিভিন্নতা সত্বেও তাঁর একত্ব।

আলাহ্র একত্বের এই ধারণা পরে পরে নানা ভাবে পরিবর্তিত হতে থাকে। শেষ পর্যন্ত মূ'আলর ও আবু হাশিম-এর হাতে তা এমন রূপ লাভ করে যে তখন তাকে একটি বাস্তব অবলম্বন বর্জিত সম্ভাবনার পর্যায়ে ফেলা চলে এবং তার উপর নির্ভর করে অধিক এগিয়ে চলা অসম্ভব হয়ে দাঁড়ায়। মূ'আলর-এর মতে, আলাহ্র জ্ঞানের উপর নির্ভর করে আমরা দাঁড়াতে

# (38)

### প্রজ্ঞান চর্চায় ইরান

পারি না; <sup>৫</sup> কেন না, তাঁর জ্ঞান তাঁরই ভিতরকার কোনো ব্যাপার। প্রথম দৃষ্টিতে বিষয় এবং বিষয়ীকে অভিন্ন মনে করতে হয়—যা অসম্ভব। আবার অশু দৃষ্টিতে আল্লাহ্র প্রকৃতিতে দ্বিত্ব দেখা দেয়—তাও হতে পারে না। অবশ্য নায্যাম এর শিষ্য আহমদ ও ফ্যল্ ইটিকর্তার এই দ্বিত্বনপ্রীকার করে নিয়েছিলেন। তাঁদের মতে মূলতঃ স্পটিকর্তার এই দ্বিত্বনপ্রিক্তন নীতি (Eternal Principle) রূপ আল্লাহ; দুই—আল্লাহ্ এবং স্পট জগতের মধ্যন্থ নৈমিত্তিক নীতি (Contingent Principle) রূপ যিশুপুই। কিন্তু আমরা পরে দেখতে পাব যে মু'আল্লর-এর দ্বিতীয় বিকল্প স্থাতে যে সত্যের আভাস রয়েছে, তা প্রোপ্রি ব্যাখ্যা করেছেন পরবর্তী ইরানীয় স্থফীগণ। অতএব এ'টি পরিকাররূপে দেখা যাচ্ছে যে এই যুক্তিবাদীদের কেউ কেউ নিজেদের প্রায় অজ্ঞাতসারেই পরবর্তীকালীন সর্বেশ্বরবাদ তত্বের অতি কাছাক্ষাছি এসে পড়েছিলেন এবং আল্লাহ্ সম্বন্ধে তাঁদের সংজ্ঞা দিয়ে শুধু নয়, বরং ঐশ্বরিক অশ্য নিরপেক্ষ কানুনের কঠোর বাহ্যিকতাকে সমবেত প্রয়াসে অন্তর্মুখী মোড় দিয়েও,—তাঁরা, বলতে গেলে, সর্বেশ্বরবাদের পথ প্রস্তুত করেছিলেন।

কিন্ত বিশুদ্ধ প্রাজ্ঞানিক চিন্তা ভাবনার ক্ষেত্রে মু'তাযিলা পদ্বীদের সবচেয়ে বড় দান হলো তাঁদের বস্তু সম্বন্ধে ব্যাখ্যা—যা পরে তাঁদের প্রতিদ্বলী আশ্—আরীয়রা আল্লাহ্র প্রকৃতি সম্বন্ধে নিজেদের ধারণার সাথে খাপ খাওয়াবার জ্বান্থে পরিবর্তিত করে নিয়েছিলেন। নায্যাম-এর বিশেষ প্রবণতা দেখা দিয়েছিল প্রকৃতির নিয়মায়িত গতিকে সর্বপ্রকার হৈরয়ন্তি থেকে মুক্ত করে দেখার। বাল্লাহিয় ও প্রকৃতিবাদের ক্ষেত্রে এই নীতি অনুসরণ করেই ইচ্ছাশক্তিকে অস্বীকৃতিমূলক সংজ্ঞা দিয়েছিলেন। দু যুক্তিবাদীয়া যদিও ব্যক্তিগত ইচ্ছাশক্তির ধারণা পরিত্যাগ করতে চান নি, তবুও বিশিষ্ট প্রাকৃতিক ঘটনাবলীর স্বাধীন ক্ষৃতির ক্ষেত্রে তাঁরা গভীরতর অর্থ আরোপের চেষ্টা করেছিলেন এবং এর হদিস তাঁরা প্রকৃতির মধ্যেই আবিকার করেছিলেন। নায্যাম-এর মতে বস্তু হলো অন্তহীনভাবে বিভাজা; এ-থেকে পদার্থ এবং

দৈবযোগের পার্থকা লোপ পায়। সরমাণু বস্তু আকারে পূর্বথেকেই বিশ্বমান ছিল; অন্তিত্ব হলো এই বস্তুর উপর ঈশ্বর আরোপিত অবস্থাবিশেষ, যার অভাবে এ ছিল উপলব্ধির অতীত। ইব্নে হাযম বলেন, অগতম মৃ'তাযিলা শরখ্ মুহলন ইব্নে উসমানের মতেঃ অনন্তির (প্রাক্ অন্তিরে অবস্থিত পরমাণু) এই অবস্থার নাম; এই প্রাক্-অন্তিত্বকালে তা ( পরমাণু ) গতিশীলও নয়, স্থিতিশীলও নয় ; তাকে স্ট হয়েছে বলেও স্বীকার করা চলে না। 20 তা হলে, পদার্থ হলো কতকগুলি ওণের সমষ্টি— যেমন ঃ স্থাদ, গদ্ধ, বর্ণ-কিন্তু এ সব গুণ আসলে বস্তু সন্তাবনার অতিরিক্ত কিছু নয়। আত্মাও একটা স্কুলতর বস্তু এবং জ্ঞানের পর্যায়াবলী মনের গতিশীলতারই অভিব্যক্তি। ১১ কোনো বস্তুর স্বাতম্রা, অর্থাৎ "বস্তুটীর যে বিশেষ অবস্থাকে নিরিখ করা চলে" তা বস্তুটীর সহত্রে ধারণার মূলকথা নর। বস্তরাজির সমাহাররূপ বিশ্বজগত হলো বাস্তবের একটা বাহ্যিক বা অনুভূতিগ্রাহ্য রূপ; সর্ব প্রকার উপলব্ধির অতীতেও তা অস্তিত্বশীল থাকতে পারতো বলা চলে। অবশ্য ধর্মীয় উদ্দেশ্য নিরেই এ সব প্রাজ্ঞা-নিক যুক্তিতর্কের জাল বিস্তার করা হয়েছিল। মু'তাযিলাপন্থীর মতে আলাহ্ হলেন পরম একত্বে বিরাজমান; তাঁর মধ্যে বছর কোনো ক্রমেই আরোপিত হতে পারে না এবং বিশ্বজগতরূপ উপলব্ধিযোগ্য বহুত্বকে অবলম্বন না করেও তাঁর অন্তিত্ব বিরাজিত থাকতে পারতো।

অতএব আল্লাহ্র একমাত্র কর্তব্য হলো প্রমাণুকে উপলন্ধির আওতায় আনা। পরমাণ্র গুণাগুণ তার প্রকৃতিতেই রয়েছে। একটি প্রস্তরখণ্ড উপরের দিকে ছুঁড়ে দিলে তা যে নীচে নেমে আসে, এ গুণ পাথরের भारधारे तरहारक । <sup>२२</sup> जान जाखात वम् ती अवः विभ् त हेत्नुन मु'oाभित वलान य जालार् वर्ग, देनर्घ, श्राप्त, नाम रेजानि ऋष्टि করেন নি; এ সব বিভিন্ন বস্তরই ক্রিয়া বিশেষ। <sup>১৩</sup> এমন কি, বিশ্ব-জগতে বিরাজমান বস্তুর সংখ্যাও আল্লাহুর জানা নেই। <sup>28</sup> বিশ্র ইব্নুল্ মৃ'তামির বস্তর গুণাগুণ সম্বন্ধে তাঁর 'তাওয়াল্র্দ' বা বস্তরাজির

পারম্পরিক ক্রিয়া প্রতিক্রিয়া-তত্বের সাহায্যে আরও খোলাসা বর্ণনা দিয়ে-ছেন। ১৫ এ থেকে পরিকাররূপে বুঝা যাচ্ছে যে মু'তাযিলাপন্থীরা দর্শনের দিক্ থেকে বস্তুবাদী এবং ধর্মীর দিক্ থেকে দ্বিদ্বাদী ছিলেন।

ठाँ एन इ क्रिंट अनार्थ अवर अज्ञामान अकर वर । अनार्थित मरखायज्ञ अ তাঁরা এই বলেন যে, এ একটা স্থান দখলকারী (space filling) প্রমাণু, যা এই স্থান দখলকরণ-ত্তণ ছাড়াও, তাকে বাস্তবায়িত করবার মৌলিকত্তণ-স্বরূপ দিক, শক্তি এবং অন্তিম্ব লাভ করেছে। আকারে এ চতুর্ভূজের মতো; কেন না, রত্তাকার হলে এক প্রমাণুর সাথে অন্য প্রমাণুর সংযোগ মধ্যে স্থতীর মতভেদ বিগ্রমান রয়েছে। এঁদের কারো কারো মতে সব পরমাণুই একপ্রকার, ; কিন্ত আবুল কাসিম বল্থী মনে করেন যে, কোনো कारना भत्रमान् वक श्रकात, आवात कारना कारना छील जिन्न श्रकात। আমরা যখন বলি যে কোনো একটি জিনিষ অন্ত একটি জিনিষের মতো, তখন অবশ্য এ কথা বোঝানো হয় না যে এ দু'টি বস্তুর সর্ব গুণাগুণই অব-শাই এক প্রকার। আবুল কাসিম প্রমাণুর চিরস্থায়িত্ব সম্বন্ধেও ন্য্যাম থেকে ভিন্ন মত পোষণ করতেন। তিনি বিশ্বাস করতেন যে পর-মাণ্র কালগর্ভে জন্ম হয়েছে সতা; কিন্তু তাকে সম্পূর্ণরূপে ধ্বংস করা যার ন।। তাঁর মতে, 'বক্বা' বা অন্তিত্বের ধারাবাহিকতা প্রকৃতপক্ষে বস্তকে অস্তিত্বাতীত কোনো গুণে ভূষিত করে না; অন্ত কথায়, অস্তিত্বের ধারা-বাহিকতা বা নিরবচ্ছিন্নতা কোনো একটি অতিরিক্ত গুণ বা অবস্থা মোটেই নয়। ঐশীকর্ম পরমাণু স্বষ্টি করেন এবং তা করবার সাথে সাথেই তাকে নিরবচ্ছিন্ন অস্তিত্ব দান করেন। আবুল কাসিম অবশ্য স্বীকার করেছেন যে, কোনো কোনো পরমাণু নিরবচ্ছিন্ন অস্তিত্বের জন্মে স্বর্ট হয়নি। তিনি বিভিন্ন পরমাণুর মধ্যে ফাঁকা জায়গার অবস্থিতিও অস্বীকার করেন এবং তাঁর দল-বলের বিরুদ্ধে যেয়ে এ মত প্রকাশ করেন যে, প্রমাণুর মোলিকসত্বা (মা'হিয়াত্) অনন্তিত্বের অবস্থায় মৌলিক সন্থারূপে থাকতে পারতে। না।

অক্তথার যুক্তির পরম্পর বিরোধিতার সমুখীন হওয়া অবশুভাবী। মোলিক-সদা—যা কিনা অন্তিদ্বশীল বলেই মোলিকসদা বটে—অন্তিদ্বহীন অবস্থারও মোলিকসদারপে বিরাজ করতে পারে, এ কথা বললে বলতে হয় যে, একটি অন্তিদ্বশীল বস্তু অন্তিদ্বহীন অবস্থাতেই অন্তিদ্বশীল থাকলো। ম্পটতঃ, আবুল কাসিম এখানে আশ্আরীর জ্ঞানতত্বের দিকে ঝুঁকে পড়েছেন, যা পরবর্তীকালে মু'তাযিলাপদ্বীদের বস্তুতদ্বের উপর প্রচন্তুতম আঘাত হানে।

### (২) সমকাদীন চিন্তাধারার গতিপ্রকৃতি

এ যুগে ইসলামী ধর্মীয় ও দার্শনিক চিন্তাধারা বিশালাকার ধারণ করে-ছিল। মু'তাযিলাবাদের চরমতম উন্নতি সাধনের সাথে সাথে ইসলামী চিন্তার অক্যান্ত ক্লেত্রেও বিভিন্ন গবেষণা পদ্ধতি স্পষ্টরূপ লাভ করে চলেছিল। এ সবের কয়েকটির সংক্ষিপ্ত আলোচনা আবশ্যকঃ—

- (ক) সংশরবাদ—বিশুদ্ধ যুক্তিতর্কের পথে জীবনের দৈনন্দিন অভিজ্ঞতা ও অনুভূতিথেকে ক্রমশঃ দূরে সরে যাবার স্বাভাবিক ফলস্বরূপ দেখা দেয় সংশরবাদ-প্রবণতা। ইবনে আস্রাস ও আল্জাহিয্-প্রমুথ পণ্ডিত ব্যক্তিরা বাস্থ্য মু'তাযিলাবাদী দলভুক্ত থাকলেও আসলে ছিলেন সংশরবাদী। আল্জাহিয্-এর ঝোঁক ছিল আল্লাহ্র ব্যক্তিগত অন্তিম্নে অস্বীকৃতি জ্ঞাপন না করেও প্রত্যাদিষ্ট ধর্মের প্রতি মোটামুটি অবিশ্বাস এবং বিশ্বপ্রকৃতিতে ঐশীশক্তির আরোপ; <sup>১৭</sup> তাঁকে পেশাগত ধর্মব্যাখ্যাতা মনে না করে বরং সেকালের একজন স্থান্দিত সংস্কৃতিবান মানুষ মনে করে নেওয়াই অধিকতর যুক্তিসহ। তিনি তাঁর পূর্বস্থরীদের চুলচেরা প্রাজ্ঞানিক বিতর্কের প্রতিও বিরক্তিভাব দেখাতেন; বরং তিনি মনে করতেন যে, যে সব অজ্ঞ জনসাধারণ ধর্মের মূল কাঠামোর অন্তনিহিত অর্থ উদ্ঘাটনে অক্ষম, তাদের জন্মে প্রয়োজন প্রচলিত ধর্মের আওতাকে প্রসারিত করে তাতে তাদের নিশ্চিন্ত অবস্থানের ব্যবস্থা করা।
- (খ) মরমীবাদ বা স্থফিবাদ—এর মর্মকথা হলোঃ সত্য মানবীয় অপরিপক জ্ঞান বা বিতর্কের অতীত। তাকে পেতে হয় উচ্চতর জ্ঞানের

আধার থেকে অনুভূতির মাধ্যমে। স্থুফিবাদ প্রথমে স্থ্রথিত করে দাঁড় করান যুদ্ন। আশ্ আরীয়দের নিরেট তত্বকঠোর বাহ্নিকতার পথে না যেয়ে এ ক্রমশঃ মনের গভীরতর স্তরে পোঁছাতে থাকে এবং পাণ্ডিত্যবিরোধী রূপ নিতে থাকে। আমাদের পরবর্তী অধ্যায়ে স্থুফিতত্ব সম্বন্ধে কিছুটা বিস্তারিত আলোচনা করা হবে।

(গ) ইসমাইলীয়াবাদ বা কত্রির পুনরাবির্ভাব – এ আন্দোলন ইরানীয় বৈশিষ্ট্যের একটি খাঁটি প্রতিফলন। অক্যান্ত পদ্ধতির মতো এ স্বাধীন চিন্তাকে সরাসরি প্রত্যাখ্যান না করে বরং তার সাথে বোঝাপাড়ায় আসবার চেষ্টা করেছে। তখনকার দিনের ধর্মীয় বিতর্কজালের মধ্যে একে আপাত-দৃষ্টিতে জড়িয়ে পড়তে না দেখা গেলেও, স্বাধীন বা মুক্ত চিন্তাপন্থার সাথে এর যোগায়োগ মোলিক। 'ইখ ওয়ানুস সফা' বা পবিত্র ভ্রাতৃসংঘ বলে একটা প্রচারমূলক প্রতিষ্ঠানও তখন বিভিন্ন অঞ্চলে কার্যরত ছিল। ইস্মাইলীয়াদের এদের সাথে কোনো প্রাতিষ্ঠানিক যোগাযোগ ছিল না; किन्न मृ'मश्रावत कार्य প्रशालीत मर्या मामुण এত म्लेट या, मरन रहा, এদের মধ্যে কোনো গ্যোপনীয় যোগসূত্র থেকে থাকবে। ইস্মাইলীয়া আন্দোলন याँता मुक करतन, ठाँपित छेप्मिमा या-रे थाकूक ना किन, এর বৃদ্ধিবৃত্তিক বিকাশের দিকে দৃষ্টি না দেওয়া সম্পূর্ণ অযৌজিক হবে। এ সময়কার অবারিত বৃদ্ধিরতি চর্চা ও বিকাশের ফলে দার্শনিক ও ধর্মীয় জগতে যে বহুমুখী প্রবণতা দেখা দিয়েছিল, তার সমক্ষে আবার এই ধর্মীয় বিচারে বিপদ্জনক আন্দোলনের মৃক্ত বিকাশ অনেকের রোষের কারণ হয়ে দাঁড়িয়েছিল। অপ্টাদশ শতান্দীর ইউরোপীয় চিন্তাধারার ইতিহাসে আমরা দেখতে পাই যে ফিক্টে (Fichte) বস্তুর প্রকৃতি সংক্ষে সংসয়বাদী পদ্বায় চিন্তাভাবনা আরম্ভ করে পরে শেষ সিদ্ধান্ত স্বরূপ সর্বেশ্বর-বাদতত্বে এসে পোঁছান। শ্লেরারমেকার (Schleiermacher) বলেন যুক্তির বিরুদ্ধে বিশ্বাসের কাছে আত্মসমর্পন করতে। জেকোবি ঘোষণা করেন যে প্রকৃত জ্ঞানের উৎস যুক্তির অতীত এবং কোঁতে (Comte) সমগ্র

প্রাজ্ঞানিক বিতর্ককেই নাকচ করে দিয়ে বলেন যে জ্ঞান মাত্র ইন্দ্রিগ্রাপ্থ অনুভূতি দ্বারাই সন্তব হতে পারে। অক্যপক্ষে ছা-মেইস্তার (De Maistre) এবং শ্লেগেল (Schlegel) বলেন যে একজন দ্রম-প্রমাদের অতীত পোপ-এর কর্ত্ত্বে আত্মসমর্পনিই মুক্তির প্রেষ্ঠতম পদ্বা। ইস্মাইলীয়া ইমামত অনুসারীদের চিন্তাধারাও ছা-মেইস্তারের যুক্তির অনুরূপ। কিন্তু এটা আশ্বর্যের বিষয় যে একদিকে তাদের ধর্মাদর্শ পুরোপুরি ইমামের হাতে তুলে দিয়েও, ইস্মাইলীয়ারা সর্বক্ষেত্রে মুক্তচিন্তার অবাধ ক্রীড়ায় লিপ্ত হয়েছে।

এ থেকে দেখা যাচ্ছে যে ইস্লামের ধর্মীয় ও রাজনৈতিক আদর্শের সাথে মুক্তবৃদ্ধি অভিসারী ইরানীয়রা যে চিরন্তন সংগ্রাম চালিয়ে এসেছে— এ সংগ্রাম বেশীর ভাগ আভান্তরীণ—ইস,মাইলিয়া আন্দোলন তারই একটী দিক। <sup>১৮</sup> ইস্মাইলীয়া সম্প্রদায় প্রথমে শিয়া ধর্মাবলম্বীদেরই একটী শাখা রূপে দেখা দের। কিন্ত মিসরের ফাতেমীর খলিফাদের সন্তাব্য পূর্বপুরুষ আবদুলাহ্ আল্ মারমন-এর হাতে এ সম্প্রদার একটী সার্বজনীন রূপ লাভ করে। তাঁর মৃত্যু হয় মুজবৃদ্ধি াদের কঠোরতম শত্রু আল আশ্-আরীর জন্মের কাছাকাছি সময়ে। এই অন্তত ব্যক্তি এমন একটী বিশালকায় ধর্মপদ্ধতির পরিকল্পনা করেন যে ইরানীয় বিশিষ্ট মনোভাবের কাছে তা অপ্রতিরোধ্য হয়ে দাঁড়ায়। এতে বর্ণ বৈচিত্র্য এবং অর্থ ও কথন-সাদৃশ্য দিয়ে ইরানীয় মন যা চায় তার সবকিছুই সুকোশলে গ্রথিত করা হয়েছিল; এর মারফত ফিরে এলো প্রাচীন ইরানীয় রহস্যাশ্রয়ী মতবাদাবলী এবং পিথাগোরাস্-পন্থী কুয়াসাচ্ছন্ন দার্শনিক তত্বাবলী। এক শক্তিমান ইন্দ্রজাল স্পর্শে যেন এ সব বিভিন্ন তত্বাদির মধ্যেকার বিরোধাবলী লোপ পেয়ে গেল। পবিত্র ভ্রাত্-সংঘের অনুসরণে ইব্নে মারম্ন ইমামত (কর্তৃত্ব)-বাদের প্ণা-আলখালায় সর্বাঙ্গ আরত করে তখনকার দিনের প্রসিদ্ধ দার্শ-নিক তত্বাবলীর সামঞ্জশু বিধানে লেগে গেলেন। তাঁর প্রশস্ত ইসমাইলীয় · भामियानात ज्लाय अत्र कुठेला शीक पर्भन, शृष्टीय पर्भन, युक्तिवाप, मत्रमीवाप, মানীয়বাদ, ইরানী পাষও মতাবলী এবং সর্বোপরি অবতারবাদ সম্পর্কীয়

ধারণাবলীর বলিষ্ঠ প্রকাশ। এরা একের সাথে অন্তে এমনভাবে মিশে পড़ला य जानामाভाবে এদের हिनटा भारी मुकर इर्स माँ फ़ाला। অবশ্য এরা ষ্থাসময়ে যার যার পাঠ সে সে অভিনয় করে যাবে; কিন্ত এখন এক ইসমাইলীয়া মণ্ডপে সকলেই একগোত্র এবং পরম্পর বিতর্ক-মুক্ত। ইমাম বা নেতা হলেন অনন্তকাল ধরে নব নব জীবনে বিকাশমান বিশ্বকারণের প্রতিরূপ। স্বভাবতঃই তিনি সর্বজ্ঞানের আধার। কালে কালে তিনি ধরার অবতীর্ণ হবেন কালোপযোগী জ্ঞান বিতরণের জন্মে এবং শিষ্য যখন ইমাম-নির্দেশিত পথে অগ্রসর হতে থাকবে, তথন তিনি সময় ও যোগাতা বুঝে তাকে পর্যায়ক্রমে জ্ঞান বিতরণ করে চলবেন। অতএব আপাতঃ দৃষ্টিতে যদিও উপরিউজ তত্বাবলীর সমাহারে গরমিল দেখা দিতে পারে, কিন্ত যথা সময়ে এবং যথা মত পরিবেশনের বেলায় সে সব মিলিয়ে যাবে। ইসমাইলীয়া আন্দোলনে মুক্তবৃদ্ধিবাদ তার সতত বিস্তারশীল শাখা প্রশাখা নিয়ে উৎপাটিত হয়ে যাবার ভরে একটি শক্ত ভিত্তির আশ্রর নিয়েছে। অনুষ্টের পরিহাস এই যে মুক্তবৃদ্ধির সমগ্র সম্বার কাছে যা সবচেয়ে আপঙ্ ত্তের, তেমন একটি ব্যাপারই দাড়িয়েছে তার চিরন্তন আশ্রররূপে। উষর কর্তৃত্ব মাঝে মাঝে নিজের প্রতিষ্ঠা বজায় রাথবার জন্মে গা ঝাড়া দিয়ে ওঠে এবং এই লা ওয়ারিস সন্তানকে আবার কৃক্ষিগত করে নের,—এ অবস্থার অতীত, বর্তমান ও ভবিষ্যতের জ্ঞানরাজী আত্মস্থ করতে সে আবার নোতৃন করে অনুমতি পেয়ে যায়।

দুর্ভাগ্যক্রমে সমসামরিক রাজনীতির সাথে ইসমাইলীয় আন্দোলনের যোগাযোগের ফলে এ আন্দোলনকে বুঝতে অনেক বিজ্ঞ ব্যক্তি ভূল করে বসেছেন। তাঁরা এর মধ্যে দেখেছেন—ম্যাক্ডোনাল্ড তাঁদের অক্সতম —কেবল-মাত্র আরব রাজনৈতিক ক্ষমতাকে ইরান ভূমিথেকে উৎখাত করবার উদ্দেশ্যে একটি প্রবল ষড়যন্তের রূপায়ন। এ সম্প্রদারের মধ্যে যে সব সরলচিত্ত চিন্তা-বীর সাধনার প্রেষ্ঠতম সোপানে আরোহণ করেছেন, তাঁদের দিকে দৃষ্টি না দিরেই কোনো কোনো ইতিহাসিক বলে গেছেন যে এরা ছিল একটি নির্ভূরতম

খুনে সম্প্রনায় এবং সব সময় এরা ওঁৎ পেতে থাকতো কি করে শিকারকে আওতার পাওয়া যার সে সন্ধানে। স্থায়তঃ এদের চরিত্র বিচার কালে আমাদেরও মনে রাখা উচিত, রক্তপিপাস্থ ধর্মান্দরলের কিরূপ বর্বর নিপীড়নের करन बता राय भर्यन जारात बकरे भन्ना व्यवनयन कतरज वाधा र्याहिन। সমগ্র সেমিতীয় জাতির কাছে ধর্মীয় কারণে গুগুহত্যা দোষাবহ বলে প্রতি-ভাত হয়নি। এমন কি, তাদের আইনেও সম্ভবতঃ তা শান্তিযোগ্য ছিল না। খৃষ্টীর ষষ্ঠদশ শতাব্দীর শেষাধে পর্যন্ত রোমের পোপ সেণ্ট বার্থোলোমিউ হত্যার মতো পৈশাচিক ক্রিয়ার অনুমোদন করেছেন। ধর্মীয় জোশ-এ উদুদ্ধ হওয়া সত্বেও গুপ্ত হত্যা যে অপরাধের শামিল, এ ধারণা একান্ত আধুনিক এবং এটি সহজ বিচার বুদ্ধির কথা যে আমাদের আধুনিক কালের পাপপূণ্যের ধারণা নিয়ে আমরা অতীতকালের কার্যকলাপের বিচার করতে পারি না। যে মহৎ ধর্মীয় আন্দোলন একটি বিশাল সামাজ্যের ভিত্তিভূমি কাঁপিয়ে তুলেছিল এবং কৃতকার্যতার সাথে নৈতিক দোষারোপ, অপবাদ উৎপীড়নের পাল। অতি-ক্রম করে শতাব্দীর পর শতাব্দী ধরে বিজ্ঞান ও দর্শনের সবল পোষকতা করে চলেছিল, তাকে শুধু মাত্র কতিপর স্থানীয় অপরাধপ্রবণ বাজির দারা পরিচালিত একটি ক্ষণস্থায়ী ও ক্ষীণজীবী রাজনৈতিক চক্রান্ত বলে কিছুতেই উড়িয়ে দেওয়া চলে না। ইসমাইলীয়া মতবাদ তার প্রারম্ভিক জীবনী শক্তির প্রায় সবটুকু হারাবার পরেও, এখন পর্যন্ত ভারত, ইরান, মধ্য এশিরা, সীরিয়া এবং আফ্রিকা মহাদেশের বিভিন্ন স্থানে একটি বিরাট মানবগোষ্ঠার নৈতিক আদর্শ নিয়ন্ত্রণ করছে; তা ছাড়া, ইরানের শেষতম চিন্তাধারা বা'বীয়বাদও मृलप रेममारेलीयावारमतरे वकि श्रमाथा।

এখন এ সম্প্রদায়ের দর্শন পদ্ধতির আলোচনায় আসা যাক্। বুজিবাদীদের শেষ পর্যায় থেকে এঁরা আলাহ্ সম্বন্ধে ধারণা আহরণ করেন।
এঁদের মতে, স্পষ্ট ও স্থিতির আদি কারণ আলাহ্র কোনো বিশেষণ
(attribute) নেই। তাঁর প্রকৃতিতে কোনো কিছু আরোপ করা চলে না।
উদাহরণতঃ, যখন আমরা তাঁতে শক্তিরপ গুণ আরোপ করি, অর্থাৎ তাঁকে

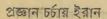
# 46)

### প্রজ্ঞান চর্চায় ইরান

শক্তিমান বলে মানি, তখন প্রকৃত পক্ষে আমরা মনে করি যে তিনিই শক্তির আধার বা শক্তিদাতা। যখন আমরা তাঁতে চিরন্তনতা আরোপ করি, তখন কুর আন যাকে 'আম্র' বা আলাহ র নির্দেশ বলে উল্লেখ করেছে, এবং যা ध्वःत्रभौन 'थन्क' वा आलार्त रुष्टित विभती छ—जारकरे हितछन वना रहा। তাঁর প্রকৃতিতে কোনোরূপ বিরোধ ভাব থাকতে পারে না এবং সব বিপরীত অন্তিম্ব তাঁর কাছ থেকেই প্রবাহিত হয়। এ ভাবে তাঁরা মনে করতেন যে যোরো'ষ্টার ও তাঁর শিশুদের কাছে যে সব বৈপরিতামূলক অন্তিম্ব ও ভাব অসমঞ্জস মনে হতো, তাঁরা সেগুলির মধ্যে সামঞ্জস্ত সাধন করেছেন। 'বছত্ব কি ?'-এ প্রশ্নের উত্তর খুঁজতে যেয়ে ইসমাইলীয়ারা উল্লেখ করেছেন তাঁদের মতে নিম্নোক্ত প্রাজ্ঞানিক স্বতঃসিদ্ধাটির ঃ এক থেকে মাত্র একই জন্ম নিতে পারে। তারা বলেন, কিন্ত যা জন্ম নেয়, তা জন্মদাতা থেকে সম্পূর্ণ ভিন্ন কোনো বস্তু নয়। প্রকৃত পক্ষে, তা রূপান্তরিত আদিসভাই বটে। তা হলে সেই আদি একম, সর্বপ্রথমে নিজেকে প্রথম চিৎশক্তি বা বিশ্ব কারণে রূপান্তরিত করলেন: এবং অতঃপর, নিজেকে এ ভাবে রূপান্তরণের ফলেই স্টি করলেন বিশ্বআত্মা। এই বিশ্বআত্মা চাইলো নিজেকে তার প্রাথমিক উৎসের সাথে সম্পূর্ণরূপে মিশিয়ে দিতে এবং এতে তার প্রয়োজন দেখা দিলো গতির এবং অবশেষে গতিশীল একটা পদার্থের রূপ গ্রহণের। এই উদ্দেশ্য সাধনকরে আত্মা স্মষ্টি করলো আকাশ মণ্ডলীর এবং তাদেরকে নির্দেশ দিলো নির্ধারিত बुखभरथ घुतरं ; जाजा जातं रुष्टि कतरना वस्ताजीत छेभागानावनी—य-সবের সংমিশ্রণে দৃশ্যমান বিশ্বজগত আকার গ্রহণ করলো। এই বছত্ব-র বাজারের মধ্য দিয়ে নিজের আদি উৎসের কাছে ফিরে যাবার অনন্ত প্রয়াসই অবশ্য আত্মার উপজীবা। ব্যক্তি-আত্মা সমগ্র বিশ্ব প্রকৃতিরই একটি প্রতিরূপ বিশেষ : জ্ঞানাহরণের পথে এগিয়ে চলার জন্মেই এর অন্তিত্ব। সময় সময় বিশ্বকারণ ইমাম-এর ব্যক্তিত্ব অবলম্বন করে ধরাধামে জন্মগ্রহণ করেন এবং আত্মাকে তার অভিজ্ঞতা ও জ্ঞানগম্যতা অনুসারে আলোক দান করেন। শেষ উদ্দেশ্য হলো, বছত্ব-র দৃশ্যাবলীর মধ্য দিয়ে ধীরে ধীরে পরিচালিত করে

নিয়ে আত্মাকে চিরন্তন একক-এর দেশে পোঁছিয়ে দেওয়া। বিশ্বআত্মা এ ভাবে যথন তার শেষ-লক্ষ্যে যেয়ে পোঁছায়, অথবা বলা যায় যে—তার অন্তরতম অন্তিত্বের কাছে ফিরে যায়, তখন তার মধ্যে ভাঙ্গন পর্যায় শুরু হয়। যে সব বস্তকণা সমাহারে তার বিশ্ব তৈরী হয়েছিল, সে সব বস্তকণা একে অপর থেকে বিচ্ছুরিত হতে থাকে—এ-সবের মধ্যে যা সৎপথাবলম্বী, তা একম্বর্যঞ্জক সত্য বা আল্লাহ্র দিকে ফিরে যায়; আর যা অসৎপথাবলম্বী, তা ফিরে যায় বৈচিত্র্য ব্যঞ্জক অসত্য বা শয়তানের দিকে। ই এই-ই হলো ইসমাইলীয়া দর্শনের একটি সংক্ষিপ্ত পরিচিতি। শাহারিস্তানী বলেছেন যে এ হলো দার্শনিক এবং মানীপদ্বী ধারণাবলীর এমন একটি অপূর্ব মিশ্রণ, যা তার সাধককে অল্লে অল্লে বিভিন্ন অলি গলি পার করে এনে ক্রমণঃ সংশয়বাদের মোহমধুর মারপ্রান্তে উপস্থিত করে। তারপর জিজ্ঞাস্থ সাধক যখন আরও এগিয়ে যায়, তখন সে নিজেকে দেখতে পায় আধ্যাত্মিক রাজ্যে সম্পূর্ণ বিমুক্ত পুরুষরূপে। এখানে আচার-বিচারের প্রশ্ন তাকে আর কোথাও বাধা দেয় না। আনু-র্চানিক ধর্ম পদ্ধতিকে সে দেখতে পায় কতকগুলি প্রয়োজনীর মিথ্যাকে পরম্পর সাজিয়ে তোলা একটা কেল্লারূপে।

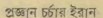
ইসমাইলীয় মতবাদই হলো সমসাময়িক দর্শনের সাথে বিশ্বপ্রকৃতি সংক্রান্ত খাটি ইরানীয় মনোভাবের মিলন সাধনের সর্বপ্রথম প্রয়াস। দিতীয়তঃ— এই মিলন কেন্দ্রে দাঁড়িয়ে কুর্আন-এর রূপক ব্যাখ্যার সাহায্যে ইসলামের পুনর্ব্যাখ্যার শক্তিমান প্রচেষ্টাও এতে রয়েছে। এ পদ্বা স্থুকী সাধকেরাও পরে অবলবন করেছিলেন। ইসমাইলীয়া মতে যোরো'গ্রীয় আহরিমন বা শয়তান পাপাসক্ত অক্সায় স্বষ্টিকারী নহেন; বরঞ্চ তিনি হলেন সনাতন একত্ব লঙ্খনকারী এবং একত্বকে ভেক্ষে বাহ্ম দৃষ্টিতে বিচিত্ররূপে প্রতিভাতকারী নীতিরূপ। বিশ্বজগতের পর্যবেক্ষণমূলক বৈচিত্রের কারণ নির্ণয় করতে যেয়ে যে আদিম সত্বার প্রকৃতিতেই কিছু না কিছু গরমিলের নীতি স্বীকার করে নিতে হচ্ছিল—এ ধারণা পরে পরে আরও পরিবর্তিত রূপ পায়। শেষ পর্যন্ত, চতুর্দশ শতাকীতে ইসমাইলীয়াপন্থীদের এক দূরতর প্রশাখা হুরুফী-



সম্প্রদার একদিকে সমকালীন স্থানীবাদ ও অন্থ দিকে খৃষ্টীর ত্রিছবাদের সাথে নিকট সম্বন্ধে এসে পড়েন। ছর্কফীদের মতে, 'কুন্' (হও) হলো আল্লাহ্র চিরন্তন নির্দেশ। এ স্বরং অ-স্ট কিন্তু অক্থান্থ স্টির স্কুচনাকারী। স্টি হলো এ নির্দেশের বাহ্বিক রূপ। ''এই নির্দেশ-বাক্যের অবর্তমানে আল্লাহ্র গৃঢ় অন্তিত্ব করা অসম্ভব হতো; কেন না, আল্লাহ্ ইন্দ্রিরানুভূতির অতীত।"<sup>২০</sup> স্থতরাং এই নির্দেশবাকাই পরম পিতাকে প্রতিভাত করবার উদ্দেশ্যে মরিয়ম-জঠরে নিজেকে মাংসাচ্ছাদিত করেছিল। <sup>২১</sup> সমগ্র বিশ্ব-প্রকৃতিই আল্লাহ্র এই নির্দেশ-বাক্যের প্রকাশরূপ। এর মধ্যেই তিনি পরিব্যাপ্ত।<sup>২২</sup> বিশ্বজগতে বিচরণশীল প্রত্যেকটি আত্মা আল্লাহ্ তেই অবন্থিত; প্রত্যেকটি পরমাণু চিরন্তন সঙ্গীতে মুখর; <sup>২৩</sup> জীবন সর্বব্যাপী। যাঁরা বস্তর অন্তর্রালে নিগূঢ়তম সত্যের সন্ধানী, তাঁদের কর্তব্য নামের মাধ্যমে নাম মরের খোঁজ নেওয়া; <sup>২৪</sup> নামেরই মধ্যে নামমর প্রচ্ছা এবং প্রকাশমান।

# (৩) যুক্তিবাদ-বিরোধী প্রতিক্রিয়া আশ আরী পন্তীগণ

প্রাথমিক আব্বাসীয় খলীফাদের পৃষ্ঠপোষকতা লাভ করে যুক্তিবাদ মুসলিম জগতের বিভিন্ন সাংস্কৃতিক কেন্দ্রে দিন দিন প্রসার লাভ করতে থাকে। এর সামনে প্রথম শক্তিশালী বাধা আসে খৃষ্টীয় নবম শতান্দীর প্রথমাধে আশ্ আরীয় আন্দোলন থেকে। প্রবল শক্তিধর এবং উল্পোগী পুরুষ আল্ আশ্ আরী ৮৭০ খৃষ্টান্দে জন্মগ্রহণ করেন। তাঁর শিক্ষাদীক্ষাও সমাপ্ত হয় মু'তাযিলা শিক্ষকদের কাছে। কিন্তু এই বিভাবত্তা তিনি নিয়োজিত করেন যুক্তিবাদের পদ্ধতির সাহায়েই মু'তাযিলাদের এতকালের অশেষ পরিশ্রমে গড়ে তোলা যুক্তির প্রাসাদ ধূলিলুন্তিত করে দিতে। বস্ রায় মু'তাযিলাপন্থীদের যে নবাদল গড়ে উঠেছিল তাঁদের নেতা আল্জুবায়ী ২৫



ছिলেন আল-আশ্আরীর গুরু। গুরু-শিষ্যে আলোচনাচ্ছলে প্রারশঃই বাদানুবাদ চলতো; ২৬ ক্রমশঃই এই বাদানুবাদের ফলে দু'জনে আলাদা মতামত পোষণ করতে আরম্ভ করলেন এবং শেষতক্ দৃ'জনার মধ্যে জীবনের জত্মে ছাড়াছাড়ি হয়ে গেল। আল্-আশ্ আরী মৃ'তাষিলা মত সরাসরি পরিত্যাগ করে তার বিরুদ্ধে লাগলেন। স্পিটা (Spitta) বলেন, আল্-আশ্ আরীর আন্দোলনের আরও একটি দিক্ আমাদের বিশেষভাবে প্রণিধানযোগা। তিনি ছিলেন একান্তভাবে কাল-প্রগতির সন্তান এবং কালের প্রয়োজনে তখন যে সব নোতুন নোতুন ভাবধারা একের পর এক দেখা দিচ্ছিল, তিনি সে সবও সহজেই আয়ত্ব করে নেন। তাঁর এবং তাঁর সতীর্থদের মধ্যে সে কালের রাজনৈতিক ও ধর্মীয় ভাবধারার প্রতিফলন থোলাখলিভাবে লক্ষাণীয়। শৈশবের শিক্ষাদীক্ষা তিনি পেয়েছিলেন গোঁড়া সম্প্রদায়ের কাছে; তারপর তাঁর যোবন কাটে মু'তাযিলা প্রভাবে। অতএব তাঁর সমগ্র জীবনব্যাপী দেখা গেল একদিকে শিশুস্থলভ অসহায়তার সাথে ধর্মের কাঠামোকে আঁকড়ে ধরবার চেষ্টা, আবার অক্সদিকে অপরিপক ও অসম্পূর্ণ বৃদ্ধি নিয়ে যুক্তির পেছনে ধাওয়া করবার প্রবণতা। এ দুই বিরুদ্ধ শক্তি তাঁর সমগ্র চালচলন ও কর্ম প্রচেষ্টাকে এমন নিবিড্ভাবে আচ্ছাদিত করে রেখেছিল যে, এদের একটি অন্টাটিকে শেষবারের মতো পরাস্ত করবার উদাহরণ তাঁর জীবনে অলভ্য।<sup>২৭</sup> মৃ'তাযিলা চিন্তাধারা (যেমন, আল্জাহিষ্-এর কার্যক্রম ) পরিপূর্ণভাবে শুখলমুক্তি প্রয়াসী; এ পথে চলতে যেয়ে কোনো কোনো ক্ষেত্রে পথিক এসে পোঁচেছে নেতিবাচক দৃষ্টিভঙ্গীতে। আল্-আশ্আরীর আন্দোলনের লক্ষ্য হলো দিবিধ। প্রথমতঃ ইসলামের মধ্যে চুপেচাপে যে সব অনৈসলামিক ভাবধারা ঢুকে পড়েছে, সেণ্ডলিকে সমূলে উৎপাটন; দ্বিতীয়তঃ, মানুষের ধর্মীয় চেতনার সাথে ইসলামী ভাব-थातात मामक्षण विधान । युक्तिवान वा मु'oायिनावारात উদ्দেশ माँ फ़िराहिन বাস্তবকে নির্ভেজাল যুক্তির আলোকে অবলোকন করা; এর ফলে ধর্ম ও দর্শনের আলাদা দৃষ্টিভঙ্গি মু'তাযিলাপন্থীদের কাছে লোপ পেয়েছিল এবং

কার্যতন বাছিত হয়ের প্রাক্ত দশক্ষ দশক্ষারা ধারণা ও বাঁটা চিতামূলক স্পলিক দশক্ষারা ধারণা ও আর্বার ক্ষাত্রা করতে। তর্মতার মারুমের সাত্রাক্তার মারুমের ক্রান্ত্রারা প্রতির ক্রান্ত্রারা প্রত্যাত্রারা প্রত্যাত্রারা প্রত্যাত্রারা প্রত্যাত্রারা প্রত্যাত্রারা প্রত্যাত্রারার প্রত্যাত্র প্রত্যাত্রারার প্রত্যাত্রার প্রত্যাত্রার প্রত্যাত্রার প্রত্যাত্র প্রত্যাত প্রত্যাত্র প্রত্যাত্র প্রত্যাত্র প্রত্যাত্র প্রত্যাত্র প্রত্যাত প্রত্যাত্র প্রত্যাত্র প্রত্যাত্র প্রত্যাত্র প্রত্যাত্র প্রত্যাত প্রত্যাত্র প্রত্যায় প্রত্যাত্র প্রত্

त्रवात होता है। विक भटणत निर्वाए शक्वीएव विव्यवनी वाप भिटन बुक्ति भारथ करमेत शक्रीएत एशत्रहे कियानील । जाल, जाम, प्रात्रीत मत्नानां हिल कुराय मान्यिय र्शन कर्ष वर्षाह वर्षः वार्यात्रय वर्ष कर्ष वा क्या वाय याम् यावारात्र अववारम् विक्रिक त्यत्र च वा स्वायना करवन (य, विन करवि एक्यूव व्यत्त्रत्व करत्र हलाए स्वरंत्र शास योखवामोरमंत्र भरवर्षे वरम शर्फन । विद्यायी यजीव मरले छ एकाछ हम । यजी जावात योखवाम विद्रायी बन् रूत भा प्रांतन राष्ट्र मा प्रांतन नार वरल थाए जात वर यांकवान-क्रवन । अभवन नगवाव शाख जवांत्र वा ज्वांत्र वव जाववात्रों जावून कून् जान-जारम शरमालनवाम (Doctrine of Necessity)-जरमन जानणाननी 'जार्डता' एष्ट्रक कृष्कारथे मारथ नाकि, करत तन वर् हात स्थामक कूमी ७ कूछ, तुमान कर्ष समम् शाज्यारत ममुयोन इरस थाकरलाय, यह इसाम कर्य केमान द्राया ७ १व प्रांत्रभारत्रव विकृत्य अपन लाज्यात्नव (वंदाव ब्रिक्ट विविध स्वरित क्रिया क्रिया क्रिया क्रिया है। विविध स्वरित क्रिया विविध (चवाय ऋग्राया चवः अधिराय अव्कश्र लाखार्य य ४८ : किंद्र शार्वप्रति (सन्धा भारा जारवायन क्रांट्यन । कादा हाराद क्यांट्यन (ये, कावायन राष्ट्राई करत छात्र। त्यां छाष्ठेवासी ववः त्यां भूष्ट्यां मुख्यू किवासीतम मामाभास वकि त्नाष्ट्रन र्शनदास मध्येन भिरलन । जादाश्व मुख्यीकवाम महकाछ वामानुवारमद्व दिवास विकास स्यास जास्त्रीमधोदा जाहार्ट्र छन्विलो अःकार चळवामरक कर्ष् इत्क भूनः अधिकि कता हाए। वात्र किंहरे हिन ना। मुं जायनानानान भूक रतना, जात अकृष्ण प्रतिकशाय भश्य 'अरि' दो जेयतानूरमत्नात व्यवः, जात्र,-जाभ्,जाद्रात त्वष्ट्र त्य भावानुभावा शाष्ट्र जात्मालन

## अखान क्वांत हेतान

'ওহি' বা ঈশ্বরানুদেশের সামঞ্জন্ম বিধান করা অসন্তব হয়ে দাঁড়িয়েছিল। এ সমস্থার সমুখীন হরে বাকিলানী ২৯ কতকগুলি খাঁটি প্রাজ্ঞানিক স্থুত্রের দিকে হাত বাড়ান এবং সেগুলিকে নিজ ধর্মতত্বের অন্তর্ভু করে নেনঃ যেমন—বস্তু একটি স্বতম্ব একক; গুণের মধ্যে গুণ বিরাজ করতে পারে না; সম্পূর্ণ বায়ুমুক্ত স্থানের অবস্থিতি সম্ভবপর—ইত্যাদি। এভাবে এ সম্প্রদায়ের ধর্মীয় বিচার-বিবেচনা দর্শনের ভিত্তিভূমির উপর প্রতিষ্ঠা লাভ করে। উপস্থিত ক্ষেত্রে এ দিকটিই আমাদের প্রণিধানের বিষয়। অতএব এঁদের শাস্তানুগামী ধর্মবিশ্বাসের সমর্থন প্রচেষ্টা নিয়ে ( যেমন ঃ কুর্আন অ-স্ট ; আল্লাহ্ কে চর্মচক্ষে দেখতে পাওয়া সন্তব ইত্যাদি) আমাদের এখন কিছু বক্তব্য নেই; কিন্ত তাঁদের ধর্মীয় বাদানুবাদের মধ্যে যে সব প্রাজ্ঞানিক মাল-মশলা বিক্ষিপ্তভাবে ছড়িয়ে রয়েছে, সেগুলিকে কুড়িয়ে এনে আমরা দেখবার চেষ্টা করবো দর্শনশাস্ত্রের অঙ্গনে তাঁদের দান কি। অবশ্য তাঁদের তাগিদ-এর মলে যা কাজ করেছিল, তা দর্শন প্রচেষ্টা নয়। সমসাময়িক দার্শনিকদের মুকাবিলা না করে উপায় অতএব দার্শনিকদেরকে দর্শনের ভাষায় জবাব দেবার জ্যেই বিশেষ করে তাঁদের ধর্মকে দর্শনের বস্তালক্ষার পরাতে হয়েছিল। এভাবে ইচ্ছায় হোক বা অনিচ্ছায় হোক্, তাঁরা নিজেদের মনোভাব বৈশিষ্টো মণ্ডিত একটি জ্ঞানতত্ত্বের ( theory of knowledge ) উদ্ভাবন করেন।

আশ্ আরী পছীদের মতে, আলাহ্ হলেন আদিতম অপরিহার্য অস্তিত্ব (ultimate necessary existence) স্বরূপ এবং ''তাঁর গুণাবলী তাঁর অস্তিত্বেই রয়েছে;'' <sup>৩০</sup> তাঁর অস্তিত্ব (ওজুদ) এবং প্রকৃতি (মা'হিয়াত) অভিন্ন। গতির সাময়িক প্রকৃতি সংক্রান্ত মতবাদ ছাড়াও, তাঁরা নিম্নোক্ত যুক্তিবয়ের সাহাযো আদিকারণের অস্তিত্ব প্রমাণ করেছেন ঃ

(ক) তাঁদের মতে, সব বস্তুই নিজ নিজ বাহ্যিক অন্তিত্ববিচারে এক; কিন্তু এই একত্ব সত্ত্বেও তাদের গুণ বিভিন্ন, এমন কি প্রম্পর বিপরীত ধর্মী। (52)

### প্রজ্ঞান চর্চায় ইরান

বস্তুর এই পর্যবেক্ষণমূলক বিভিন্নতার হেতুম্বরূপ একটি আদিকারণের ধারণায় আসতে হয়।

(খ) কোনো অনিয়ত (contingent) বস্তু বিনা কারণে অন্তিত্ব লাভ করতে পারে না; বিশ্বজগত অনিয়ত; অতএব এর অন্তিত্বের পেছনে কোনো কারণ থাকতেই হবে। সেই কারণ হলো আদিকারণঃ আল্লাহ্।

বিশ্বজগত যে অনিয়ত, তা তাঁরা প্রমাণ করেছেন নিম্নলিখিতরূপে ঃ

এ বিশ্বজগতে যা কিছু রয়েছে, তার সব কিছুই হয়তো বস্তমূলক, না হয় গুণাত্মক। গুণের উদ্ভব স্পষ্ট; বস্তর উদ্ভবের মূলে এই সত্য রয়েছে যে কোনো বস্ত গুণ রহিত হয়ে অবস্থিতি কয়তে পারে না। গুণের উদ্ভব থেকে বস্তুর উদ্ভবন অবধারিত হয়ে পড়ে; তা না হলে বস্তুর অবিনশ্বরতা থেকে গুণও অবিনশ্বরতা লাভ কয়তো।

এ যুক্তির প্রকৃত তাৎপর্য বুকতে হলে, প্রথমে আশ্ আরীয় জ্ঞানতত্ব বুকে নেওয়া দরকার। বস্তু কি १—এ প্রশ্নের উত্তর দিতে যেয়ে আশ্ আরী-পন্থীরা আরস্তর চিস্তা পর্যায়বাদ (Aristotalian categories of thought) সম্বন্ধে পুন্থানুপুন্থ আলোচনা করে এই সিদ্ধান্তে উপনীত হন যে বস্তুর নিজস্ব কোনো দ্রব্যপ্তন (properties) নেই। ত তাঁরা বস্তুর প্রথম স্থানীয় ও দিতীয় স্থানীয় ওণের মধ্যে কোনো প্রভেদ মানলেন না এবং সব-তিলিকেই বললেন প্রতায়মূলক সম্পর্ক মাত্র। এমন কি, বস্তুর গুণকেও তাঁরা বললেন আকন্মিক ঘটনামাত্র—যা না থাকলে বস্তুর অন্তিম্ব সন্তব হতো না। বস্তু বা পরমাণু ইত্যাদির ধারণা তাঁরা ভাসাভাসা অর্থে ব্যবহার করলেন বস্তুর বাহ্যিকরূপ বুঝাবার জন্তে। কিন্তু বিশ্বজগত আল্লাহ্র স্কট্ট—ধর্মাগ্রমী এই মতবাদের পোষকতায় যুক্তিজাল বিস্তার করতে যেয়ে তাঁরা শেষতক্ তাকে কতকগুলি প্রত্যারের স্কুম্বল প্রকাশ মাত্র বলে স্থীকার করে নিতে বাধ্য হলেন। এখানে বার্কলী (Berkley)-র মতো তাঁরাও বললেন যে এ আল্লাহ্র ইচ্ছার অভিবাক্তি ছাড়া আর কিছু নয়। মানবীয় জ্ঞানকে শুধুমাত্র একটি পর্যায়ক্রমরূপে না দেখে বরং একটা প্রচেটার পরিণতি বলে

প্রমাণ করতে যেয়ে কা'ণ্ট তাঁর স্থপ্রসিদ্ধ ধারণা 'Ding an sich' (thing-initself)-এ এসে থেমে গিয়েছিলেন; কিন্তু আশ্আরী-পন্থীরা আরও কিছু গভীরে অন্তর্নৃষ্টি সঞালনের চেষ্টা করেন। তাঁরা সমসামন্ত্রিক সংশ্রমূলক যুক্তিবাদের বিরুদ্ধে যেয়ে ঘোষণা করেন যে তথাক্থিত অন্তনিহিত সত্বা মাত্র সেই পরিমাণ অস্তিত্বশীল, যে পরিমাণে তা জ্ঞানের আওতার আসে। অতএব দেখা যাচ্ছে যে এঁদের প্রমাণ্বাদ শেষ পর্যন্ত লোট্যে ( Lotze )-৩২ এর ব্যাখ্যাত মতবাদেরই সম পর্যায়ে এসে দাঁড়ায়। লোট্যে-র 'বাহা দৃষ্টিতে ধৃত বাস্তব অস্তিত্ব'-বাদকে রক্ষা করবার সমস্ত প্রয়াস সত্তেও শেষ পর্যন্ত সে অন্তিত্ব সম্পূর্ণরূপে ভাবরাজ্যে অন্তর্ধান করে। কিন্ত লোট্যে র মতো তাঁরা তাঁদের পরমাণুরাজীকে অনন্ত আদি সন্থার আন্তরিক কর্মধারারূপে বিশ্বাস করতে পারেন নি। তাঁদের নিকলুষ একেশ্বরবাদ-প্রীতি অতান্ত প্রবল ছিল। বস্তুর বিশ্লেষণ ব্যাপারে তাঁদেরকে বাধ্য হয়ে বার্কলীর মতো সরাসরি তাঁদের সহজাত বৃদ্ধি-আশ্রয়ী বাস্তববাদের যোগাযোগের ফলেই বোধ হয় তাঁরা পরমাণু ( atom )-শব্দের ব্যবহার এড়িয়ে যেতে পারেন নি এবং এর সাহায্যে তাঁদের আদর্শবাদকে কিছুখানি বাস্তবভিত্তি দেবার প্রয়াস পেয়েছেন। আনুষ্ঠানিক ধর্মের পক্ষে দৃঢ় থাকতে যেয়ে তাঁরা দর্শনকে সব সময়েই সমালোচকের দৃষ্টি দিয়ে দেখেছেন; এই অনিচ্ছাকৃত দর্শনিকতা তাঁদের ক্রমণঃ শিক্ষা দেয় নিজেদের ধর্মবিশ্বাস নিয়ে একটা নিজস্ব প্রাজ্ঞানিক পদ্ধতি গড়ে তুলতে।

এ ক্ষেত্রে একটী অধিকতর গুরুত্বপূর্ণ এবং দার্শনিক বিচারে বিশেষ করে প্রণিধানযোগ্য বিষয় হলো আশ্ আরীয়দের কার্য-কারণ সম্পর্কের প্রতি মনোভাব। ৩৩ একদিকে যেমন মু'তাযিলাপছীদের বিরুদ্ধে দাঁড়িয়ে "আল্লাহ্ সম্প্রসারণশীল না হওয়া সত্বেও চর্মচক্ষে দৃষ্টিগোচর হতে পারেন"— এ মতবাদ প্রচারের বেলার তাঁরা আলোক-বিজ্ঞানের সমুদয় তথ্যাবলী অস্বীকার করেন, ৩৪ অন্তদিকে অলোকিক ঘটনাবলীর সন্তাবনাকে

# (39)

### প্রজ্ঞান চর্চায় ইরান

শীকৃতি দিতে গিয়ে তাঁরা কার্য-কারণ নীতিকেই একেবারে উড়িয়ে দেন। গোঁড়া ধর্মপন্থীরা একই সাথে অলোকিকতার সন্তাবনা এবং বিশ্বজনীন কার্যকারণ-নীতির অন্তিত্ব—দুইই বিশ্বাস করতেন। তাঁদের মতে, আল্লাহ্ যখন কোনো আলোকিক ক্রিরা সম্পাদন করতে যান, তখন তিনি কার্যকারণ নীতিকে সাময়িক ভাবে মূলতুলি রাখেন। কিন্তু আশ্আরীয়রা মনে করতেন যে কারণ এবং কার্য একই ধরণের হতে হবে; অতএব তাঁরা গোঁড়া ধর্মপন্থীদের মত গ্রহণ করতে পারেন নি এবং এই সিদ্ধান্তে উপনীত হন যে (কার্য কারণে অন্তনিহিত) ক্ষমতার ধারণা অর্থশৃষ্ঠ; আমাদের জ্ঞানের দেড়ি কতকগুলি হালকা আভাষ মাত্রে পর্যবসিত এবং এ সবের ঘটনা-পরম্পরা আল্লাহ ই নির্ধারিত করে দেন।

আল গাযালী (মৃত্যু ১১১১ খুটাব্দ) র চিন্তা ধারার উল্লেখ না করে আশ্-আরীপন্থীদের প্রজ্ঞান চর্চার ইতিহাস কিছুতেই শেষ করা চলেনা। গোঁড়া ধর্মপন্থীদের অনেকে তাঁকে ভূল বুঝে থাকলেও তিনি সর্বকালের মুসলিম ধর্মীয় ক্ষেত্রে একজন বিরাটতম ব্যক্তিত্বরূপে বিরাজমান থাকবেন। এই অসাধারণ শক্তিমান সংশ্রবাদী তাঁর দর্শনালোচনায় যে পত্বা অবলহন করেন, তা বছকাল পরে ডেকার্টস (Descartes)-এর দারা প্নরাবিছত হয়।<sup>৩৫</sup> ''হিউমের সাত শতাব্দী পূর্বে তিনি নিজ ক্ষুরধার যুক্তির সাহায্যে কার্যকারণ শুখল বিচ্ছিন্ন করে দেন।"<sup>৩৬</sup> তিনিই সর্ব প্রথম স্থানভাবে দর্শন তত্বাবলীকে খণ্ডন করতে আত্মনিয়োগ করেন। গোঁড়া ধর্মপন্থীদের মনে যুক্তিবাদের প্রতি যে নিদারুণ বিভিষিকা জমাট বেঁখেছিল, তিনিই তা সম্পূর্ণরূপে দুরীভূত করেন। প্রধানতঃ তাঁর প্রভাবেই লোকেরা আনুষ্ঠানিক ধর্ম ও প্রজ্ঞানের চর্চা একসাথে আরম্ভ করে। এভাবেই এমন একটি উদারতর শিক্ষার ধারা প্রবৃতিত হয় যার ফল স্বরূপ আমরা শাহারি-ন্তানী, আর্-রাযী এবং আল্ ইশ্রাকীর ম্যায় পণ্ডিত ব্যক্তিদের সাক্ষাৎ পাই। গাযালীর চিন্তাশীলতার বৈশিষ্ট্য তার নিম্নোদ্ধত বক্তব্য থেকে (वाका बात :

''দৈশব থেকেই আমি স্বাধীনভাবে চিন্তা করতে এবং নিজস্ব সিদ্ধান্তে পৌছাতে চেন্তা করতাম। এর ফলে আমি কর্তৃত্বের বিরুদ্ধে বিদ্রোহী হয়ে উঠি এবং বাল্যকাল থেকে যে সব বিশ্বাস আমার অন্তরে পোষণ করতাম সেগুলির গুরুত্ব কমে যায়। আমার মনে এ সত্য প্রতিভাত হলো যে, এ সব কর্তৃত্ব মূলক বিশ্বাস ইছনী, খুটান এবং অক্যাক্ত ধর্মাবলদ্বীদের সকলেই পোষণ করে। সত্যিকার জ্ঞান সর্ব প্রকার সন্দেহ থেকে বিমুক্ত থাকা চাই। উনাহরণতঃ, এ'লী একটী স্বতঃসিদ্ধ যে দশ তিনের চেয়ে বেশী। কোনো বাক্তি যদি তার লাঠিকে সাপে পরিণত করে বিশ্বাস করাতে চার যে তিন দশের চেয়ে বেণী, তাতে অবশ্য তার কলা কোশলের বাহাদুরী স্থচিত হবে, কিন্তু তার কথা সত্য বলে মেনে নেওয়া চলবে ন।।" ত্ব

অতঃপর তিনি সর্বধর্মেরই 'নিশ্চিত জ্ঞান পরিবেশনের দাবী' পরীক্ষা করতে লেগে যান এবং অবশেষে স্থফিবাদে এসে প্রকৃত সত্যের সন্ধান লাভের কথা ঘোষণা করেন।

আশ্ আরীর সম্প্রদার বস্তর প্রকৃতি সম্বন্ধে যে থারণা পোষণ করতেন, তাঁদের কঠোর একেশ্বরবাদের সাথে মিল রেখে তার সাহায়ে মানুষের আত্মার প্রকৃতি বিচার তাঁদের পক্ষে নিরাপদ ছিল না। একমাত্র আল্ গাযালীই এই প্রশ্ন যথাযথ গুরুত্ব দিয়ে বিবেচনার প্রয়াস পান। অবশ্য আলাহ্র প্রকৃতি সম্বন্ধে তাঁর খাটি মত কি ছিল, তা আজ পর্যন্ত সঠিকভাবে নির্ধারণ করা সন্তব হয়নি। জার্মান মনীষী বর্জার ও সল্জার (Borger and Solger)-এর মতোই, বোধ হয়, তাঁর মধ্যে স্ফ্রী সর্বেশ্বরবাদ এবং আশ্ আরীর ব্যক্তিত্ব-বাদের এক রকম মিলন ঘটেছিল। এ কারণে সত্যিকরে বুঝতে পারা কঠিন যে তিনি কি একজন খাঁটি সর্বেশ্বরবাদী ছিলেন, না লোটযে-র মতো একজন 'ব্যক্তিত্বান সর্বেশ্বরবাদ'-পন্থী ছিলেন। আল্-গাযালীর মতে মানবাদ্মা অনুভৃতিশীল। কিন্তু এই অনুভূতি-ক্ষমতা শুধু মাত্র এমন বন্তু বা সন্থার গুণ-রূপে বিরাজ করতে পারে, যা দেহ সংক্রান্ত সর্বগুণবন্ধন থেকে সম্পূর্ণ মৃক্ত। তাঁর 'আল্মদ্ নুন'-গ্রন্থে ভিচ তিনি দেখিয়েছেন, কেন হযরত রস্থল্লাহ্ম

আত্মার প্রকৃতি সম্পর্কে ব্যাখ্যা দানে বিরত ছিলেন। তিনি বলেন ঃ মানুষের মধ্যে দুই শ্রেণী রয়েছে—সাধারণ মানুষ আর চিন্তাশীল মানুষ। সাধারণ মানুষ জড়ত্বকে অন্তিত্বের একটি শর্ত বলে মনে করে; অতএব তারা অ-জড় বস্তুর ধারণা করতে পারে না। চিন্তাশীল ব্যক্তিরা যুক্তিতর্কের দ্বারা পরিচালিত হয়ে আত্মার সম্বন্ধে এ হেন ধারণায় উপনীত হন, যাতে আত্মাহ, এবং ব্যক্তি—আত্মার পার্থক্য লোপ পায়। আল্ গাযালী নিজের চিন্তাম্পত্রে এ পথে এগিয়ে বুঝতে পারেন যে তিনি সর্বেশ্বরবাদের দিকেই ঝুঁকে পড়েছেন। তারপর তিনি আত্মার নিগৃত্ব প্রকৃতি সম্বন্ধে নীরব থাকাই সমীচীন মনে করেন।

আল্-গাযালীকে সাধারণতঃ আশ্ আরী-পছীদের মধ্যে গণনা করা হয়।
কিন্তু আশ্ আরীয় মতকে তিনি জনসাধারণের জন্ম সর্বেণ্ডেই বলে স্বীকার করা
সত্তেও, তাঁকে খাঁটি আশ্ আরীয় বলা চলে না। মওলানা শিব্লী তাঁর
'ইল্মুল্, কালাম' গ্রন্থের ৬৬ পৃষ্ঠার উল্লেখ করেছেন যে "আল্ গাযালীর মতে
বিশ্বাসের নিগৃঢ় তত্ব অপ্রকাশ্য; এ কারণে তিনি সাধারণ মানুষের কাছে
আশ্ আরীয় তত্বকথা প্রচারে উৎসাহ দিতেন, কিন্তু নিজের ব্যক্তিগত সাধনায়
লব্ধ তথ্যাবলী গোপন রাখবার জন্মে নিকট শিষ্যদেরকে বিশেষভাবে খবরদারী করতেন।' তাঁর একদিকে আশ্ আরীয় ধর্মপদ্ধতির প্রতি এই মনোভাব
এবং অন্মদিকে দার্শনিক পরিভাষায় কথা বলার ঝোঁক লোকমনে স্বতঃই
সন্দেহের উদ্রেক করেছিল। ইবনে জও্যী, কাষী ইয়াষ্ এবং আনুষ্ঠানিক
ধর্মাচারীদলের অন্যান্থ বিশিষ্ট ও নেতৃস্থানীয় ব্যক্তিরা তাঁকে প্রকাশ্যভাবে
'পথন্রেট' বলে ঘাষণা করেছিলেন। এমন কি, ইয়াষ এতদূর এগিয়েছিলেন
যে তিনি স্পেনে আল্ গাষালীর দার্শনিক ও ধর্মীয় গ্রন্থাবলীর যেটি যেখানে
পাওয়া যায় তার সবগুলিই অবিলম্বে ধ্বংস করে দিতে নির্দেশ দিয়েছিলেন।

অতএব পরিকার দেখতে পাওয়া যাচ্ছে যে, একদিকে মু'তাযিলা বিতর্কবৃদ্ধি যেমন আলাহ্র ব্যক্তিত্ব সম্পূর্ণ ধ্বংস করে দিয়ে তাঁকে কেবল মাত্র একটা সংজ্ঞাতীত বিশ্বজনীনতায় পর্যবসিত করেছিল, তেমনই যুক্তিবাদ বিরোধী আন্দোলন ব্যক্তিত্বাদকে পোৰণ করা সত্তেও বিশ্বপ্রকৃতির

বাহ্যিক বাস্তবতার বিলোপ সাধন করেছিল। নয্যাম-এর 'পরমাণুর বাস্ত-বায়ন' <sup>৩৯</sup>-মতবাদের প্রসার সত্বেও, মৃ'তাষিলীয়মতে এই প্রমাণু বা অণুকণিকার একটি স্বাধীন বাস্তব সত্বা আছে বলে মনে করা হতো; অপর পক্ষে আশ ্আরীয় মতে এ আলাহ্র ইচ্ছাশক্তির একটা ধাবমান মুহুর্ত ছাড়া আর কিছুই নয়। একদল প্রকৃতিকে বাঁচিয়ে রেখে ধর্মাশ্ররী ঈশ্বরকে অস্বীকার করেছে; অন্তদল আনুষ্ঠানিক ধর্মপন্থীদের ধারণাশ্রয়ী ঈশ্বরকে বাঁচাতে যেয়ে প্রকৃতিকে বলিদান করেছে। যুগব্যাপী এই ধর্মীয় বিতর্ক থেকে দুরে দাঁড়িয়ে আল্লাহতে তন্ময় সুফী সম্প্রনায় অন্তিত্বের এই উভয় দিককেই আধ্যাত্মরসে সঞ্জীবিত করে বাঁচিয়ে তুলতে প্রাস পেয়েছেন। তাঁর। সমগ্র বিশ্বজগতকে মনে করলেন বিশ্ববিধাতার আত্মাভিব্যক্তিস্বরূপ এবং এ উচ্চতর দৃষ্টি ভঙ্গি নিয়ে তাঁরা যুধামান পূর্বস্থরীদের বিতর্কের মীমাংসা দেখতে পেলেন। তাঁদের সামগ্রিক দৃষ্টিতে বিরোধের দৃইপ্রান্ত একই দিগন্তরেখায় এসে মিশলো। স্ফীদের কথিত 'কার্চকঠিন যুক্তিবাদে'র গভীরতর স্তর নিংড়েও সংশয়বাদী जान्गायानी जाजात ज्थितम जारतन कतराज भातरनन ना ; निर्कना জ্ঞান চর্চার পথে তিনি উষর মরু কলরে, মাঠে ঘাঠে ঘুরে শুশুহাতে ফিরে এলেন; অতঃপর তিনি মানবীয় হৃদয়াবেণের আরও গভীরতর স্তরে পোঁছে তবে প্রশান্তির সাক্ষাৎ লাভ করলেন। স্থফীরা ইসলামী ধর্ম পদ্ধতির পক্ষ-সমর্থনের খাতিরেই যে শুধু আল্গাযালীর সংশ্রবাদের উল্লেখ করেছেন, তা নয়; বরঞ্চ আরও একটি উচ্চতর জ্ঞানের উৎসের প্রয়োজনীয়তা যে মানব জীবনে দেখা দেয়, তাও তাঁরা এ-থেকে প্রমাণ করেন। এক্ষেত্রে স্থাফিবাদের নীরব বিজয়েই জাদের মতে তৎকালীন অক্সান্ত সব প্রতিহলী ধর্মীয় চিন্তা ও পদ্ধতির উপরে এর শ্রেষ্ঠত্ব স্থূচিত করে।

স্বদেশের দর্শন চর্চাক্ষেত্রে আল্গাযালীর প্রকৃষ্ট আবদানের পরিচয় অবশ্য পাওয়া যাবে তাঁর ক্ষুদ্র গ্রন্থ 'মিশকাতুল্ আনওয়ার'-এ। এ বই তিনি আরম্ভ করেছেন কুর্আন-এর ''আল্লাহ্ হচ্ছেন আকাশরাজী ও পৃথিবীর আলোক

স্বন্ধপ"—এই স্থপ্রসিদ্ধ আরাত দিয়ে। তাঁর এই ইরানীয় ঐতিহার প্রতি স্বভাবজাত আকর্ষণ পরে আল্ ইশরাকীকে বিশেষভাবে অনুপ্রাণিত করেছিল। এ বইরে আল্-গাযালী ঘোষণা করেন যে আলোকই একমাত্র প্রকৃত অন্তিত্ব; এবং অনন্তিত্বের বাড়া কোনো অন্ধকার নেই। কিন্তু আলোকের অভিবাক্তি হলো প্রকাশমানতার। "আলোক আরোপিত হয় প্রকাশমানতার, আবার প্রকাশমানতা একটি সম্পর্ক বিশেষ।" <sup>80</sup> বিশ্বজ্ঞগত স্প্রটি করা হয়েছিল অন্ধকার থেকে, যার উপর আল্লাহ্ নিজের আলোক ছিঁটিয়ে দিয়েছিলেন। <sup>85</sup> এই আলোক যেখানে যে পরিমাণে পড়েছে সেখানে বিশ্বজ্ঞগত সে পরিমাণে দ্টিগোচর হয়েছে। বন্তু সমূহ যেমন আলোকের পরিমাণ অনুসারে বিভিন্ন—যথাঃ অন্ধকার, অম্পন্ত, আলোকিত বা আলোক বিকীরণশীল, মানুষও তেমনি এক থেকে অত্যে আলাদা। কোনো কোনো মানুষ আছেন, ইবারা অন্যান্ত মানুষকে আলোকিত করেন; এ কারণেই কুর আনে হয়্রত রম্বল্লাহ্র নাম দেওয়া হয়েছে 'জলন্ত প্রদীপ'।

ইন্দ্রিরাপ্ররী দৃষ্টিশক্তি দিয়ে আমরা শুধুমাত্র স্বয়স্তু বা নিতা আলোক এর বাহ্যিক প্রকাশই দেখতে পাই। মানুষের হৃদয়ে একটি আভান্তরীণ দৃটিক্ষমতা রয়েছে, যা চমর্চক্ষুর মতো নিজের প্রতি অন্ধ নয়; তদুপরি এর দৃষ্টিক্ষমতা সসীম জগতকে অতিক্রম করে নিত্যের অঙ্গনে পোঁছাতে পারে। এসব এখানে মাত্র কতকগুলি চিস্তাকণিকা বিশেষ; এ বীজ মহীরুহে পরিণত হয়ে ফলবস্ত হয়েছে আল্ ইশ্রাকীর 'আলোক দর্শন' (Philosophy of Illumination) এ—তাঁর বিখ্যাত গ্রন্থ 'হিক্মতুল্ ইশরাক' এ।

এ-ই হলো আশ্ आরীয় দর্শনের মূলকথা।

ধর্মীর ক্ষেত্রে এই প্রতিক্রিরার একটা গুরুত্বপূর্ণ ফল দাঁড়ালো এই যে মুক্ত বৃদ্ধির প্রসারে মুসলিম ময্হাব এর মধ্যে যে ক্রত ভান্দন ধরেছিল, তা প্রতিরোধ করা গেলো। অবশ্য আমাদের জন্মে আশ্ আরীয় মতবাদের প্রভাবে মুসলিম চিন্তা জগতে যে ফলাফল দাঁড়াল, সেটীই প্রণিধানযোগ্য। প্রধানতঃ এ প্রসন্দে দুটা বিষয় উল্লেখযোগ্য:

- (ক) এর ফলে গ্রীক্ দর্শন সম্পর্কে স্বাধীন সমালোচনা আরব হয়। এ নিয়ে আমরা পরে আলোচনা করবো।
- (খ) খৃষ্টীর দশম শতাব্দীর প্রারাম্ভ আশ্ আরীরদের হাতে যখন মু'তাঘিলা-বাদ প্রায় সম্পূর্ণরূপে বিধ্বস্ত হয়ে পড়ে, তখন আর একটি নোতুন চিন্তা-ধারার স্থুত্রপাত হয়-যাকে বলা যেতে পারে ইরানীয় প্রতাক্ষবাদ।

আল্বিরনী ৪২ (মৃত্যুঃ ১০৮৪ শুঠান্দ) এবং ইব্নে হাইসাম ৪৩ (মৃত্যুঃ ১০৩৮ শুঠান্দ) সে কালীন 'প্রতিক্রিরা কাল' সম্পর্কীর ধারণা মারফত আধুনিক প্রীক্ষামূলক মনস্তত্বের পূর্বাভাস দিয়ে গেছেন বলা যায়। তাঁরা ইন্দ্রিরাতীত সব কিছুর প্রকৃতি সংক্রান্ত বিচার বিবেচনা একেবারেই পরিত্যাগ করেন এবং ধর্মীর বিষয়াদি সম্বন্ধে জ্ঞানীজনোচিত নীরবতা অবলম্বন করেন। অবশ্য মুসলিম চিন্তা জগতে এ রকম একটি ধারা পরিবর্তন সে কালের জন্মে অসম্ভব মনে করবার কোনো কারণ নেই; কিন্তু আল্ব্-আশ্ আরীর পূর্বে এ ধরণের কোনো পরিবর্তন যুক্তিযুক্ত মনে হতো না।

### পাদটিকাবলী

- ( ) আব্বাসীর আমলে অনেকে গোপনে মানীর মতবাদ মেনে চলতেন। দ্রন্টবাঃ ফিহ্রিশ্ত, Leipzig, (১৮৭১), ৩৩৮ পৃষ্ঠা। T. W. Arnold সম্পাদিত Al-Mu'tazila, Leipzig (১৯০২), ২৭ পৃষ্ঠা। (এ-গ্রম্থে আবুল হ্যারল এবং দ্বিত্বাদী সালিহ্-এর বিতর্কের উল্লেখ আছে।) Macdonald-কৃত Muslim Theology, ১৩৩ পৃষ্ঠা।
- (२) মু'তাযিলা সম্প্রনায়ের মধ্যে অনেক নেশের মানুর দেখা যায়। অবশ্য এঁদের অনেকেই ছিলেন বংশগতভাবে অথবা বসবাসস্থাপনকারী হিসেবে ইরানীয়। এ সম্প্রনায়ের প্রতিষ্ঠাতা বলে আখ্যাত ওয়াসিল ইবনে আ'তা ছিলেন একজন ইরানবাসী। (Brown কৃত Literary History of

Persia, ১ম খণ্ড, ২৮১ পৃষ্ঠা দ্রষ্টবা।) কিন্ত Von Kremer-এর মতে উল্মীয় যুগের ধর্মীয় বাদানুবাদ থেকেই মু'তাযিলাবাদের উন্তব হয়। মু'তাযিলাবাদের দ্বিত্ব হয়। মু'তাযিলাবাদের দ্বিত্ব একটি ইরানীয় আন্দোলন নয়; কিন্তু এ-ও সত্য যে ইরানে শিয়া এবং কদ্রীয়াহ্ মতবাদের বিকাশ পরম্পর সমঝোতার মধ্যে ঘটেছিল। এ মত অধ্যাপক রাউন সমর্থন করেছেন। (উক্ত পুক্তকের ২৮০ পৃষ্ঠা দ্বষ্টবা।) বর্তমানে প্রচলিত শিয়া মতবাদ প্রকৃতপক্ষে বহুলাংশে মু'তাযিলাবাদেরই নামান্তর। অন্থপক্ষে মু'তাযিলা মতবাদের বিশিষ্টতম বিরোধী হাসান আল্ আশ্আরীকে শিয়ারা অত্যন্ত ভয়ের চক্ষে দেখেন। আরও উল্লেখযোগ্য যে আবুল হুযায়ল প্রমুখ বিশিষ্ট মু'তাযিলাবাদীদের অনেকে ধর্মতঃ শিয়া সম্প্রদায় ভুক্ত ছিলেন। (T. W. Arnold সম্পাদিত Al-Mu'tazila, ২৮১ পৃষ্ঠা।) আল্ আশ্আরীর অনুসারীদের অনেকেই ছিলেন ইরানীয়। (Mehren-সম্পাদিত ই'ব্নে আসা'বির থেকে উদ্ধৃতি দুইবা।) অতএব আশ্আরীয় চিন্তাধারাকে খাঁটি সেমিতীয় আন্দোলনের ফল বলেও এক কথায় বলা চলে না।

- (৩) কিউরেটন (Cureton)-সম্পাদিত Shahristani, ৩৪ পৃঠা।
- ( 8 ) Dr. Frankl: Ein Mu'tazilitischer Kalam, Wein (১৮৭২), ১৩ প্রা
- ( ° ) Cureton-সম্পাদিত Shahristani, ৪১ পৃষ্ঠ। এবং Steiner-কৃত Die Mu'taziliten, ৫৯ পৃষ্ঠা দ্রষ্টব্য।
- (৬) ইবনে হাযম ( Cairo, ed 1) ৪র্থ খণ্ড ১৯৭ পৃষ্ঠা এবং Cureton-সম্পাদিত Shahristani ৪২ পৃষ্ঠা দ্রষ্টব্য ।
  - ( ) Steiner: Die Mu'taziliten, Leipzig, ৫৭ পৃষ্ঠা।
  - (४) खे ६५, शृष्टी।
  - ( ) Cureton সম্পাদিত Shahristani, ৩৮ পৃষ্ঠা।
  - ( े 0 ) ইবনে হাষম ( ed. Cairo ) ৫ম খণ্ড, ৪২ পৃষ্ঠা।
  - (১১) Cureton-সম্পাদিত Shahristani, ৮০ পৃষ্ঠা।

- ( ১২ ) Steiner : Die Mut'aziliten, ৮০ পৃষ্ঠা।
- (১৩) ইব্নে হাষন (ed-Cairo) ৪র্থ খণ্ড, ১৯৪-১৯৭ পৃষ্ঠা।
- ( ३८ ) खे, ५५८ शृष्टी।
- ( ३৫ ) Cureton-সম্পাদিত Shahristani, ৪৪ পৃষ্ঠা।
- ( ১৬ ) ইস্লামী যুক্তিবাদীদের 'পরমাণুবাদ' আলোচনার আমি Arthur Biram-এর গ্রন্থ 'কিতাবুল্ মসায়েল ফিল্ খিলাফ্ বার্নল বস্রীর্য়ীন্ ওয়াল্ বাগ্দাদীয়্য়ীন'-এর কাছে বিশেষভাবে ঋণী।
  - ( : 9 ) Macdonald কৃত Muslim Theology, ১৬১ পৃষ্ঠা।
- (১৮) ইব্নে হাষম তাঁর 'কিতাবুল্ মিল্ল'-এ উল্লেখ করেছেন যে চতুর ইরানীর। আরব শাসন-শৃংখল থেকে মুজিলাভের উদ্দেশ্যে অবিরত যে সব শান্তিগ্রাহ্য উপায় অবলম্বন করে চলেছিল, এ সব পাষণ্ড মতের আবির্ভাব তারই এক একটি অভিব্যক্তি। কর্দোভার এই স্থবিজ্ঞ আরব ইতিহাসিকের বিস্তারিত মতামতের কিছু আভাষ পাওরা যাবে Von Kremer-এর বিখ্যাত Geschichte der herrschenden Ideen des Islams-এর ১০-১১ পৃষ্ঠায়।
  - (১৯) Cureton-সম্পাদিত Shahristani, ১৪৯ পৃষ্ঠা।
- (২০)—(২৪) Jawidan Kabir—fol. 149 ( a ), 280 (a), 366 (b), 155 ( b ) এবং 382 ( a ).
- (২৫) Extract from Abu Asakir (Mehren)—Travaux de la troisieme session du Congres Inernational des Orientalistes, ২৬১ পুঠা।
- (২৬) Spitta: Zur Geschichte Abul Hasan Al-Ash-ari ৪২-৪৬ পৃষ্ঠা। এই বাদানুবাদের বিস্তারিত বিবরণ পাওয়া যাবে 'ইব্নে খাল্লিকান' (Gottingen, ১৮৩৯)—আল্জুকায়ী-গ্রন্থে।
  - ( 29 ) Spitta: Vorwort, p. VII
  - ( २४ ) Cureton-সম্পাদিত Shahristani, ৬৯ পৃষ্ঠা।

(62)

#### প্রজ্ঞান চর্চায় ইরান

- (২৯) Martin Schreiner: Zur Geschichte dez Ashariten thums, (Huitieme Congress International des Orientalistis, 188. —৮২ প্রা
  - (৩০) ঐ, (II me Partie 1893, ১১৩ পৃষ্ঠা।
- ( ° > ) Macdonald-এর The Ahsarite Metaphysics: Muslim Theology, ২০১ও পর পর প্রা। বর্ণনাটি মনোমুগ্ধকর। মওলানা শিব্লীর 'ইলমুল কালাম'—৬০, ৭২ পৃষ্ঠা।
- (৩২) "লোট্যে (Lotze) একজন প্রমাণুবাদী; কিন্ত তিনি প্রমাণুকে বন্তমূলক বলেই মনে করেন না। কারণ, অন্থ সব ইন্দ্রিগ্রহাহা গুণের মতো প্রসারণও প্রমাণু সমূহের পারস্পরিক ক্রিয়ার ফল স্বরূপ। অতএব এ গুণ তাদের নিজেদের থাকতে পারে না। জীবন এবং সব পর্যবেক্ষণগ্রাহা গুণের ন্থার, ইন্দ্রিগ্রগ্রাহা প্রসারণও ঘটে থাকে গতির বিশুরাজীর সহযোগিতার ফলে। কালের বক্ষে এই গতিবিশুরাজীকেই ধরে নিতে হবে অনন্ত আদি-সন্থার আন্তরিক কর্ম প্রচেষ্টার প্রথম পদক্ষেপ রূপে।" Hoffding, Vol. II, ৫১৬ পৃষ্টা।
  - ( ৩০ ) মওলানা শিবলী কৃত 'ইল্মুল কালাম,' ৬৪, ৭২ পৃষ্ঠা।
  - (৩৪) Cureton সম্পাদিত Shahristani, ৮২ পৃষ্ঠা।
- ( ° ) 'ডেকার্টস্ (Descartes) এর Discourse Sur la methode-এর সাথে এ গ্রন্থের ( আল্গাযালীর 'ধর্মবিজ্ঞানের পুনরুজ্জীবন' গ্রন্থের ) সাদৃশ্য এত বেশী প্রকট যে যদি ডেকার্টস্-এর সময় এ বইটির কোনো অনুবাদ থেকে থাকতো, তবে প্রতিটি পাঠকই তাঁকে আল্গাযালীর নকলকারক বলে দুয়তেন।' Lewis-কৃত History of Philosophy, Vol. II, ৫০ পৃষ্ঠা।
- (৩৬) Jornal of the American Oriental Society, Vol. 20, ১০৩ পূৰ্চা।
  - (<sup>৩৭</sup>) আল্মুন্কিষ্ মিনদ্দালাল, ৩ পৃষ্ঠা।
  - (<sup>७৮</sup>) आज्ञामचरक आन् गायानीत धातगात आत्नाहन। करतरहन खत

সৈয়দ আহমদ তাঁর 'আন্নয্রু ফি বা'বে মসাইলিল্ ইমা'মিল্ ছমাম আবু হামীদ আল্গা্যালী' গ্রন্থে। (No. 4, P. 3 seq., ed. Agra.)

- (<sup>৩৯</sup>) ইব্নে হাষম, ৫ম খণ্ড, ৬৩-৬৪ পৃষ্ঠা। এখানে লেখক এ মত-বাদের ব্যাখ্যা ও সমালোচনা করেছেন।
  - (80) 'মিশ্কাতুল আন্ওয়ার', fol. 3a.
- (85) ঐ, fol. 10a; নিজ যুক্তির সমর্থনে আল্গাযালী এখানে একটি হাদিস বাক্য উদ্বুত করেছেন।
- (৪২) আল্-বিরানী আর্যভট্ট শিষ্যদের নিমোক্ত নীতির সপ্রংশস উল্লেখ করেছেনঃ "সূর্যের আলোক যে সব বস্তুর উপর পড়ে, মাত্র সে সব বস্তুর সম্বন্ধে জ্ঞানলাভ করাই আমাদের পক্ষে যথেই। এর বাইরে যা কিছু আছে, তা অফুরন্ত ঐশ্বর্য মণ্ডিত হয়ে থাকলেও আমাদের কোনো কাজে আসবে না। কেন না, সূর্য রশ্মি যেখানে পোঁছার না, সেখানে আমাদের ইন্দ্রিয়াদি অচল; আর যেখানে আমাদের ইন্দ্রিয়াদি অচল, সেখানে আমাদের জ্ঞানও পঙ্গু।" এ থেকে আল্-বিরানীর দর্শনবোধের পরিচর মেলেঃ মাত্র ইন্দ্রিয় গ্রাহ্য উপলব্ধি এবং যুক্তিমূলক বুদ্ধির সহযোগেই আমরা নিশ্চিত জ্ঞানলাভ করতে পারি। Boer's 'Philosophy in Islam', ১৪৬ পৃঠা।
- (8°) ইব্নে হাইসাম-এর মতে, যা ইন্দ্রিরানুভূতির কাছে বস্তুরূপে ধরা দের এবং তারপর যুক্তির আলোকে বুদ্ধির রাজ্যে রূপলাভ করে, মাত্র তা ই সতা। (ঐ, ১৫০ পৃষ্ঠা।)

Esta Plantant (A)

## চতুর্থ অধ্যার আদর্শবাদ ও বাস্তববাদের বিতক

আশ্ আরীয়গণ কর্তৃক আরম্ভ (Aristotle) র 'আদি-পদার্থ' সংক্রান্ত ধারণা প্রত্যাখ্যান এবং তাঁদের স্থান-কাল ও কার্য-কারণ নীতির প্রকৃতি সম্বন্ধে নোতুন ব্যাখ্যার ফলে যে অপ্রতিরোধ্য বিতর্কের স্থাই হয়, তা শতান্ধীর পর শতান্ধীব্যাপী মুসলিম মনীষিদের বিভিন্ন দলকে পরস্পরের বিরুদ্ধে প্রেলাচনা যোগাতে থাকে। শেষ পর্যন্ত প্রকৃত জ্ঞানাম্বেষণ উদ্দেশ্য ভূলে যেয়ে তাঁরা কথার লড়াইয়ে শক্তি বায় করতে করতে দেউলিয়া অবস্থার উপনীত হন। এই সময়ে আরম্ভ-শিষ্য নায়িমুদ্দীন আল্ কা'তিবী তাঁর অনুগামীদের নিয়ে শাস্ত্রানুগ ধর্মীয় পণ্ডিত সংঘের থেকে পৃথক হয়ে খাঁটি দার্শনিকদলরূপে আত্মপ্রকাশ করেন। তাঁর 'হিক্মতুল আয়ন' বা 'নিগৃঢ় সম্বার দার্শনিক বিচার' গ্রন্থ প্রকাশিত হবার পর বাদানুবাদ আবার চরম আকার ধারণ করে। আশ্ আরীয়রা এবং অক্যান্থ আদর্শপন্থী চিন্তানেতারা সমস্বরে এর প্রতিবাদে মুখর হয়ে উঠেন। এ দুই দলের মধ্যে যে যে বিষয়ে মতভেদ দেখা দিল, আমি এখন যথাক্রমে তার একটি সংক্রিপ্ত বিরতি দিছি।

### (ক) নিগুড় সম্বার প্রকৃতি

আমরা দেখতে পেয়েছি যে আশ্ আরীয়রা মানবজ্ঞান সন্বন্ধে নিজেদের ব্যাখ্যা অনুসরণ করে স্বীকার করতে বাধ্য হয়েছেন যে প্রত্যেক বল্পর নিজ বিশিষ্ট সন্থা অন্থ বল্পর সন্থা থেকে আলাদা এবং প্রত্যেকটি ভিন্নভাবে আদিকারণ আলাহ্র দারা নিরূপিত। সব বল্পর মূল স্বরূপ একটি চির পরিবর্তনশীল আদি পদার্থের অন্তিন্ব তাঁরা অস্বীকার করেন। তা-ছাড়া মু'তাযিলাপন্থীদের বিরুদ্ধে দাঁড়িয়ে তাঁরা ঘোষণা করলেন যে অন্তিন্থই হলো নিগৃঢ়



সম্বার জীবন স্বরূপ। অতএব তাঁদের কাছে সম্বা ও অস্তিম্ব একই কথা। তাঁরা বল্লেন যে 'মানুষ একটি প্রাণী'—এই রকম একটি রায় সম্ভব হতে পারে কেবল মাত্র এর উদ্দেশ্য ও বিধেয়ের মধ্যে মৌলিক পার্থকা থাকার परका। किन ना, a पुरे यपि aकरे वस रहा, o रहा तायाँ रिस माँ। অকিঞ্চিৎকর; আবার দু'টি যদি সর্বতোভাবে পৃথক হ'তো, তবে কথাটিই হ'তো মিথা। অতএব অন্তিম্বের বিভিন্ন আকার নিধারণ করতে গেলে একটি বাহ্যিক কারণের কল্পনা প্রয়োজন হয়ে পড়ে। তাঁদের প্রতিঘলীরা অবশ্য অন্তিম্বের সীমাসীনতা বা অবস্থা নির্ভরতা স্বীকার করে নেন্; কিন্ত তারা মনে করেন যে যেহেতু সকল বস্তই একই আদি পদার্থের সীমাসীন রূপ, অতএব নিগৃঢ় সত্বার বিচারে তাদের অন্তিত্বের বিভিন্ন রূপ আসলে একই। বিধেয়ের এই সংশ্লেষণ মূলক রূপায়ন সম্ভাবনা এড়াতে যেয়ে আরস্ত-পছীরা যোগিক সন্থাদির সম্ভাবনা প্রচার করেন; তাঁরা বল্লেনঃ 'মানুষ একটি প্রাণী'—এ ধরণের রায় সতা; কেন না, মানবাত্মা হলো 'মানবীয়' ও 'প্রাণী স্থলভ'—এ দু'টি সন্থার সমাবেশে গঠিত। আশ্ আরীয়র। এর উপর টিপ্লনি দেন যে এ প্রস্তাব যুক্তিসহ নয়। আপনি যদি বলতে চান যে মানুষের এবং প্রাণীর পরম সত্বা এক, তাহলে প্রকৃতপক্ষে আপনার এ কথাই বলা হলো যে সমগ্রের সত্বা যা, তার একটি অংশের সত্বাও তাই। কিন্তু তা হতে পারে না; কেন না, যদি একটি যৌগিক পদার্থের সত্বা এবং তার উপাদান সমূহের সত্বা একই হয়, তবে যৌগিক পদার্থটিকে মনে করতে হবে দুইটি সন্থা বা দুইটি অন্তিত্বের অধিকারী একটি বস্তুরূপে।

এ সব বাদানুবাদ থেকে আমরা দেখতে পাচ্ছি যে সমগ্র বিতর্কটি হলো একটি প্রশ্ন নিয়ে—অর্থাৎ, অন্তিছ কি একটি কল্পনা মাত্র, না তার কোনো প্রকৃত বাস্তব সদা রয়েছে। যখন আমরা কোনো একটি বন্তর অন্তিছ স্বীকার করি, তখন কি আমরা একথা বোঝাতে চাই যে বন্তটী শুধু আমাদের সম্পর্কেই অন্তিছশীল (আশ্আরীয় মত), না বলতে চাই যে আমাদের সম্পর্ক ছাড়াও তা বিরাজমান (বাস্তববাদী মত)? এ সম্বন্ধে

আমরা দু'জনেরই যুক্তিতর্কের কিছু কিছু পরিচয় দেবো। বাস্তববাদীদের চিন্তা-ধারা নিম্মরপঃ

(১) আমার নিজ অন্তিত্বের ধারণা আমার কাছে স্বতঃ-অনুভূতির ব্যাপার, কোনোরূপে প্রমাণসাপেক্ষ নয়। 'আমি আছি'—এই চিন্তাটী একটী 'ধারণা' এবং যেহেতু আমার দেহ এই 'ধারণার' একটি উপাদান, অতএব আমার দেহকে স্বভাবতঃই ধরে নেওয়া হচ্ছে একটি সত্যরূপে। যদি এই অস্তিত্ব সম্বন্ধে আমার জ্ঞান স্বতঃ সাবাস্ত না হয়, তাহলে একে উপলব্ধি করতে একটি চিন্তা-পরম্পরার প্রয়োজন দেখা দেয়; কিন্তু আমরা জানি যে তার প্রয়েজন নেই। আশ্ আরীয়পন্থী আর্ রাষী স্বীকার করেন যে অন্তিত্বের ধারণা স্বতঃ-সাবাস্ত। কিন্তু তিনি এই 'অস্তিত্বের ধারণা স্বতঃসাবাস্ত' – সিদ্ধান্তটিকে মনে করেন মাত্র একটি আহরিত জ্ঞানস্বরূপ। অন্তপক্ষে, म्हलार हेर्द्र म्यात्र व्यातीत मर्ज, वाख्यवातीरमत नम्य िष्ठाभक्षित মৌলিকসূত্র 'আমার অন্তিত্বের ধারণা আমার কাছে একটি স্বতঃসাবাস্ত ব্যাপার'-এ'টাও বিতর্ক সাপেক। তিনি বলেন "আমরা যদি স্বীকার করে নেই যে 'আমার অন্তিত্বের ধারণা স্বতঃসাব্যস্ত' তবে বস্ত-নিরপেক্ষ বা অমূর্ত অস্তিম্বকে এই ধারণার একটি উপাদানরূপে গ্রহণ করা हटल ना। ज्यन्य यपि वाख्यवारीया वटलन त्य, द्यादना विद्यय अकि বস্তু সম্বন্ধে আমাদের উপলব্ধি স্বতঃ-সাব্যস্ত, আমরা তা স্বীকার করে নিতে পারি; কিন্তু তা থেকে এইটি প্রমাণ হয় না যে সে বস্তুটির তথাকথিত অন্ত-নিহিত সন্থাকে বাস্তব ভিত্তিমলক বলে স্বীকার করে নিতে হবে। বাস্তব-वानीत्नत ममध প्रशास्मत नका ज्वनण वरेरे। वाखनवानी विजर्क जातुक দাবী করে যে বস্তুতে আরোপিত গুণাবলী মনের ধারণাশজির অতীত থাকতেই হবে। 'বরক শানা' -এই কথাটির মধ্যে 'শানাম্ব'-গুণটি আমর। वतरक जारताभ करत प्रिथ।" मुझार् मुरुचन रामिम छमासनी<sup>२</sup> u अमरक বলেন "এই যুক্তিবিশাস ভ্রমাত্মক। মন যথন বরফের উপর শুভ্রত্ব আরোপ করে, তখন সে কাজ করছে একটি খাঁটি আনর্শজগতে—শুভ্রত্বরপ গুণের

বিবেচনায়। এখানে তাকে কোনো বস্তু-আশ্রয়ী সন্থার বিভিন্ন বাহ্যিক অভিব্যক্তিরূপ গুণাবলীর সাথে ব্যাপৃত বলে মনে করা চলে না।" এ ক্ষেত্রে হুদারনী হ্যামিণ্টন এর পথ প্রদর্শক; কিন্তু অশ্বাশু বাস্তববাদীদের বিপক্ষে তিনি এই মত পোষণ করতেন যে বস্তুর তথাকথিত অজ্ঞেয় নিগৃঢ় সন্থাও স্বতঃই জ্ঞান পরিধির অন্তর্ভুক্ত। তাঁর মতে, বস্তু স্বতঃই এককরূপে উপলব্ধ হয়। তামাদের উপলব্ধিতে যে সব বস্তু আসে, সেগুলির বিভিন্ন দিক আমরা একের পর এক করে দেখি না।

(২) वाखववामीता वर्तन, जामर्भवामीता मर्वश्वकात खगरक भाज श्राजक সম্পর্করূপে স্বীকৃতি দিয়ে থাকেন। তাঁদের যুক্তিধারার অনুসরণ করলে বস্তুর অন্তর্নিহিত সন্থাকে পর্যন্ত অস্বীকার করতে হয়। এ সব সন্থা প্রতিভাত হয় কতকগুলি পরস্পর বিরোধী গুণ-সমাবেশে মাত্র। এ-সব গুণের উপলব্ধিমূলক घर्णेना সমাবেশই যেন বস্ত সত্বার মূল। বস্তুর এই সর্বৈব বৈসাদৃশ্যে বিশ্বাস আঁকড়ে থেকেও, আদর্শবাদীরা আবার বস্তুর 'অন্তিছে'র মায়াও ত্যাগ করতে পারেন না। অথচ এ হলো চুপেচাপে এ সত্য মেনে নেওয়া যে অস্তিত্বের বিভিন্নরপ অভিব্যক্তির মধ্যে নিশ্চরই একটি নিগৃঢ় মিলনভূমি রয়েছে—যাকে অশ্য কথায় বলা যায় অন্তিত্বের অন্তর্নিহিত সম্বা। আবুল राসान जाल्-जाग्जाती উত্তরে বলেন যে, এ-সব যুক্তি শুধু বাক্-সৌকর্ষের জত্যেই প্রয়োজন; এ থেকে বস্তুসমূহের অন্তর্নিহিত স্বজাতীয়ত্ব প্রমাণ হয় না। বাস্তববাদীদের মতে, আদর্শবাদীদের 'অন্তিত্ব' কথাটির এমন সার্ব-জনীন বাবহারের অর্থ নিঃসন্দেহে এই দাঁড়ায় যে কোনো বস্তর অন্তিত্ব বলতে হয়তো তার নিগৃঢ় সত্বাকেই বোঝায়, না হয় তার নিগৃঢ় সত্বার উপর আরোপিত অন্য একটি কিছু। প্রথম প্রস্তাব গ্রহণ করলে, প্রকারান্তরে বস্ত-সমূহের সমজাতীয়ত্বই স্বীকার করে নেওয়া হয়; কেন না, আমরা একথা বলতে পারি না যে কোন এক বস্তর বিশিষ্ট অভিত্ব অন্ত বস্তর বিশিষ্ট অন্তিম্ব থেকে মৌলিকভাবে পৃথক। দ্বিতীয় প্রস্তাব—অর্থাৎ, অন্তিম বস্তর নিগৃঢ় সভার উপর আরোপিত কোনো ব্যাপার—আমাদের

कीया जायह ७ महरिक वक वरन शर्म करबर्धन । हेव्रम भूवात्रक वराना, छेश्रत विद्वारवाशिक विकू वरन योकाव करवन नि ; वत्रः भव भग्नरवि এ ব্যাপ্রিট অনুধাবন করছেন না বে আপ্রামারী কথনও অভিহেক সমূহ व्ययेण वास्मितासी सृष्टिनिक्रक मन्त्र्याल कूल त्यायात कला। कांत्रा वर्षात्म (तथा (तत्र यात्रवकाला । किन्न ज वात्रवता । वात्रवतात्रात्रव वर्ष यां व्यव्ह वाह्मार् से महा हास्रा वाज (कारना काबरन चरणह्वा; वाबाद शरदावान अवी ने दर्त जा विकू द्रा, जा दरन वनरज दरव स्थ याद्याइत योखपु कारवंत्र जारबंदे कावन एथरक थाकर व्यवन व्यवन वांच वांचरव कावन (अरक्ड्र काळ्डमोव विवा : एकनमा व्याव्य श्रर्भयाश कार्यमात्र रवनात्र कावनई यान महा द्रां थारक, जरन ननरज द्रां रम महा जांकष शर्रान जारन त्राबांबक वा जीनबंड वाशारबंब ज्यानरंब वका कावन थाको हाई। वह निर्देत ; ज्याद एम इरव माएतिना वकि मामविक नाभाव। जयन त्य त्कारनी हिश्य पहिंदार्त्ताश्व कि वहन महन क्या हमें करव काय व्यवहा हरना वाम-प्याधिक वें वरल (मर्ल मिर्ल इर्त । जागिरक, जीखारक यात मधात वार्या जार्थल मदात जनाम मिकल त्राह्र ; जयी मदात अवात वकि हिज्ञीतक विकाद क्षांक का का का का का का महात्रहें अकति भिक्त वा मेरिहे से बानावास्त्र जारिय स्थरक असा जावस्थान स्राधर । जावत्व कत्रवाद कमा व्राप्तक, जो व्रत्निक व्यामन्न वर्षे व्यम्भव भार्मायोज्य वरम वानीखप्रकारण प्रकृणात, याँग वना द्रा त्य त्रात वानीखप्र धन प्रवासन (कन्नी, वट श्राम इ.१ त्य जांखबरक शर्न कत्रनात्र जारन अप्र छिन त्राहा शर्व करवाद जारच रबरक्डे महा च कारवंद करक हत्य हरत हिन : সহা কি ছিল ? আম্বরা একথা কিছুতেই বলতে পার্বি না বে আন্তর্ভক সাতা भरपाकात शायकाई मुख् त्मत्व । जायक के जाखि जात्त्राथ कत्त्रात् जात्य আশ্লারীয়দের সম্বায় অধ্যক্তি শোষ প্রথ আগত ও অনাভষ্টের अकारक शर्य कबर्त हर्ष काब्रिक्य रिवर्क र्वत्रक १६के वर्ष वर्ष নিয়ে পৌছায় এক অসন্তাব্য পারাহাততে; কেননা, এ অবস্থায়

সন্থা হলো অন্তিত্বের কারণ; কিন্তু কালের গর্ভে তা পূর্বাসীন নয়। অন্তিত্বই সন্থার জীবন; তার জন্মে এ নিজের উপর ছাড়া অন্স কারুর উপর নির্ভরশীল নয়।

প্রকৃতপক্ষে, দু'পক্ষের কেউই জ্ঞানের একটি স্বষ্টু সংজ্ঞ দিয়ে যেতে পারেন নি। 'বস্তর ঘটনাশ্রমী গুণাগুণের পশ্চাতে কারণ-স্বরূপ একটি নিগৃঢ়সত্বা বিরাজমান রয়েছে'—অজ্ঞোতাবাদ সমর্থক বাস্তববাদীদের এ ধারণায় জাজলামান অন্তবিরোধ রয়েছে। এঁদের মতে, বস্তর মূলে রয়েছে একটি অজ্ঞের সত্বা বা উপস্তর, যার অস্তিত্বই শুধু জ্ঞাত। অশুপক্ষে, আশ্ আরীয় আদর্শবাদীরা জ্ঞানের বিকাশ ধারাকে ভুল বুঝেছেন। তাঁরা জ্ঞানের রূপায়নে সংশ্লিষ্ট মানসিক ক্রিয়াকে অস্বীকার করেন এবং উপলব্ধিরাজীকে তাঁরা মনে করেন আল্লাহ্ কর্ত্বক নির্ধারিত কতকগুলি পরিচিতিরূপে। কিন্তু এই পরিচিতিগুলির ক্রমবিশ্লাসের পেছনে যদি একটি কারণের প্রয়োজন থাকে তবে, লক্ (Locke)-এর অনুসরণে জিজ্ঞাসা করা চলে যে এই বস্তগুলির প্রাথমিক উদ্ভাবনের বেলাতেই বা সেই কারণের প্রয়োজন থাকবে না কেন? অধিকন্ত আশ্ আরীয়রা কখনো চিন্তা করেন নি যে, জ্ঞানতত্ব যদি শুধুমাত্র একটি উপসব্ধি বা সামনে তুলে ধরা প্রতীকাবলীর পরিচিতি মাত্রেই সমাপ্ত হয়, তবে তা থেকে আবার কতকগুলি গ্রহণ-অযোগ্য মীমাংসার সম্মুথীন না হয়ে উপায় নেই; যেমনঃ

- (অ) তাঁরা বিবেচনা করেন নি যে জ্ঞানকে যদি তেমনভাবে খাঁটি প্রতাকরূপে দেখা হর, তবে ভূল ভ্রান্তির কোনো সম্ভাবনাই থাকে না। যদি কোনো একটি বস্তুর অন্তিত্ব শুধু মাত্র সেটিকে যে রকমভাবে দেখানো হচ্ছে তা-ই হর, তবে তা যা, তার বাতিক্রম কোনো রূপে তাকে দেখবার কোনো কারণ থাকে না।
- (আ) তাঁরা একথা ভাবেন নি যে, তাঁদের জ্ঞানতত্ব অনুসারে মানব জগত, প্রাণীজগত বা বস্তুজগতের অক্সান্থ দ্রব্যাদি দ্রষ্টার চেতনাগ্রাহ্য রূপের অতিরিক্ত আর কোনো উচ্চতর অস্তিত্বে আসীন হতে পারে না।

(ই) জ্ঞান যদি শুধুমাত্র পরিচর গ্রহণ ক্ষমতাই হরে থাকে, তবে, পরিচিতির হেতুরূপ আল্লাহ্ আমাদের জ্ঞানকর্মে ক্রিয়াশীল থাকার, আমরা কি করতে যাচ্ছি তা তাঁর জ্ঞানাতীত থেকে যাবে। আশ্আরীয় দৃষ্টিভঙ্গি থেকে এ সিদ্ধান্ত তাঁদের সমগ্র দর্শন পদ্ধতির জন্মে একেবারে প্রাণঘাতী। তাঁরা কিছুতেই স্বীকার করতে পারেন না যে পরিচিতি আমার (ব্যক্তির) পরিচয় পর্ব শেষ হবার পরে আল্লাহ্র চেতনায় যেয়ে ক্রিয়াশীল হয়।

সন্থার প্রকৃতি সন্ধন্ধে আর এক প্রশ্ন হলো—এ কি উভ্ত না অনুভ্ত। আরম্ভ শিষ্যরা—প্রতিদ্বন্দিল খাঁদের দার্শনিক সংঘ বলে আখ্যায়িত করেছেন—বিশ্বাস করতেন যে বস্তুর অন্তর্নিহিত সন্থা অ-স্ট্ট। আশ্ আরীয়রা এর বিপরীত মত পোষণ করেন। আরম্ভ পদ্বীরা বলেন, নিগৃঢ় সন্ধা কোনো বাহ্যিক কার্যকারক দ্বারা চালিত হতে পারে না। আল্ কাতিবী বলেন যে, উদাহরণতঃ মানুষের নিগৃঢ় সন্থা যদি বাহ্যিক কোনো কারণ থেকে উভূত হতো, তবে এটি সত্যিই মানুষের খাঁটি সন্থা কিনা তা-নিয়ে সন্দেহের অবকাশ থাকতো। কার্যতঃ আমরা তেমন কোনো সন্দেহ পোষণ করি না। অতএব এ থেকে প্রমাণিত হচ্ছে যে মানবসন্থা নিজের বাইরেকার কোনো বাহ্যিক কারণ বা ক্রিয়া থেকে উভূত নয়। আদর্শবাদীরা বাস্তববাদীদের ব্যাখ্যাত 'সন্থা ও অস্তিত্বের পার্থকো'র উপর ভিত্তি করে প্রমাণ করতে চান যে বাস্তববাদীদের যুক্তিস্থত্রে একটি অসম্ভাব্য পরিণতিতে এসে পোঁছাতে হয়—যথাঃ মানুষ হলো স্বয়ন্ত্ব , যেহেতু বাস্তববাদীদের মতে, মানুষ হলো অস্তিত্ব এবং মনুষ্যন্থ—এ দু'টি অ-স্টে সন্থার সমাহার।

#### (খ) জ্ঞানের প্রকৃতি

আরম্ভপদ্বীরা সন্থার স্বাধীন বাস্তব অস্তিত্বাদের আলোকে জ্ঞানের সংজ্ঞা দিয়েছেন "বাহ্যিক বস্তুর প্রতিকৃতি গ্রহণ" বলে। তাঁদের মতে, বাহ্যতঃ অবাস্তব অথচ অস্থায় গুণে ভূষিত বস্তুর ধারণা করা চলে। কিন্তু ধ্যমন আমরা এ বস্তুতে অস্তিত্ব আরোপ করি, তথন তার অস্তিত্ব প্রয়োজনীয় হয়ে পড়ে; কেননা, কোনো বস্তুর গুণের স্বীকৃতি সেই বস্তুটির স্বীকৃতিরই



একদিক। অতএব যদি কোনো বস্ততে অন্তিত্ব আরোপ সে বস্তর প্রকৃত বাস্তব অন্তিত্বকে প্রয়োজনীর করে না তোলে, তা হ'লে বাহ্যিকতাকে পূরোপূরি অস্বীকার করাই হলো। এ স্থলে বস্তুটি মনের ক্ষেত্রে মাত্র একটি ধারণার্রূপে অবস্থান করছে বলে ধরে নিতে হয়। ইব্নে মুবারক বলেন "কিন্তু কোনো একটি বস্তুকে স্বীকৃতি দেওয়াই সে বস্তুর অস্তিত্বের নামান্তর।" আদর্শবাদীরা স্বীকৃতি ও অন্তিত্বকে ভিন্ন চোখে দেখেন না। এ যুক্তি থেকে বস্তুটি অস্তরের রাজ্যে বিরাজ করছে বলে ধরে নেওয়া যথার্থ হবে না। "আদর্শ" অস্তিত্বের প্রশ্ন উঠে বাহ্যিকতাকে অস্বীকার করবার ফলে; কিন্তু আশ্ আরীয়রা বাহ্যিক অন্তিত্বকে অস্বীকার করেন না; কেন না, তাঁদের মতে, জ্ঞান হলো যিনি জানবেন এবং যা জানা হবে—এ দুয়ের মধ্যেকার সম্পর্ক; এবং এ সম্পর্ক বাহ্যিক। "বস্তুটির যদি বাহ্যিক অন্তিত্ব না থাকে, তবে তার আদর্শ অন্তিত্ব বা মানসিক অন্তিত্ব থাকতে হবে"—আল্ কাতিবীর এই সিদ্ধান্ত আত্মবিরোধী; কেন না, তাঁরে প্রতিষ্ঠিত নীতিস্থত্রে, কল্পনার রাজ্যে যার অন্তিত্ব রয়েছে, বাহ্যিক জগতে তার অন্তিত্ব থাকতেই হবে। চ

#### (গ) অনস্তিৰের প্রকৃতি

'যা অন্তিত্বশীল তা ভাল, এবং যা অনন্তিত্বশীল তা মল' । সমসাময়িক দার্শনিকদের সাধারণভাবে গৃহীত এ সিদ্ধান্তের ব্যাখ্যা ও সমালোচনাচ্ছলে আল্ কা'তিবী বলেন, হত্যা করা এ জন্মে অস্থায় নয় যে হত্যাকারী তা করতে ক্ষমতাবান; অথবা হত্যান্ত্র কাটবার মতো ধারাল; অথবা হত্যাক্তির ঘাড় খণ্ডনযোগ্য। এ অস্থায়, কেন না এতে জীবনকে অস্বীকার করা হয়েছে। এ অবস্থা অনন্তিত্ববাচক, এবং উপরে বর্ণিত অন্তিত্ববাচক অবস্থাবলীর অনুরূপ নয়; কিন্তু অস্থায় যে প্রকৃতপক্ষে অনন্তিত্ববাচক, তা বোঝাবার জন্মে প্রয়োজন একটী প্রোপ্রি আগম শান্ত্রীয় আলোচনা এবং সাথে সাথে অস্থায়ের সর্বপ্রকার অভিব্যক্তির বিচার। কিন্তু এ রক্ম সর্বাদ্ধীন আলোচনা অসম্ভব; অথচ আংশিক আলোচনাতে বিতর্কের মীমাংসা হয় না। অতএব আল্কা'তিবী এই সিদ্ধান্ত নাকচ্ করে ঘোষণা করেন যে 'অনন্তিত্ব হলো নির্ঘাত

নান্তি' (absolute nothing)। ২০ তাঁর মতে, সন্তাব্য সত্বাসমূহ অন্তিত্ব অর্জনের অপেক্ষার অন্তরীক্ষের কোথাও (somewhere in space) জড়ো হয়ে আছে—এ রকম কিছু মনে করা চলে না। তা'হলে অন্তরীক্ষে জড়ো হয়ে থাকবার অর্থ হতো অন্তিত্বের অতীতে অবস্থান করা। কিন্তু তাঁর সমালোচকেরা বলেন যে, এই যুক্তি থাটে মাত্র তখনই, যখন আমরা মনে করি যে অন্তরীক্ষে স্থিতি আর অন্তিত্ব একই কথা। ইব্নে মুবারক বলেন, বহির্দেশে স্থিতির ধারণা অন্তিত্বের চেয়ে প্রশন্ততর। সকল অন্তিত্বই বাহ্যিক; কিন্তু যা কিছু বাহ্যিক তা সর্বক্ষেত্রে অন্তিত্বশীল না হতেও পারে।

মৃতের পুনর্জীবন লাভ সংক্রান্ত মতবাদ নিয়েও আশ্ আরী পদ্বীরা বিস্তারিত আলোচনা করেছেন। অনস্তিত্ব থেকে অস্তিত্বের জগতে পুনরা-বির্ভাবের এই সম্ভাবনা সমর্থন করতে যেয়ে তাঁরা এই এক বাহাতঃ অসম্ভাবা নীতি প্রচার করেন যে 'অনস্তিত্ব অথবা অসত্বার সত্বা রয়েছে'। তাঁদের মতে, যেহেতু আমরা অনস্তিত্ব সম্বন্ধে মতামত পোষণ করি, অতএব তা জ্ঞাত: আর এই যে একটি অনস্তিদ্বশীল বস্তু জ্ঞাত হলো, এ থেকে প্রমাণিত হয় যে তা একেবারে অনন্তিম্বশীল নয়। জ্ঞাতব্য হলো স্বীকৃতিযোগ্য এবং যেহেতু অনস্তিত্ব জ্ঞাতব্য, অতএব তা স্বীকৃতিযোগ্য। >> আল্ -কা'তিবী 'কোনো বস্তু জ্ঞাতব্য হলেই স্বীকৃতিযোগ্য হবে'—এ ধারণা অস্বীকার করেন। তিনি বলেন, অনেক অসম্ভব ব্যাপার আছে যা জ্ঞানগম্য, কিন্তু বাহ্যিক জগতে অন্তিত্বহীন। আর্রা'যী এ যুক্তির প্রতিবাদে বলেন, আল্-কা'তিবী এ বিষয়ে অজ্ঞ যে নিগ্র সহা অন্তরে অবস্থান করে; কিন্তু তবুও তা বাহ্যিকরপে জ্ঞাত। वान्-काजिरो मदन कदतन य कादना वस मश्या खादनत करन दम वसत श्वाधीन वाखव অखित्र প্রয়োজনীয় হয়ে পড়ে। তাছাড়া, এ-ও মনে রাখতে হবে যে আশ্ আরী-পন্থীরা একদিকে অন্তিবাচক ও অন্তিম্মলক এবং অন্তর্দিকে নান্তিবাচক ও অনন্তিত্বমূলক বস্তু ও বিষয়ের বিভিন্নতা সম্বন্ধে বিশেষভাবে সচেতন। তাঁরা বলেন, সব অস্তিহ্নু নক বস্তুই অস্তিবাচক ; কিন্তু তার উপ্টাটা সতা না। অন্তির ও অনন্তিরের সংখ্য নিশ্চরই একটি সম্পর্ক আছে। কিন্তু অন্তিবাচক ও নান্তিবাচকের মধ্যে কোনো সম্পর্ক থাকতে

পারে না। আল্-কাতিবীর মতো "আমরা বলি না যে যা অসম্ভব তা অনস্তিত্বশীল; আমাদের মতে, যা অসম্ভব তা হলো নান্তিবাচক মাত্র।" যে সব বস্তু অন্তিত্বশীল, সে সবকে অন্তিবাচক বলতে হবে। যে গুণকে বস্তু-নিরপেক্ষরূপে ধারণা করা যায় না, তা অন্তিত্বশীলও নয়, অনন্তিত্বশীলও নয় – এ দুয়ের মধ্যে। সংক্ষেপে আশ্ আরীয় সিদ্ধান্ত নিম্নরূপঃ—

যে কোনো কিছুরই প্রমাণ আছে, অথবা নাই। যদি না থাকে, তবে সে বস্তু নাস্তিবাচক। যদি তার অন্তিত্বের প্রমাণ থাকে, তবে তা হয়ত বস্তুবাচক, না হয় গুণ বাচক। যদি তা' বস্তুবাচক হয় এবং গুণভূষিত হয়, তা হলে তা অস্তিত্বশীল; আর যদি তা বস্তুবাচক অথচ অনস্তিত্ব গুণ ভূষিত হয়, তবে তা অনস্তিত্বশীল। (অস্তিত্বগুণ ভূষিত হওয়া মানে উপলব্ধি গোচর হওয়া; এবং অনস্তিত্ব গুণ ভূষিত হওয়া মানে উপলব্ধিগোচর না হওয়া।) যদি ব্যাপারটী গুণবাচক হয়, তবে তা অস্তিত্বশীলও নয়, অনস্তিত্বশীলও নয়। ১২

### পাদটিকাবলী

- ( ) মৃহত্মদ ইব্নে ম্বারক কৃত 'হিক্মতুল আয়ন'-এর ভাষা, fol. 5a.
- (<sup>২</sup>) হুসায়নী কৃত 'হিক্মতুল আয়ন'-এর ভাষা, fol. 13a.
- (°) & fol. 14b.
- (8) ইব্নে মুবারক-ভাষা, fol. 8b.
- (\*) Å, fol. 9a.
- (b) d, fol. 20a.
- (9) d, fol. 11a.
  - (b) d, fol. 11b.
- (°) &, fol. 14a.
- (°°) &, fol. 14b.
- (>>) &, fol. 15a.
- (>?) 🔄 , fol. 15b.

# পঞ্চম অধ্যায় সূফী দুশ্ন

## (১) সূফীদর্শনের অভ্যুদয় এবং কুর আন সমর্থিত রূপ

জ্ঞানর্চার বিভিন্ন শাখার প্রভাব-পরম্পরা আবিকার করবার আগ্রহ আজকাল প্রাচাবিদ পণ্ডিতদের একটা ফ্যাসন-এ দাঁড়িয়েছে। এ পদ্ধতির ঐতিহাসিক মূল্য অবশ্ব প্রচুর। কিন্তু আমাদের মনে রাখা প্রয়োজন যে মানব মনের একটা স্বাধীন ব্যক্তিত্ব রয়েছে এবং সে নিজেথেকে অনুগাণিত হয়েই নিজ স্বাভাবিক গভিতে এমন সব সত্য আবিকার করতে পারে, যা হয়তো যুগ যুগ পূর্বে অক্সের কাছে প্রতিভাত হয়েছিল। কোনো আদর্শনবাদই একটি জাতির আত্মার উপর প্রগাঢ় প্রভাব বিস্তার করতে পারে না, যা তার নিজন্ম নয়। বাহ্যিক প্রভাব তাকে গভীয় স্থপ্তি বা চিত্ত বৈকল্য থেকে জাগিয়ে তুলতে পারে; কিন্তু তার এমন শক্তি নেই যে, যেখানে কিছুই নেই, সেখানে সে বড় একটা কিছু গড়ে তুলবে।

ইরানীয় সুফীদর্শনের উৎপত্তি সম্পর্কে অনেক কিছু লেখা হয়েছে; এবং এই বিশেষ আকর্ষনীয় গবেষণাক্ষেত্রে প্রায় সব স্থযোগ্য এবং স্থচতুর পণ্ডিত ব্যক্তিই স্ফীদর্শনের মোলিক ভাবগুলি কোন, দেশ থেকে কোন, পথে এখানে এসে জড়ো হলো তা দেখতে প্রচুর আয়াস স্বীকার করেছেন। মনে হয় তাঁরা এ নীতি সম্পূর্ণ রূপে বিস্মৃত হয়েছেন যে একটি জাতির বুদ্ধি রন্তির ক্রমবিকাশের ক্ষেত্রে যে ঘটনা সংঘটিত হয়ে চলে, সেগুলির পূর্ণ তাৎপর্য বুন্ধতে পারা মাত্র তথনই সন্তব হয়, যথন সে জাতির চিন্তাক্ষেত্রে, রাজনীতিতে এবং সামাজিক জীবনে বিরাজমান অবস্থাবলীর পরিপ্রেক্ষিতে তাদের দেখা হয়। বলতে গেলে জাতির অন্তর্জীবনের বিকাশ এ সব প্রাক্-বিরাজমান অবস্থারই অবশ্যন্তাবী ফল বা প্রতিক্রিয়া। ফন,ক্রেমার (Von Kremer) এবং ডোয়ী (Dozy) সুফীবাদকে ভারতীয় বেদান্তের

সন্তান বলে মনে করেন; মার্কস্ ( Merx ) এবং নিকল্সন বলেন, এর অভাদর নিও-প্লেটনিস্ম থেকে; আবার অধ্যাপক ব্রাউন এক সময়ে মনে করতেন যে হানয়াবেগ বজিত সেমিতীয় ধর্ম পদ্ধতির বিরুদ্ধে এ হলো একটি আর্যজাতিস্থলভ প্রতিক্রিয়া। যা হোক আমার মনে হয় যে এ মতামতগুলি কার্য কারণ সম্পর্কের এমন একটি ধারণার বশে গড়ে উঠেছে, যা মূলতঃ ভ্রান্তিপূর্ণ। একটা নির্দিষ্ট সংখ্যা 'ক' আর একটি নির্দিষ্ট সংখ্যা 'খ'-এর কারণ বা জনক, এধরণের কোনো স্থ্র বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে কাজে লাগতে পারে। কিন্ত দার্শনিক বিচারে এথেকে সমগ্র অনুসন্ধিৎ-সার মূলে আঘাত পড়ে; কেন না, এক্ষেত্রে একটি ঘটনার পেছনে যে অসংখ্য অবস্থাবলী বিরাজমান, সে সতা পুরোপুরি অস্বীকার করা হয়। উনাহরণতঃ একথা বললে একটি ঐতিহাসিক ভুল তথা পরিবেশন করা হবে যে রোমীয় সামাজ্যের অধঃপতন ঘটে বর্বরদের আক্রমণের ফলে। রোমীয় সামাজ্যের রাজনৈতিক একতাবিরোধী আরও বহুতর বিভিন্ন প্রকৃতির কারণ যে এতে প্রচ্ছন্ন ছিল, উপরের কথায় তার সব কিছুই অস্বীকৃত। রোমীয় সামাজ্য বর্বর অভিযানের অনেকখানিই বরদান্ত করে করে নিয়েছিল এবং আরও করতে পারতো। এমতাবস্থায় তর্কণাস্ত্রের বিবেচনায় বর্বর অভিযানকে রোমীয় সামাজ্য ধ্বংসের কারণ বলে উল্লেখ করা একবাক্যে অবিধেয় বলে ঘোষিত হবে । অতএব আমাদের উচিত, এক্ষেত্রে যথার্থ-ভাবে প্রযোজা হেতুবাদের আলোকে, খুরীর অষ্টম শতাব্দীর শেষভাগ ও নবম শতাকীর প্রথমাধে মুসলিম জীবনে যে রাজনৈতিক, সামাজিক ও বৃদ্ধিবৃত্তিক অবস্থাবলী বিরাজ করছিল, সুফী দর্শনের অভ্যুদয় কালীন সে সব অবস্থার প্রধান প্রধান দিকগুলি মনোযোগ দিয়ে অনুধাবন করা। এর পর হবে স্থিকবাদের দার্শনিক যুক্তিযুক্ততার আলোচনা সত্যিকারভাবে প্রাসঙ্গিক।

(অ) ইতিহাস পাঠে দেখা যায় যে, সময়টি ছিল একটি রাজনৈতিক অশান্তির যুগ। রাজনৈতিক বিপ্লবের ফলে ৭৪৯ খুঠাব্দে উল্লীয় রাজশক্তি গদিচাত হয়। এরপর অটম শতান্দীর শেষভাগের দিকে দেখা দেয়, এক (96)

#### প্রজ্ঞান চর্চায় ইরান

পক্ষে যেন্দিক্ বিতাড়ন আন্দোলন এবং অন্ত পক্ষে ইরানীয় প্রচলিত ধর্মাচরণ বিরোধী (heretics)দের বিদ্রোহ (সিন্দবাহ ঃ ৭৬৬-৬৬৮; খোরাসানের মুখোসধারী পরগম্বরঃ ৭৭৭-৭৮০)। এদের কর্মপদ্ধতি ছিল আমাদের সময়কার Lamennaisদের মতো, অজ্ঞ জনসাধারণের ভক্তিবিশাস অর্জন করে ধর্মীয় মুখোসের আড়ালে রাজনৈতিক অভিষ্ট সিদ্ধি। পরবর্তীকালে নবম শতাব্দীর গোড়ার দিকে হারুন উর রশীব-এর দৃই পুত্র মা'মৃন ও আমীনের মধ্যে রাজনৈতিক প্রাধান্ত অর্জনের জন্তে প্রাণঘাতী সংঘর্ষ আরম্ভ হয়। আরও পরে ম্য্দকীয় নেতা বাবক্ (৮১৬ ৮৩৮ খৃষ্টাব্দ) এর পুনঃ পুনঃ বিদ্রোহের সংঘাতে ইসলামী সাহিত্যের স্বর্ণযুগ শোচনীয়ভাবে বিপর্যন্ত হয়ে পড়ে। মা'মুনের রাজত্বের প্রথম কয়েক বংসর আর একটি সবিশেষ রাজনৈতিক ध्वस्वपूर्व मामाजिक जात्मालात वाशिक द्य । এই भुयुविशाद् वानानुवान ৮১৫ খুষ্টাব্দে আরম হয়ে স্বাধীন ইরানীর রাজপরিবারাবলী তা'হিরীয় (৮২০ খুটান্দ), সাফ্ফারীয় (৮৬৪ খুটান্দ) এবং সামানীর (৮৭৪ খুটান্দ) এর প্রতিষ্ঠাকাল পর্যন্ত চলতে থাকে। অতএব আমরা নিঃসলেহে বলতে পারি যে, এ সব এবং অনুরূপ রাজনৈতিক বিপ্লব-প্রতিবিপ্লবের ফলে সমাজদেহে প্রতিনিয়ত যে অশান্তি চলছিল, তা থেকে বাঁচবার জন্মেই ধর্মভাবাপন ও চিন্তাশীল প্রতিভাবান ব্যক্তিরা সাংসারিক জীবনযাত্রা ত্যাগ করে উত্তরোত্তর বৃদ্ধিরত্তির গভীর থেকে গভীরতর শান্তিমর নির্জনতার দিকে প্রয়াণ করে-ছিলেন। এই প্রাথমিক যুগের মুসলিম বৈরাগ্যপন্থীদের জীবন ও চিন্তাধারার সেমিতীয় বৈশিষ্ট ধীরে ধীরে কমবেশী আর্যভাবাপন্ন উদারচিত্ত সর্বেশ্বরবাদে त्राखिति राज नागरना। व यस्न नक्यामा या, वह धीतियत क्यात्रभावन এবং অস্ত পক্ষে ইরানের রাজনৈতিক স্বাধীনতার দিকে প্রগতি প্রকৃতপক্ষে সমান্তরাল রেখাপথেই চলেছিল।

(আ) ইসলামী যুক্তিবাদে সংশরপ্রবণতার প্রথম বলিষ্ঠ প্রকাশ দেখা দের বুশ্শার ইবনে বুর্দ্-এর রচনায়। এই ইরানীয় সংশয়বাদী অন্ধ কবি অন্নিতে দেবত্ব আরোপ করেছিলেন এবং অ-ইরানীয় সর্বপ্রকার চিন্তাধারাকে

े शखान प्रतान हतान

। लार "ड्राप्त । प्रमा अधीन थान ''थात घारधा जायता जायता तिजनात जालन किंव धर्म हार्मनत्यारथ भाषानी स्थायवानी मार्गनिक ७ वार्ष म् अराव त्मरे तर्जायतो अवश्र অনুভূতির উপর প্রতিষ্ঠিত করতে বাধ্য হন। এই মনোভাব থেকেই ভনাবংশ ए त्यवीवयावित्र (Schleitmachet) (भाष शर्ष विश्वात्र काम्त्रांत्र मण्डा -वाश्याण (नोजवाठक श्राद्वनीज (थरक निशांत शावांत खर्ज एखरकावो (Jacobi) (Kant)-धन्न 'किएक जात्, लिखन नीय्त,' (Critique of Pure Reason) ब वार्च-क्रमानत्री'-एक ( २४७ थ्रेषि )। व्यावारपत्र कारन क्षांन जाত शांखक छेदस्त श्रह्माखनीयुका, यात्र तृढ् ममधेन त्रहार्छ 'विमालारम जीकरत्र छिन, जात्र विकारभेत्र आरथ आरथ एएथा पिन छात्नत यात्र धक अकारम विकास क्वालन। मुख्यातित वावः म्लान्यातित त्र वाल

यायोन किछात करोत्रज्य विरत्नायी ह्यबनी बय्हान ( थन्डक ह्याम वनः वाह्यार् एक गान्न शक्षि वार्तानकात्रो, मुनानम थमोग क्नार भाविको सस्हात ( शवकि : हेबाब जाल,बालिक, मुद्धा प्रकेट चुंहाच ) भारकती वाय्राव ( श्वरंक : हेबाब जाम्भारकती, मुजा ४२० म्हाम ); हानाका अस्ट्राप ( अवर्क : हमाम व्यात् हानिका, मुजा वधन यहाम ); विजाब करब जावादिनाविज्ञित छ निष्ठाञ्चवन अय्रुति भागन भूबान-दियन इ (इ) लार्च शा, गेरपद में केंग्र अय में भाषा सप्रभावायर क्राय अहम

(क्र) जाल्या बुरनेत एशदा विचित्र धर्-मव्यत्तारत्रत्र शाणानाथ श्रानाप्तरत्र इव्राप इप्रिय, मुजा ४६६ मुहास )।

त्रारथ त्रारथ साथात्रन सूत्राक्ष्यान वांज्यत्त अत्न अरथ साथात्राविक द्वानन भार्यमाय करत्रकि महकीव मर्य्याय वात्रमा वात्र हार्याहवा, जी नत्र , जात ब्रायरमय गरपा वर्नाहर भगीत वात्रानुवात । व त्ररवत करवा प्रभात किया रा নধো অনুষ্ঠিত ধমীর বিচার বিতক —বিশেষ করে, আশ্আরার এবং মুঁতামি-

(छ) जान्ताभीत्र यूरतत्र शायामक पिएक यूष्टिनाएत अभारतत्र कलक्षमण ८४८क ८५८६ श्रीकवात्रिक अवन अग्रीम ८५४। भिरम्राह्म ।

সমাজমনে ধর্মীর প্রেরণা ক্রমশঃ শাস্ত হয়ে আসে। তদুপরি, ক্রত সম্পদ রন্ধির ফলে এসময়ে সমাজের উচ্চস্তরে নৈতিক অবনতি ও ধর্মীয় ক্ষেত্রে অমনোযোগিতা দেখা দেয়।

(উ) দৈনন্দিন জীবন যাত্র। প্রণালী হিসেবে পারিপাশ্বিক খৃষ্ট ধর্মের প্রভাব। প্রকৃত পক্ষে খৃষ্টীয় ধর্মীয় আদর্শের চেয়ে খৃষ্টীয় সাধুদের জীবন-যাপন প্রণালীই প্রাথমিক যুগের মুসলিম ধর্মানুরাগী ব্যক্তিদের উপর অধিকতর প্রভাব িস্তার করেছিল। খৃষ্টীয় সাধু-সন্নাসীদের এই পরিপূর্ণ সংসার বিরাগ মুসলিম সাধক জীবনে প্রবলভাবেই সংক্রমিত হয়েছিল। অবশ্ব বাহাতঃ এ যতই আকর্ষণীয় হোক্ না কেন, আমার মতে, এ মনোয়ত্তি নিঃসন্দেহে ইসলামের মর্মবিরোধী।

এসব পরিপাশ্বিক ভাবধারা ও ঘটনা সমাবেশের মধ্যেই স্থুফি-দর্শনের জন্ম। অতএব এর বিকাশের গতি প্রকৃতি সত্যিকারভাবে অনুধাবন করতে হলে এমব অবস্থার সন্মিলিত ফলাফলের দিকেই আমাদের ন্যর দিতে হবে। এসব অবস্থার সাথে ইরানীয় মনের সহজাত অহৈতবাদ প্রবণতার কথা স্মরণ রাখলে স্থৃফি-দর্শনের জন্মতত্ব বৃঝতে একটুও বেগ পেতে হয় না। এখন আমরা যদি নিও প্লেটনিস্ম্ এর উত্তব প্রাক্কালীন অবস্থাবলীর দিকে দৃষ্টিপাত করি, তবে দেখতে পাব যে সে ক্ষেত্রেও এক ধরণের অবস্থা থেকে একই ধরণের ফললাভ হয়েছিল। যে বর্বর উপদ্রব প্রাসাদবাসী সমাটদেরকে শিবিরে রাত্রিযাপনে অভান্ত করে তুলেছিল, তা সবিশেষ গুরুত্ব সঞ্চর করে খৃষ্টীর তৃতীয় শতান্দীর মধাভাগে। প্রটিনাস্ (Plotinus) নিজেই ফ্ল্যাক কাস (Flaccus)-কে লিখিত এক পত্তে ' তাঁর সময়কার রাজনৈতিক অশান্তির কথা উল্লেখ করেন। তিনি জন্মভূমি অ্যালেকযান্ত্রিয়ায় নিজ চতু-পার্শে তাকিয়ে দেখলেন যে সেখানে বিভিন্ন ধর্মাবলম্বীদের প্রতি সহন্দীল मत्नाजाव ववः धर्मीत कीवत्नत প्रजि कमत्नात्याम विताक कत्रह । ইতিমধ্যে রোম প্রায় সর্বদেবতার পূজামগুপে পরিণত হয়েছে। তিনি রোম নগরীতে দেখলেন যে সেখানেও জীবন ও নীতির প্রতি একটি

তাচ্ছিলাভাব এবং সমাজের অভিজাত শ্রেণীর মধ্যে চরিত্রহীনতা প্রকট হয়ে উঠেছে। অধিকতর বিদ্যান-চক্রের মধ্যে দর্শন শাস্ত্র নিজ বৈশিষ্ট হারিয়ে সাহিত্যের একটি বিভাগ হিসেবে অধীত হচ্ছে। আন্টিও-কাস (Antiochus) এর অনুসরণে সংশয়বাদ ও নিষ্পৃহতাবাদের সংযোগ সাধন করে সেক্ স্টাস এমপিরিকাস (Sextus Empiricus) প্রায় পীরো (Pyrtho) প্রবৃতিত নিরেট সংশয়বাদে যেয়ে পৌছান এবং ঘোষণা করেন যে নিশ্চিত জ্ঞানলাভ অসম্ভব। এই পরিপূর্ণ হতাশা ব্যঞ্জক চিম্তাভাবনার সমুখীন হয়ে প্রটনাস সিদ্ধান্ত করেন যে, প্রকৃত সতা মানুষের চিন্তান্তরের উধে' অবস্থিতিশীল ঐশরিক প্রত্যাদেশের মারফত্ই মাত্র লভা। খৃষ্টার সাধুসন্মাসীরা দীর্ঘকাল ধরে সহস্র প্রকার উৎপীড়ন অত্যাচার সহু করেও সমগ্র রোমীয় সামাজ্যে তাঁদের প্রেম ও বাৎসলামূলক ধর্মের সন্দেশ বিতরণে ব্যাপত ছিলেন। একদিকে স্টোয়ীয় (Stoic)দের কঠোর আপোষহীন নীতিনিষ্ঠা এবং সংসারের স্থুখ দুঃখের প্রতি সমভাবে ঔদাসিন্ত, অন্তদিকে এই খুইধর্মাবলম্বী সাধুব্যক্তিদের প্রেম ও শান্তি श्रातिना-मर्ताशित व परेरात मणुयीन रसारे व कारनत पार्गनिकरपतरक তাঁদের মজ্জাগত প্রতীকবাদ এমন একটি নবতর ব্যাখ্যা দিয়ে দাঁড় করাতে হলো, যাতে, তার ফলে, একাধারে জাতির পূর্বেকার জীবনাদর্শের পুনরুজীবন এবং নোতুন আখ্যাত্মিক প্রয়োজনের নিপত্তি—দুই-ই লাভ হয়। কিন্তু নিও-প্লেটনিস্ম্ ছিল একটি বিশেষভাবে প্রাজ্ঞানিকতাপৃষ্ট মতবাদ ২ এবং সে কারণে সাধারণ মানুষকে আকর্ষণ করবার ক্ষমতা ছিল তার কম। শিক্ষা ও সভাতায় পশ্চাৎপদ বর্বরদের কাছে এর তত্ব-তাৎপর্য যেয়ে পোঁছালো না। অম্মদিকে খু ষ্টধর্মের নৈতিক শক্তির কাছেও এ বাবহারিক জীবনে দাঁড়াতে शात्रत्मा ना । कत्न निर्याण्जि খ होनत्पत्र जीवन याशन ও नीजिनिहात हाता আকৃষ্ট হয়ে এ বিজেত্দল বিজীতদের ধর্ম গ্রহণ করলো এবং এভাবে ঐক্যবদ্ধ হয়ে তারা পুরাতনের ধ্বংসম্ভপের উপর নোতুন সামাজ্য গঠনে আত্মনিয়োগ করলো। ইরানেও বিভিন্ন সংস্কৃতির মিলন, সংঘাত ও ভাববিনিময়ের ফলে

নিভাজগতে যে নবতর ফর্বণ আরম্ভ হয়, তাতে কোনো কোনো মুসলিয় দার্গালিকা বনে ইসলামের একটি অনুরাপ পুনর্গাশার ঝাগসা আকাজকা দার্শানিকের মনে ইসলামের একটি অনুরাপ পুনরায় খুষ্টার জ্ঞানবাদীদের চিন্তাভালার কানেকাদিকু চুকে পড়েছে; এমনাক, কুর্,আন থেকেও এসব খারণা ও আগনেণর দ্যু সমর্থন প্রমাণত হয়েছে। রীক্,চিন্তাশ্রারী কুর্মকোরর ক্রানিত ইয়েছে। রীক্,চিন্তাশ্রারী কুর্মকোরর ভার দ্বশালি নিঃশেষ করের গোলো; কিছ ইব্নে তার,মিয়ার মন্ধ-সাইমুয় তার দ্বশালি নিঃশেষ করের গোলার কুরেন লোলারকালে গোলার কুরেন লাজনের ভারার করের আজতক্ আপ্ররাম করে চালেছে।

आह्राट्र से निवास ।" किन्छ बड़े खूब (बरक श्रम छेटे ) एकन १' बबर भे करत १' श्रीमित्रमन्त्रत। का'वी ह्यांश्रित श्रमाय; जात बानुरस्त श्रम कताहे इटला शक्र र वका वका समय वक महत्व कांचात कांचात कांचात रिवार विराह्म वाक्रिक केंद्र विति ।. येगू विवास , मार्गेरसे राम करे पिक्। ऋषांत वानी श्रवां है 'भवाहरक जाववाम ; जर्भत ज्ञेत्र क्राकात कत्रवात क्तरण हरव। एकन नी, हेक्से धवर, फिछा—ध हरना अनूष्णजाहे मूर्ट विभिष्टि क्षेत्राख्य साथन क्रेड्ड जाबारएव हेक्टा ववर किया—पुरस्त्रहे क्षेत्राख्य साथन यशिख्य अप्रित्तरे भाषि लाखा रूट आरत ता। अकृष्शिक वर्त्वाच्य अन्यू न कर्ज या डेक्हांत्र नम्र । किंख क्ष्यमेत्रा वरनान (स, भाषुमाच डेक्हा या फिडात ক্রপান্তর; অথিৎ ভার মতে, মানব্যকৃতির পরম অভিবাজি হলো চিন্তায়— यमायक मृष्टिनक्द कमा जाज्यन जात निर्मम हरला । छा ना नृष्ति (वमायवामी मिक्स (पन (य, यायाएम अव कहे श्ला विश्वकारण शिष (त्रांचणीय विराद्ध हेव्हार्ड हत्ला भानवाचात्र निर्यात्र। शक्कार्य, ভाরতीय इरला : "रजामात हैक्सर क्रमाखात्र करा" व स्थित स्वाम याम स्थ, गिरक नेखत गिर्छ हुस । शाद्रीयक मुख्ति स्मियोस दाव्रश्राय पक कथास छनिक अखीवण नाए करविख्न, छ। वृष्टि श्रल श्रवित्रापत अवद्यार्थ करिश् श्रीकार्गतत वारवारक हेमनारमंत्र शूनवारमा कि करत स्य धमन वार्म वार्मिन



বন্ধি আশ্রয়ী মানব মন খোঁজে প্রাজ্ঞানিক যোঁজুকতা এবং ইচ্ছাকে পরিচালিত করবার জন্মে একটি কর্মপদ্ধতি। স্থফিবাদের কাছে এ দুটিই লভ্য। সেমিতীয় ধর্ম হলো জীবন-যাপন সংক্রান্ত স্থানিদিষ্ট আইন-কানুন সমাহার; আবার ভারতীয় বেদান্ত হলো একটি নির্ভেজাল চিন্তাস্থত্ত। স্থফিবাদ দু'দিক্কারই মনস্তাত্বিক অসম পূর্ণতা এড়িয়ে যেয়ে, প্রেমের উচ্চতর পর্যায়ে সেমিতীয় ও বেদান্তীয় ভাবধারাকে একস্থতে গ্রথিত করবার চেষ্টা করে। একদিকে এ যেমন বৌদ্ধদের নির্বানের ('ফনা'ঃ আত্ম বিলোপন) ধারণাকে আত্মস্থ করে তার উপর নিজের প্রাজ্ঞানিক সোধ গড়ে তুলেছে, অক্সদিকে আবার ইসলাম থেকেও যাতে নিজেকে বিচ্ছিন্ন না করতে হয় সেজন্মে বিশ্বপ্রকৃতি भवत्म এই व्याधात चुजानि तम कृत जान थितक मश्रमान करति । देतातन ভৌগোলীক অবস্থিতির মতোই, স্থফিবাদের অবস্থিতি হলো সেমিতীয় ও আর্যসংস্কৃতির মাঝামাঝিতে। অতএব সে সহজেই দ'পক্ষ থেকে প্রয়োজ-নানুযায়ী আহরণ করেছে এবং দ'পক্ষকেই নিজের দানও অকাতরে বিলি-রেছে। অবশ্য-সামগ্রিক দৃষ্টিতে দেখলে বলতে হবে যে স্থফিবাদ আন্তরিক-ভাবে সেমিতীয়ের চাইতে আর্য-সংস্কৃতিরই অধিকতর নিকটবর্তী। অতএব বুঝতে পারা যাচ্ছে যে, মানব প্রকৃতিকে সামগ্রিক দৃষ্টিতে অবলোকনই হলো এই মানব প্রকৃতির উপর সামগ্রিক প্রভাবের ফলেই, গোঁড়া শাস্তানুসারীদের প্রতিরোধ ও নির্যাতন এবং রাজনৈতিক বিপ্লবাদি অতিক্রম করে স্থফিবাদ আজও অপ্রতিহত। জীবন-যাত্রার ক্ষেত্রে আত্মত্যাগ মহিমার ভাস্বর, অথচ চিন্তা বিকাশের ক্ষেত্রে অবারিতদার—এই-ই হলো স্থফিদর্শনের অপরূপ देविभिष्ठा।

স্ফী লেখকেরা কুর্ আনীয় দৃষ্টিভঙ্গি থেকে কি ভাবে তাঁদের দর্শন পদ্ধতির সমর্থন প্রমাণ করেন, এখন আমি সে বিষয়ে যথাসম্ভব সংক্ষেপে আলোচনা করবো। হয্রত রস্থলুলাহ্ যে আলী বা আবু বকরকে ব্যক্তিগত ভাবে কতকণ্ডলি আধ্যাত্মিক গুপ্ত তথ্য দিয়ে গিয়েছিলেন বলে জনশ্রুতি রয়েছে, তার মূলে কোনো ঐতিহাসিক প্রমাণ নেই। কিন্তু স্ফীরা দাবী করেন যে,

হয্রত রস্থাহ্ কিতাবীয় শিক্ষার অতিরিক্ত আর এক ধরণের আধ্যাত্মিক নিগৃঢ় 'জ্ঞানে' বিভূষিত ছিলেন, যার প্রমাণ কুর্আন-এর নিম্নলিখিত উদ্ধৃতি থেকে পাওয়া যায়:

"এবং আমরা তোমাদের মধ্য থেকেই তোমাদের কাছে একজন রস্থল পার্টিরেছি, যিনি আমাদের বাক্যাবলী তোমাদের কাছে পাঠ করেন, তোমা-দের পবিত্রতা সাধন করেন, তোমাদেরকে কিতাব ও জ্ঞান শিক্ষা দেন এবং তোমরা আগে যা জানতে না, তা তোমাদের শিক্ষাদান করেন।" উ

তাঁদের মতে এ আয়াত-এ যে 'জ্ঞানে'র উল্লেখ করা হয়েছে, তা 'কিতাব'-এর অন্তর্গত শিক্ষার অন্তর্ভুক্ত নয়; কেন না, হয্রত রস্পুলাহ, বারবার বলেছেন যে কিতাবীয় শিকা তাঁর পূর্বেকার পরগন্ধরেরাও প্রচার করে ণেছেম। 'জ্ঞান' যদি কিতাবীয় শিক্ষার অন্তর্ভু ক হতো, তবে, তাঁদের কথায়, এখানে তার আলানা উল্লেখ পুনরুক্তিমূলক হয়ে পড়তো। অবশ্য আমার भएं कूत् जान ७ महीर् रानिम-७ य स्किवाप्तत ममर्थनस्टक धातना तरहार, তা সহজেই প্রমাণ করা যায়। কিন্তু আরব জাতির একান্ত ব্যবহারিক প্রতিভার কাছে এ বাণী জীবন্ত হয়ে উঠতে পারেনি। কিন্ত ইসলাম বিদেশ-ভূমিতে ষেয়ে যখন নোতুন উর্বর মাটির সন্ধান পেলো, তখন স্থফিবাদের বিকাশ ও পরিপূর্ণ রূপগ্রহণ স্বাভাবিকরূপে দেখা দিল। 'মুসলিম' এর সংজ্ঞা দিতে যেয়ে কুর্আন বলছে: যারা অদৃশ্য (আলহ্) তে বিশ্বাস স্থাপন करत, रेनिक छेलामना इ विठन थारक बवर जामता जारनत या निरंतिष्ठ जा থেকে (মুক্ত হস্তে সংকার্যে) বায় করে।" <sup>8</sup> কিন্ত প্রশ্ন উঠে 'অদৃশ্য কি এবং কোথার'—তা নিয়ে। কুর্ আন-এ বলা হয়েছে: তিনি তোমার আত্মাতেই আছেন—"এবং যারা বিশ্বাসী, তাদের জত্তে পৃথিবীতে নিদর্শনাদি রয়েছে, এবং তোমার নিজের মধ্যেও ;--কি ! তোমরা কি তা দেখ না ?" ° আবার "( মানুষের ) গর্দানের শিরার চেয়েও আমরা তার নিকটতর।" ও অনুরূপ ভাবে পবিত্র গ্রন্থ শিক্ষা দের যে 'অনুশের' নিগৃঢ় প্রকৃতি হলো নির্মল আলোকরপ - "আল্লাহ্ হলেন আকাশরাজী ও পৃথিবীয় আলোক।" <sup>9</sup> এই আদি আলোক কি ব্যক্তিত্ব সম্পন্ন ? —এ প্রন্নের উত্তরে ব্যক্তিত্ব ব্যঞ্জক

নানাবিধ বর্ণনা দেওয়া সত্বেও কুর্ আন ঘোষণা করছে ঃ "তাঁর মতো কিছুই নেই"। দি কুর্ আনের কতকগুলি প্রসিদ্ধ বাকা থেকে কুফী ভাষ্যকারেরা বিশ্বপ্রকৃতি সম্পর্কীয় সর্বেশ্বরবাদের সমর্থন প্রমাণ করেন। আদি আলোকের নির্দেশ বা নীতিরূপ আত্মা ("বল যে আত্মা হলো আলাহ্র নির্দেশ বা নীতি" দি সাধারণ পশুস্থলভ অবস্থান থেকে উন্নতি লাভ করে জাগতিক অন্তিত্বসমূহের উৎসের সাথে মিলিত বা একীভূত হতে চায়, তবে তাকে আধ্যাত্মিক সাধনার চারিটি পর্যায় অতিক্রম করে যেতে হবে; যথা ঃ

- ্র (অ) অদুশ্রেবিশ্বাস
- (আ) অদৃশ্যের সন্ধান। প্রকৃতির অত্যাশ্চর্য দৃশ্যবলী অবলোকন করার ফলে অনুসন্ধান ম্পৃহা জাগ্রত হতে থাকে। ''দেখ, উষ্টুকে কিভাবে স্ফাষ্ট করা হয়েছে, আস্মানকে কিভাবে উচুতে ধরে রাখা হয়েছে, পাহাড়-গুলিকে কিরূপে অনড়ভাবে স্থাপিত করা হয়েছে।" <sup>১০</sup>
- (ই) অদৃশ্য সম্বন্ধে জ্ঞান। এ জ্ঞান হাসিল হয় নিজ আত্মার গভীর প্রদেশে অবলোকন করে।
- (ঈ) উপলব্ধি। উচ্চতর স্থুফি দর্শনের মতে, উপলব্ধি আসে বিচার-শীলতা ও বদাসতার অনবরতঃ অভ্যাসের ফলে। 'নিশ্চরই আল্লাহ্ তোমাদের আদেশ করেছেন স্থবিচার ও পরোপকার করতে এবং আত্মীর পরিজনের (প্রাপ্য) আদার করতে; এবং তিনি তোমাদের নিষেধ করেছেন পাপাচার, অস্থায় কার্য এবং উৎপীড়ন।" ১১

এ প্রসঙ্গে অবশ্যই মনে রাখতে হবে যে পরবর্তীকালীন স্ফৌদের কোনো কোনো সম্প্রদার (যেমন নক্শ্বন্দী সম্প্রদার ) এই উপলব্ধির অস্থান্ত প্রথাও উদ্ভাবন করেছিলেন; অথবা বলা চলে যে, ভারতীয় বেদান্ত দর্শন থেকে আহরণ করেছিলেন। <sup>২২</sup> হিন্দুদের 'কুগুলিনী' তত্ত্বের অনুসরণে তাঁরা প্রচার করলেন যে মানুষের দেহে বিভিন্ন বর্ণের আলোকের ছয়টি য়হৎ কেন্দ্র রয়েছে। স্থফী সাধনার লক্ষ্য হলো, নিবিপ্রতামূলক কতকগুলি প্রক্রিয়ার সহায়তায় এই আলোকাধারগুলিকে নাড়া দেওয়া, বা তাঁদের পরিভাষার এগুলিতে 'হর্কত' স্টে করা এবং শেষ পর্যন্ত অন্তরালোকের

বাহাতঃ বিভিন্ন আলোকগুচ্ছের মধ্যে এমন একটি মোলিক শুদ্র আলোক আবিকার করা যার সাহায়ে সব কিছু দেখা যায় কিন্ত যা নিজে অনৃষ্ঠা থাকে। আলাহ্র বিভিন্ন নাম ধীরে ধীরে বারংবার উচ্চারণ এবং অখ্যাপ্ত গোপন জপ-তপের সাহায়ে দেহের অনুকণিকাবলী কতিপয় স্থানির্ধারিত গতিপথে প্রবহমান হয়। তার ফলে দেহাভান্তরস্থ আলোককেন্দ্রগুলিও নিরবচ্ছিন্ন গতিলাভ করে নিজেদের স্বন্ধপ উপলব্ধি করে। এ থেকে স্থানীর সমগ্র দেহ আলোকোজল হয়ে যায়। বহির্জগতেও এই একই আলোকের পরিব্যাপ্তরূপ প্রকাশ পেয়ে তাঁর মন থেকে নিজের ভিন্নতার বিষয় সম্পূর্ণরূপে মুছে যায়। ইরানীয় স্থানীরা যে এ সব প্রক্রিয়ার খবর রাখতেন, তা থেকে ভুল করে ফন্ ক্রেমার (Von Kremer) বলেছেন যে সমগ্র স্থানী দর্শনই বেদান্তীয় ধারণাবলীর প্রভাব থেকে জন্মলাভ করেছে। সাধনাপ্রক্রিয়া বিচারে বিদান্তীয় পদ্ধতি সম্পূর্ণ ইসলাম-বিরোধী। বিশিষ্ট স্থানীয়া এ-সব পদ্ধতিকে একেবারেই আমল দেন্নি।

## (২) সূফী প্রজ্ঞানের বিভিন্ন দিক

এখন আমরা স্থলী প্রজ্ঞানের বিভিন্ন চিন্তা গোর্টির অথবা অক্সকথার, বিভিন্ন ভাবধারার দিকে দৃষ্টিপাত করতে পারি। স্থলী সাহিত্য মনোযোগের সাথে অনুধাবন করলে দেখা যাবে যে চরম সত্যকে স্থলীরা তিনটি দৃষ্টি কোণ থেকে দেখেছেন। অবশ্য এ তিন দৃষ্টিকোণ পরস্পর থেকে বিচ্ছিন্ন নর, বরং পরস্পরের পরিপূরক। কোনো কোনো স্থলী সত্যের নিগৃঢ় প্রকৃতিকে মনে করেছেন আত্ম সচেতন ইচ্ছান্নপে; অক্যেরা মনে করেছেন সৌন্ধর্ম রূপে; আবার অন্য একদল মনে করেছেন যে সত্য প্রকৃতপক্ষে চিন্তা, আলোক ও জ্ঞানরূপ। স্থলী চিন্তার এ তিনটী দিক আলাদাভবে আলোচনা করে দেখা সদত।

#### (ক) সভ্যের আত্ম সচেতন ইচ্ছারূপ

ঐতিহাসিক দিক থেকে এ দলের চিন্তাবিদ্রা হলেন যথাক্রমে শকীক বলখী, ইব্রাহীম আদহাম, রাবেরা এবং পরেকার আরও কতিপর স্ফী।

এই দল নিগৃত সতাকে মনে করেন ইচ্ছাশক্তি রূপে এবং বিশ্ব প্রকৃতিকে দেখেন এই ইচ্ছা শক্তির একটি সীমারিত প্রকাশ রূপে; এ দলের মনোভাব বিশেষভাবে একেশ্বরবাদ মূলক, তথা অধিকতর সেমিতীয় বৈশিষ্ট্যবাহী। এই স্থকী সম্প্রদারের আদর্শ জ্ঞানাম্বেষামূলক নয় বরং তাঁদের জীবন ও কর্মের বিশিষ্টতম লক্ষ্য হলো ধর্ম নিষ্ঠা, বৈরাগ্য এবং সংসারের পাপাস-ক্তির প্রতি সতত প্রহরারত মন নিয়ে আঙ্গাহ্র সায়িধ্য লাভের জন্ম ব্যাকুলতা। তাঁদের লক্ষ্য দার্শনিকতা নয়, বরং একটি জীবনাদর্শের পথে কর্মমর সাধনা। স্থতরাং আমাদের বক্ষ্যমান আলোচনা ক্ষেত্রে তাঁদের স্থান বিশেষ গুরুত্বপূর্ণ নয়।

#### (খ) সভ্যের স্থন্দররূপ

খুটীর নবম শতাব্দীর প্রারম্ভে মারুফ কর্খী স্থফী দর্শনের সংজ্ঞা দিয়েছিলেন 'আলাহ্র নিগৃঢ় সত্যাবলীর উপলব্ধি' <sup>১৩</sup> বলে। এই সংজ্ঞা থেকে স্থফিবাদের মোড় বিশ্বাস থেকে জ্ঞানের দিকে ফিরলো মনে করা যায়। কিন্তু এ সব নিগৃঢ় সত্যাদির উপলব্ধির পদ্ধতি বিধিবদ্ধভাবে প্রকাশ করেছেন আল্কুশায়রী দশম শতান্দীর প্রায় শেষভাগে। এই দলের চিন্তা-নেতারা মধ্যস্থদের দারা স্টিকর্ম সম্পাদনের নিও প্লেটনিক ধারা স্বীকার করে निराम हिल्लन । भारत की प्रकी लिथक एमत भरन करने स्टा व धारनी উঁকিঝুঁ কি দেওয়া সত্বেও, সর্বেশ্বরবাদ তত্বের প্রতি তাঁদের বিশেষ প্রবণতার দরুণ শেষ পর্যন্ত তাঁরা নির্গমনবাদ একেবারেই ত্যাগ করেছিলেন। ইব্নে সীনার মতো তাঁরাও মনে করতেন যে নিগৃঢ় সতা হলো 'চিরন্তন স্থলর' রূপ যার আদি প্রকৃতিই হলো বিশ্বজগতরূপ দর্পণে প্রতিফলিত নিজ 'চেহাঃা' অবলোকন। অতএব বিশ্বজগত তাঁদের দৃষ্টিতে হলো চির স্থলরের একটি প্রতিবিম্বরূপ, নিও প্লেটনীয় শিক্ষায় বিধৃত নির্গমন সজ্ঞাত वस्त्रत्र नय । भीत्र मारेशिप भतीक वर्तन : एष्टित कात्र करान एला जुनरत्र প্রকাশ বাসনা এবং প্রথমতম স্মষ্টি হলো প্রেম। এই স্থলরের উপলব্ধি সম্ভব হয় বিশ্বজনীন প্রেমের দারা—যা ইরানীয় স্থফীর সহজাত যোরো' খ্রীয়

প্রবণতার কাছে সংজ্ঞা লাভ করেছে "সেই পবিত্র অগ্নি, যা আলাহ্ ছাড়া আর সব কিছুকে জালিয়ে দেয়" বলে। রুমী বলেছেনঃ

বিশ্ব প্রকৃতি সম্বন্ধে এই মনোভাবের সহজ পরিণাম স্বরূপ অব্যক্তিক আত্মস্বকরণ মতবাদের উদ্ভব হয়। এ মতবাদের গোড়াপত্তন করেন বায়েযিদ বিস্তামী এবং এটীই এ সম্প্রদায়ের পরেকার সাধকদের মূলমন্ত্রে পরিণত হয়। সম্ভবতঃ বাকুর বৌদ্ধ মলিরের (মলিরটা এখনও টিকে আছে।) পথে যে দব ভারতীয় তীর্থ যাত্রী ইরানের মধ্যে দিয়ে গমনাগমন করতেন, তাঁদের প্রভাবেই এ মতবাদের উদ্ভব হয়ে থাকবে। ইব এ দলের সাধক হসায়ন মন্সূর (হাল্লাজ) সর্বেশ্বরবাদকে প্রায় উন্মাদনার পর্বায়ে নিয়ে পোঁছিয়েছিলেন। খাঁটি বেদান্ত দর্শনে উদ্বুদ্ধ হয়েই তিনি ঘোষনা করলেন 'আনল্ হক'—অহম্ রন্ধা অস্মি—বাণী।

এই দলের স্থফী সাধককের মতে, নিগৃঢ় সত্য কিমা চিরন্তন সত্য অনাদি অনস্ত এ কারণে যে তা আরম্ভ, শেষ, ডাইন, বঁা, উর্ধ, অধঃ—ইত্যাদি সীমাসীনতা থেকে সম্পূর্ণ মুক্ত। ১৬ এ অনাদি অনন্তে সন্থা ও গুণের মধ্যে কোনো প্রভেদ নেই "এর বস্তুসত্তা ও গুণ মূলক বৃত্তি এক ও অভিন্ন।" ১৭ আমরা উপরে উল্লেখ করেছি যে এঁদের মতে বিশ্ব-প্রকৃতি হলো নিগৃঢ় সন্থার দর্পণ স্বরূপ। কিন্তু নসফী বলেন, দর্পণ দুই প্রকারঃ ১৮

- (অ) যা শুধু একটি প্রতিবিদ্বিত ছবি ধারণ করে —এ হলো বাহ্যিক জগত।
- (আ) যা আসল সত্বাকেই ধারণ করে—এ হলো মানুষ, যার সত্বা হলো আদি সত্বার একটি সীমায়িত রূপ। অবশ্য মানুষ ভুল করে মনে করে যে সে একটি স্বাধীন সত্বা।

নসফী বলেন "হে দরবেশ! তুমি কি মনে কর যে ভোমার অন্তিত্ব আলাহ্র উপর নির্ভরশীল নয়? এ একটি মারাত্মক ভ্রম"। <sup>২০</sup> তিনি একটি স্থলর রূপকের সাহায্যে এর ব্যাখ্যা দিরেছেন। <sup>২০</sup> কোনো এক সরোবরাসী মংস্থেরা বুঝতে পারলো যে তাদের বসবাস, চলাচল, জীবন-যাপন সব কিছুরই মূল হলো পানি। তখন তাদের মনে প্রশ্ন জাগলো: জীবনের উৎসের আসল প্রকৃতি কি? এ প্রশ্নের সত্যিকার জ্বাবের অন্বেয়ণে তারা চলে গেলো একটি বৃহৎ নদীতে বসবাসকারী এক দার্শনিক মংস্থের কাছে। দার্শনিক তাদের বললো "হে জীবন-গ্রন্থ উন্মোচনে অভিলাষী অস্ত্রের দল! তোমারা জন্মেছ মিলনের দেশে, কিন্তু মরতে যাচ্ছ একটী অবাস্তব বিরহের আশক্ষার। সাগরতীরে থেকে তোমরা তৃঞ্চার্ত। অফুরন্থ ঐশ্বর্যের মালিক হয়েও তোমরা মরতে যাচ্ছ কপর্দকহীনরূপে।"

তা' হলে বিচ্ছেদের সর্ব প্রকার চিন্তাই অজ্ঞত। এবং সর্বপ্রকার 'অশ্বত্ব'-বোধ হলো—একটি বাইরের চেহারা, স্বপ্ন কিম্বা ছায়া-সন্দা। এ অশ্বত্ব-বোধ পরম সত্বার আত্ম-চেতনার সাথে জাগতিক অন্তিম্বের সম্পর্ক নির্ধ'রেন পদ্ধতির অবশ্বন্তাবী পরিণতি। হেণেলের ভাষায় "সাধক প্রেট ক্রমী"ই এ চিন্তাধারার বিশিষ্টতম উদ্গাতা। বিশ্বজাগতিক আত্মার বিভিন্ন ন্তরের মাধ্যমে আত্ম-প্রকাশের নিও প্লেটনীয় পুরাতন মতবাদকে গ্রহণ করে তিনি তাকে এমন চমকপ্রদ আধুনিক রূপে প্রকাশ করেছেন যে ক্লড় (Clodd) তাঁর Story of Creation গ্রন্থে সেমতবাদের উল্লেখ করবার লোভ সম্বরণ করতে পারেন নি। রূমীর অসাধারণ মণীযা আধুনিক অভিব্যক্তিবাদ মূলক চিন্তাধারার কত কাছাকাছি এসেছিল, তা দেখাবার জন্মে আমি এখানে তাঁর স্কট্টিতত্ব সম্পর্কীয় স্থপ্রসিদ্ধ বর্ণনাটী উদ্ধৃত করছি। এ মতবাদ তিনি পোষণ করতেন তাঁর আদর্শবাদের বান্তবায়ন বিবেচনায় ঃ

'মানুষের প্রথম অভাদর হলো অ-জৈব জগতে; তারপর সে অবলম্বন করলো উদ্ভিদ্-জীবন।

१क्ट्रेंड यहन नी हत्या अर्गिण्यान शूरवेकात जरेखन जनसात कथा स्य व्यवस्था स्य काष्ट्रिय विद्या वैद्यय शय वैश्र—

(क्रवामीय वैक्रवाणात्र आज वक्ष मानाभक वाकियंन हाण्। लाहर -लगरज्य कथाव जात जात विकूर गरन तरहत्या ना-তারগর যথন সে ভারদ্ –জগত থেকে প্রাণী জগতে চলে এলো,

विद्याय केट्ये, वेत्रखानास्य यथन नाष्ट्रशाला

বেষন শিশুর তার মায়ের প্রতি আপজি— र्यटा नेटवा नाय नाय नि

मार्ख्याचा याक वाक्वरंश्य कार्यन मा एवरनं ।

বার্ষকে পশুজাবন থেকে মর্ষাজাবনে উরাত করেন,— शिवारतत महान यही

त्वर् भाक्त्यान व्यावरक्य मान्स्य भारति भारति इस । वतः व छारव तम भिक्मानाछ करत, खान पर्न करत व जात्व बानूब शक्रिज वक छत् (थरक जग खर्त वांनारत जारम,

जात वर्षात व्याचा छ। शांत्रव्हतत्त्र शह्य मांह्र ।" (अ (ब) वाख केंद्रबई (शह्ह ?

जात शथम जाषात जाजनाङ कथा

( यस्त्रा—१०० थए )

ववः '(काथाख दनशे ना श्टबन, जरन गिनेन श्रम श्र्णिक भन्ति । १ क्लिक, व्यव्यव किंत त्काथाए तारे। योग माध्याय भवेच इएकत ইছুকু সদ নিতা তুও্তাস্ত । এবিদ নিতা স্বত্র , দিয়ক ইছুকু নিতা निও-(श्रोरिम, म,-धन्न नेयन राजन मर्गितियाध ज्या हे सिन्। "(सरह्यू (अद्योश वालिक नीजिमगुर्थ वक्षे कुलनाभूलक जारनाहना भिक्राशि इरव । ज्यन जागरपत्र जर्ज ग्रांक प्रभातन्त्र धर् विभिष्ठ भज्यरिपत्र मारथ निष्ठ-

(झुठनोश्ररमत भर७, वर्ष किंडू भविवारन शासे ६ थित , २१ किंड जाभारमत स्कोदा जवण (माबादां दावना करवन (य, जाह्याद्, मर्वाक्डू। निष-

বর্তমানে আলোচ্য স্থাফি-সম্প্রদায়ের মতে, সর্বপ্রকার পর্যবেক্ষণমূলক অভিজ্ঞতাই হলো স্বপ্নের সাথে তুলনীয়। তারা বলেন, সীমায় আবদ্ধ জীবন হলো
ঘুমন্ত; মৃত্যুই হলো জাগরণস্বরূপ। অবশ্য নিও প্লেটনিস্ম্ থেকে এর
প্রকৃত পার্থকা স্থাচিত হয়েছে 'সন্তিকার প্রাচ্য-ভাবাপদ্ধ' অব্যক্তিক অমরত্ববাদের মারফত্। হুইট্যাকার (Whittakar) বলেনঃ "এর (আরবীয়
দর্শনের) বিশিষ্ট মতবাদ—সাধারণ মানবীয় বুদ্ধিরন্তির অব্যক্তিক অমরত্বতত্ব—
আরম্বপন্থী বা নিও-প্লেটনীয়পন্থী মনোভাব থেকে সম্পূর্ণ স্বতম্ব। এ মতবাদ
এঁদের একটি খাঁটি মোলিক পদক্ষেপ।"

উপরের সংক্ষিপ্ত আলোচনা থেকে দেখা যাচ্ছে যে, এ চিন্তাধারায় তিনটি মৌলিক ধারণা রয়েছে। যথা—

- ( অ ) এক প্রকার ইন্দ্রিরাতীত চৈতন্তের সাহায্যে চরম সত্যকে জানা যায়।
- ্ আ ) চরম সত্য অব্যক্তিক।
- (ই) চরম সত্য-এক।

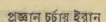
এসৰ ধারণার মুখোমুখি আমরা দেখতে পাই-

(জ) খৃষ্টীর দ্বাদশ শতাব্দীর অজ্ঞেরতাবাদী কবি ওমর খৈরামের বুদ্ধিরত্তিক হতাশার প্রকাশ—

"আকণ্ঠ স্থরাপারী আনন্দ পথিকদল এবং মস্জিদ প্রাঙ্গনে দুঃমহ বিনিদ্র রজনী যাপনকারী সাধুমজ্জন ব্যক্তির।

একই অতল সমুদ্রে হাবুছুবু খাচ্ছে;
কিনারার হদিস্ জানা নেই কারও।
মাত্র একজনই জাগছেন, আর সবাই ঘুমন্ত।"

- (আ) ত্রয়োদশ শতাব্দীতে ইব্নে তায়মিয়ার একেশ্বরবাদ মূলক প্রতিক্রিয়া।
- (ই) অদ্বোদশ শতান্দীতে ওয়াহিদ্ মাহ্মুদ-এর বহুত্বমূলক প্রতিক্রিয়া।
  খাঁটি দার্শনিকের দৃষ্টিভঙ্গি থেকে দেখলে এই শেষোক্ত অন্দোলনটীই
  অধিকতর চিত্তাকর্ষক। মানুষের বৃদ্ধিবিকাশের ইতিহাস অনুধাবন করলে



কতকগুলি স্থত্র পাওয়া যায় যা বিভিন্ন জাতির বন্ধিবৃত্তিক ক্রমবিকাশের ক্ষেত্রেও খাটে। একত্বনাদমূলক জার্মান চিন্তাধারা থেকে হারবার্ট, (Herbart) বছত্বাদের প্রেরণা লাভ করেন; আবার স্পিনোযা (Spinoza) র সর্বেশ্বরবাদ লাইব্রিষ্ (Leibniz)-কে একত্ববাদে উদুদ্ধ করে। সেই একই পরিপ্রেক্ষিতে ওয়াহিদ মাহমুদ সে কালের অহৈতবাদকে অস্বীকার कर्त वर्तन य जानि जा वक नय, वह। नाहेव् निय्-वत वह शूर्वहे তিনি ঘোষণা করেন যে বিশ্বপ্রকৃতি তাঁর পরিভাষায় 'আফ্রাদ' বলে কথিত কতকণ্ডলি মৌলিক বা সরল অণুকণিকার যৌগিক রূপ—এ সব जनूकिनको जनखकाल धरत तरस्र अवः अवा जीवछ। এই মৌলিक এককগুলি একপ্রকার খাষ্ঠ গ্রহণ করে অনবরতঃ নিম্নতর থেকে উচ্চতর পর্যায়ে উন্নীত হচ্ছে; এবং বিশ্বপ্রকৃতির কানুন হলো এই মৌলিক বস্তু সমূহকে ক্রমোরতির পথে পরিপূর্ণতার দিকে এগিয়ে নিয়ে যাওয়া। তাঁর স্ষষ্টি পর্যায়ের প্রত্যে হ অধ্যায় হলো আট হাঘার বংসর। আবার এ রকম আট অধ্যায়ের পর বিশ্বপ্রকৃতি ভেঙ্গেচুরে যাবে এবং তার ধবংসাবশেষ থেকে আবার নোতুন বিশ্বপ্রকৃতি জন্মলাভ করবে। ওয়াহিদ মাহমূদ একটা নৰতর দম্প্রদার প্রতিষ্ঠা করেন ; কিন্তু এরা অতান্ত নিষ্ঠুর নির্যাতনের সম্মুখীন হয়ে শেষ পর্যন্ত শাহ আব্বাসের হাতে নিশ্চিক্ হয়ে যায়। শুনতে পাওয়া যায় যে সিরাজ-এর কবি হাফিয়, এ দলের মতবাদে বিশ্বাসী ছিলেন।

#### (গ) সভ্যের আলোক বা মনন্ রূপ

স্থানী দর্শন পদ্মী তৃতীয় বিশিষ্ট দল মনে করেন যে সতা হলো মূলতঃ আলোক বা মনন রূপ। তা হলে এর অন্তর্নিহিত প্রকৃতিতেই রয়েছে চিন্তা করবার বা আলোকিত করবার জন্মে কোন উপলক্ষার প্রয়োজন। এঁদের পূর্বেকার সম্প্রদায় নিও প্লেটনীয়বাদ বর্জন করেন; কিন্তু এঁরা নিও-প্লেটনীয় বাদকে একটি নবতর পদ্ধতিতে রূপান্তরিত করেন। অবশ্য এ সম্প্রদায়ের প্রজ্ঞান চর্চারও দু'টি দিক্ আছে। একটি হলো খাঁটি ইরানীয় মনোভাব সম্ভূত, আর অন্টী বিশেষ ভাবে খৃষ্টীয় চিন্তাধারাদারা প্রভাবিত। দু'জনই

মনে করেন যে, আমাদের প্রতাক্ষ জগতের বৈচিত্রোর মূলে রয়েছে চরম-সত্যের প্রকৃতিতেই অন্তনিহিত একটী বৈষম্যের নীতি। আমি এখন ঐতিহাসিক পর্যায় ক্রমে দু'দলের মতবাদ আলোচনা করছি।

## [১] সভ্যের আলোক-রূপ—আল্ইশ্রাকী ইরানীয় হিছ-বাদে প্রভ্যাবর্তন

ইসলামী ধর্মতত্বে গ্রীক তর্কপদ্ধতি প্রয়োগের ফলে আল্ আশ্,আরীর সময়ে যে বিচার বিল্লেষণ আরম্ভ হয়, তার পূর্ণতম পরিণতি ঘটে আল-গাষালীর সংশ্য়বাদমূলক আলোচনা ধারায়। এমন কি মু'তাষিলা যুক্তি-वानीरितं मर्था वस्याम श्रम्थ विहातनीन वाक्तिता शीक-नर्भनरक हवह গ্রহণ করেন নি, বরং স্বাধীন সমালোচনার আলোকে যাচাই করে নিয়েছেন। आन्गायानी, आत् दायी, आतृन वतकाठ, आन् आप्रिमा প্रভৃতি ছिलन প্রতিষ্ঠিত ধর্মমতের সমর্থক। তাঁরা গ্রীক্ দর্শনের সমগ্র অবয়ব সমালোচনার তীর কশাঘাতে অনবরতঃ ক্ষত-বিক্ষত করতে থাকেন। তারপর আবু সঈদ সায়রাফী, কাষী আবদুল জববার, আবুল মাআলী, আবুল ক্লাসিম এবং সর্ব-শেষে প্রথরবৃদ্ধি ইবনে তার্মিয়া- একই উদ্দেশ্য প্রণোদিত হয়ে গ্রীক দর্শনের অন্তর্নিহিত দুর্বলতাসমূহ প্রকাশ করে দিতে থাকেন। গ্রীক দর্শনের সমালোচনায় তাঁরা শাহাবুদ্দীন স্থহরাওয়াদীর মতো মহাপণ্ডিত সুফীদের দু'এক জনের সহায়তাও লাভ করেন। এ সময়ে স্থহরাওয়ার্দী 'গ্রীক দর্শনের অ্যোজিকতা প্রকাশ' (The Unveiling of Greek Absurdities ) নাম দিয়ে একটি গ্রন্থ রচনা করে সে চিন্তাধারাকে অগ্রাহ্য বলে প্রমাণ করেন এবং সাথে সাথে দেখান যে নিরেট যুক্তির সাহায়ে সত্যোপলন্ধির আশা একাস্ত বুথা। মৃ'তাযিলাবাদের বিরুদ্ধে আশ্ আরীয় প্রতিক্রিয়ার ফলে শুধু যে একটী অনেকদিক দিয়ে আধুনিক মনোভাবাপন্ন নবতর প্রাজ্ঞানিক পদ্ধতির অভ্যাদয় হলো, তা নয়; জরাগ্রন্থ বুদ্ধিরত্তিক দাসত্বের শৃখলও তাতে ছিন্নভিন্ন হয়ে গেলো। আড'ম্যান্ ( Erdmann ) ২৪ সম্ভবতঃ মনে করতেন

যে আলু ফারাবী ও ইবনে সীনার সাথে সাথে মুসলিম তত্ব জিজ্ঞাদার আয়ুকাল শেষ হয়ে যায় এবং তাঁদের পর দর্শনশান্ত ভিত্তিচ্যুত হয়ে সংশয়বাদ ও মরমীয়াবাদের অস্তরালে ঢাকা পড়ে। অবশ্য গ্রীক দর্শনের সমালোচনার ফলে মুসলিম চিন্তাজগতে একদিকে আশ্ আরীয়া আদর্শবাদের উত্তব ও অক্স দিকে গ্রীক দর্শনের একটা প্রোপ্রি রূপান্তরণ—এই যুগল অভিব্যক্তির ব্যাপারটি তিনি অনুধাবন করেন নি। পুরোপুরি ইরানীয় বৈশিষ্ট্য মণ্ডিত একটি দর্শন পদ্ধতি গড়ে তুলবার বেলায় অবশ্য প্রয়োজন ছিল হয়তো বিদেশীয় মনোভাব সম্পূর্ণ বিসজ'ন, না হয় অন্ততঃ পক্ষে মন থেকে তার প্রভাব অনেকখানি বিতাড়ন। আশ্ আরীয় এবং আনুষ্ঠানিক ধর্ম পদ্ধতির অ্যান্স গোঁড়া সমর্থকদল গ্রীক দর্শ নকে ইসলামী চিন্তাধারা থেকে সম্পূর্ণ রূপে বিতাড়িত করেন। অন্তদিকে মুক্তবৃদ্ধির সন্তান আল্ ইশরাকী একটা নবতর দর্শন সৌধ গড়ে তুলতে এগিয়ে আসেন। অবশ্য তাঁর নোতৃন পদ্ধতিতে পুরাতন উপাদানাদি পুরোপুরি বজিত হয় নি। তাঁর খাঁটি ইরানীয় মন্তিম্ব সংকীর্ণ চিত্ত কর্ত্পক্ষের ভীতিপ্রদর্শন তুচ্ছ করে মুক্ত স্বাধীন চিন্তার অধিকার প্রতিষ্ঠা করে। পুরাতন ইরানীয় ঐতিহ্য চিকিৎদক আর্রাযী, আল্ গাযালী এবং ইসমাইলীয়া সম্প্রদায়ের লেখক-দের আলোচনাধারায় কিছু কিছু স্থান পেয়েছিল; কিন্ত আলু ইশরাকীর দর্শনে এই সনাতন ধারা এমন ভাবে আত্মপ্রকাশ করে যে প্রস্থরীদের দার্শনিক মত এবং ইস্লামী ধর্মতত্বের সাথে এর একটা শেষ বোঝাপাড়া এখানে অবধারিত হয়ে পড়ে।

শর্থ শাহাবৃদ্দীন স্থহ্রাওয়াদী খৃষ্টীর ঘাদশ শতান্দীর মাঝামাঝিতে জন্মগ্রহণ করেন। তাঁর প্রকাশ্য নাম ছিল শর্খুল ইশ্রাক মক্তুল। তিনি কুর্আন-ভাষ্যকার আর্রায়ীর শিক্ষক মাজ্দ্-জিলীর কাছে দর্শনশিক্ষা লাভ করেন। অতি অয় বয়সেই তিনি সমগ্র মুসলিম জগতে চিন্তাশীলতায় অপ্রতিঘদী বলে স্বীকৃত হন। আলেপ্নোর স্থলতান সালাছদ্দীনের পুত্র আল্মলেক্ আয্যাহের তাঁর প্রতি অতিমাত্রায় প্রশংসমান হয়ে ওঠেন এবং তাঁকে আলেপ্নো দরবারে আমন্ত্রণ করেন। সেখানে এই তরণ দার্শনিকের

নির্ভিক স্বাধীন উক্তি ও মতামতাদি তখনকার ধর্মনেতাদের তীব্রতম ঈর্ষার উদ্রেক করে। আনুষ্ঠানিক ধর্মপন্থীরা নিজেদের ভিত্তিভূমির দুর্বলতার প্রতি সচেতন থাকেন না—এমন নয়। অতএব যথনই তাঁরা ক্ষমতাসীন হন, তখনই তাঁদের দেখা গেছে পাশবিক শক্তির উদ্বোধন করে নিজেদের দুর্বলতা ঢাকা দেবার চেষ্টা করতে। এ ক্ষেত্রেও তার ব্যতিক্রম হলো না। আনুষ্ঠানিক ধর্মের এই রক্তপিপাস্থ ভাড়াটিয়া কিন্ধরদল স্থলতান সালাহুদ্দীনের কাছে লিখিত ভাবে এই আর্ যী পেশ করলেন যে শয়্থ এর মতাবলী ইসলাম ধর্মের জন্মে ঘোরতর আশঙ্কার কারণ এবং এ সবের অঙ্কুরে বিনাশ একান্ত প্রয়োজন। স্থলতান এতে স্বীকৃতি দিলেন এবং সেখানে, মাত্র ছত্রিশ বৎসর বয়সে এই প্রাণবন্ত ইরানীয় সাধক ধীর-ন্থির চিত্তে ঘাতকের নির্ভুর আঘাত বক্ষে ধারণ করলেন। এই মৃত্যু অবশ্য তাঁকে সত্যের পথে শহীদের মর্যাদায় অভিষক্ত করলো। কালের গর্ভে হত্যাকারীদের নাম মুছে গেছে; কিন্তু তাযা রক্তের মূল্যে উত্তীর্ণ দর্শন বেঁচে রয়েছে, বেঁচে থাকবে এবং যুগ যুগ ধরে সত্য সন্ধানী মানবাত্মাকে অপ্রতিরোধ্য আকর্ষণে আপনার করে নেবে।

এই ইশ্রাকী দর্শন প্রতিষ্ঠাতার ভাবধারার কয়েকটি বিশিষ্ট দিক হলোঃ প্রথমতঃ, তাঁর চিন্তাবিকাশের স্বাধীন ও সচ্ছল গতি; দ্বিতীয়তঃ, তাকে একটি স্থসমঞ্জস সামগ্রিক রূপ দেবার কারুকর্ম এবং সর্বোপরি, স্বদেশের দার্শনিক ঐতিহার প্রতি অবিচল বিশ্বস্ততা। অনেক মৌলিক প্রশ্নে তিনি আফলাতুন- এর বিরোধিতা করেন। আরম্ভর দর্শন পদ্ধতির অবারিত ও পূঙ্খানুপূত্র সমালোচনা করে তিনি দেখিয়েছেন যে এ পদ্ধতি উদ্দেশ্য-প্রস্থত; অর্থাৎ, নিজের চিন্তাধারাকে বিধিবদ্ধরূপে প্রকাশ করবার প্রয়াস নিয়েই আরম্ভ সমগ্র বিতর্কের অবতারণা করেছেন; সত্য সদ্ধানের খাতিরে নয়। এমন কি আরম্ভর যুক্তিস্থ্রগুলিকে আলাদাভাবে সমালোচনার কট্টি পাথেরে যাচাই করে তিনি তার কতকগুলির অন্তঃসার শৃক্ততা সপ্রমাণ করেছেন। উদাহরণতঃ উল্লেখ করা যায় যে, আরম্ভর মতে সংজ্ঞা হলোঃ Genus plus differentia বা কোনা জাতির সাধারণ পরিচিতি ও তার বৈশিষ্ট্যের সমাহার। কিন্তু আল্ইশ্রাকী বলেন যে, যে বস্তুটির সংজ্ঞা দেওয়া হলো, শুধু মাত্র

# ON

### প্রজ্ঞান চর্চার ইরান

তার বিশিষ্ট গুণের উল্লেখ ঘারাই তার পরিচর সন্তব নয়, যদি সে গুণ অফ কারুর না থাকে। ঘোড়াকে আমরা বলতে পারি 'একটি হ্রেযা ধ্বনিকারী জন্ত' বলে। এখানে আমরা 'জন্ত'র অর্থ বুঝি; কেন না নানারূপ জন্তর সাথে আমরা পরিচিত। কিন্ত হ্রেযাধ্বনির অর্থ আমরা কিছুতেই বুঝতে পারি না; কেন না, ঘোড়া ছাড়া আর কোনো জন্ত হ্রেযাধ্বনি করে না। অতএব যে ব্যক্তি আগে ঘোড়া দেখে নি, তার কাছে ঘোড়ার এই মামুলী সংজ্ঞা একেবারেই অর্থহীন। দেখতে পাওয়া যাছে যে বৈজ্ঞানিক নীতি হিসেবে আরম্ভর সংজ্ঞাদান পদ্ধতি একেবারেই অকেজো। এই বিতর্ক স্থ্র থেকে শর্থ স্থহ্রোওয়ার্দী বোসাঙ্কেট্ (Bosanquet) এর মনোভাবের খুব কাছাকাছি এসে পড়েন। [Bosanquet-এর 'সংজ্ঞা'র সংজ্ঞা হলো 'summation of qualities' বা 'গুণাবলীর সমাহার'।] তিনি মনে করেন, কোনো বস্তব্র সংজ্ঞা দিতে হলে তার সর্বপ্রকার গুণাগুণের একত্র সমাবেশ করতে হবে—যা এক্যোগে আর কোনো বস্তুতে নেই, অথচ আলাদাভাবে ভিন্ন ভিন্ন বস্তুতে থাকতে পারে।

কিন্ত এখন আমাদের উচিত তাঁর প্রাজ্ঞানিক পদ্ধতির দিকে দৃষ্টিপাত করা এবং স্বদেশের চিন্তাধারায় তাঁর দানের গুরুত্ব বিবেচনা করা। শর্খ বলেন ঃ অতীন্দ্রির দর্শনতত্বের নিরস্কৃশ বুদ্ধিরন্তিক তাৎপর্য হারম্বন্ধ করতে হলে, এ পথের সাধকের জন্মে আরম্ভপন্থী দর্শন, তর্কণাস্ত্র, অন্ধণাস্ত্র এবং স্থাকিবাদের সম্যক্তরান আহরণ করতে হবে। তাঁর মন কুসংস্কার ও পাপাস্সক্তির কালিমা থেকে সম্পূর্ণ মুক্ত হতে হবে,—যাতে তিনি ক্রমণঃ সেই অন্ধন্ধক কাছে গ্রাহ্য ধারণাবলীকে যাচাই ও সংশোধন করা সন্তব হয়। এভাবে বুদ্ধির কাছে গ্রাহ্য ধারণাবলীকে যাচাই ও সংশোধন করা সন্তব হয়। এভাবে স্থায়তা থেকে বঞ্চিত যুক্তি নির্ভর্গেগ্য নয়। যুক্তিকে 'যওক' (বস্তর মূলসন্থা উপলব্ধিকারী একটি রহস্তর্জনক ক্ষমতা) এর সহায়তা নিতে হবে। এই যওক ই অশান্ত আত্মাকে প্রকৃত জ্ঞান ও শান্তিতে বিভূষিত করতে পারে এবং সংশন্ধবাদকে চিরতরে নির্মূল করতে পারে। এ ক্ষেত্রে আমরা অবশ্য এই আধ্যাত্মিক অভিজ্ঞতার খাঁটি চিন্তামূলক দিকটিই বিচার করবো এবং

যুক্তি আশ্রন্নী চিন্তাদারা এই আন্তরিক অনুভূতি কিভাবে সংবদ্ধ ও সামঞ্জস্মপূর্ণ রূপ পেলো, তা অনুধাবন করবো। অতএব ইশ্রাকী দর্শন ব্লীতির অন্তর্ভুক্তি স্পষ্টিতত্ব ও মনস্তত্ব আলোদাভাবে আলোচনা সাক্ষেপ।

### (অ) তত্ব দশ্ন

সর্ব অন্তিত্বের অন্তরতম নীতি হলো 'নূর-ই-কাহির' বা আদি-পরম-আলোক, যার প্রকৃতির একান্ত বৈশিষ্ট্য হচ্ছে নিরবচ্ছিনভাবে অশ্যকে আলোকিত করা। "আলোকের চেয়ে স্বচ্ছতর আর কিছুই নেই এবং এই স্বন্ধতার কোনোরূপ সংজ্ঞার প্রয়োজন করে না।" <sup>২৫</sup> অতএব আলোকের মৌলিক ধর্ম হলো প্রতিভাতকরণ। কেন না, 'প্রতিভাতকরণ' ত্বণ যদি আলোকের অন্তনিহিত না হয়ে তার উপর আরোপিত ব্যাপার হতো, তা হলে মনে করতে হতো যে নিজে থেকে আলোক প্রতিভাত নয় এবং অশ্র কোনো স্বতঃ প্রতিভাত বস্তুর সহায়তা ছাড়া প্রতিভাত হতে পারে না। তা হলে, ফল এই দাঁড়ায় যে, আলোকের চেয়েও আলোকময় আরও কিছু আছে – যা হ'তে পারে না। তা হলে, আদি-আলোকের অস্তিত্বের অতীত এমন কোনো হেতু নেই যা তার অস্তিত্বের কারণ এই মৌলিক নীতির বাইরে যা আছে, তা এর উপর निर्ভत्भील, সাময়িক এবং সম্ভাব্য মাত্র। অনালোক বা অন্ধকার অম্য কোনো স্বাধীন সত্বা থেকে উছুত কিছু হতে পারে না। আলোক এবং অন্ধকার আদতে দুইজন আলাদা স্মষ্টিকর্তার স্বষ্টি দুইটি আলাদা স্বাধীন मणा वरल गाजीय धर्मावलशीया य विश्वाम लाखन करतन, जा - जा ररल দ্রমাত্মক না হয়ে পারে না। যোরো'দ্রিয় ধর্মযাজকেরা এ নীতিতে বিশ্বাস করতেন যে এক থেকে একের বেশী নির্গমিত হতে পারে না। স্থতরাং তাঁরা আলোক ও অন্ধকারকে দুইটি স্বতম উৎস থেকে উদ্ভূত বলে স্বীকার করতে বাধা হন। কিন্তু ইরানের প্রাচীন ঋষিরা তাঁদের মতো দ্বিত্বাদী ছিলেন না। আলোক এবং অন্ধকারের সম্পর্ক বৈপরিত্যমূলক নয় ; বরং একটির অন্তিত্ব হলো অপরের অনন্তিত্বের কারণ। আলোকের অন্তিম অন্ধকারের পূর্ব-অন্তিম জ্ঞাপক; অন্য কথার,



আলোকের আতা প্রকাশের মানে হলো অন্ধকারকে আলোকিত করণ। এই আদি আলোকই হলো সব গতির উৎস। কিন্তু এর গতি স্থান পরি-বর্তন নয়: এর অন্তর্তম প্রকৃতি হলো আলোকিতকরণ স্পূহা (love of illumination) এবং এই স্পূহার তাড়নায়ই যেন সে সব বস্তুর অন্তিত্বকে নিজের ছটার অভিষিক্ত করে জীবন্ত করে তোলে। আলোকের বিকীরণ অনন্ত। ঘনতর বিকীরিত আলোকচ্ছটা নবতর আলোক-বিকীরণের উৎসরূপে কাজ দেয়। এভাবে হালকা হতে হতে এক পর্যায়ে এমন অবস্থা দাঁড়ায় যে আলোকচ্ছটাগুলি আর নোতুন বিকীরণ স্ট করতে পারে না। এই আলোকক্ষটাগুলিই আদি-আলোক থেকে পার্থিব জগতের সংখ্যাতীন ও অন্তহীন বৈচিত্রাময় জীবমণ্ডলে জীবন সঞ্চারে মাধ্যমের কাজ করে। ধর্মীয় পরিভাষায় এদের বলা হয় 'ফেরেশ তা'। আরম্ভ-শিষ্যরা ভ্রমক্রমে আদিম-চিৎশক্তিকে মাত্র দশটি বলে মনে করতেন। চিন্তা-পর্যায়কেও তাঁরা সে ভাবে গণনার গণ্ডিতে আনবার ভ্রমাত্মক চেষ্টা করেছিলেন। আদি-আলোকের সম্ভাবনাবলী সংখ্যাতীত : এবং এই অশেষ বৈচিত্রময় বিশ্বপ্রকৃতি এর পশ্চাৎপটের এ-সব সম্ভাব্যতার একটি আংশিক প্রকাশ মাত্র। অতএব আরম্ভর নির্ধারিত পর্যায়াবলী (categories) মাত্র আপেক্ষিকভাবে সতা। আদি-আলোক যে কত বিচিত্র পন্থায় অনালোককে আলোকিত করেন বা করতে পারেন, তার ইয়ছা নেই। এসব সংখ্যাতীত পম্বা বা ধারণার নিরিথ করা ক্ষুত্রন্ধি মানবচিত্তের জত্যে একেবারে অসম্ভব। অবশ্য আদি-আলোকের নিম্নর্যণিত দুইটি আলোকারন-পন্থার পার্থক্য সম্বন্ধে আমরা আলোচনা করতে পারিঃ—

১। অমূর্ত আলোক (যথাঃ বিশ্বজনীন অথবা ব্যক্তিগত বুদ্ধিরন্তি)।—

এর কোনো আকার নেই এবং এ নিজের বাইরে অক্স কারুর গুণরূপে

দেখা দেয় না। (বরঞ্চ এ বস্তুমূলক।) এর থেকেই আংশিক চেতন,

সচেতন এবং আত্মসচেতন আলোকমালা অর্থাৎ আলোকের বিভিন্ন অভি
ব্যক্তি রূপলাভ করে। [ আদি-আলোক সত্বার নৈকটা বা দূরত্বের উপর

নির্ভর করে আলোকের উদ্ধলোর তারতমা। এ-সব বিভিন্ন অভিবাক্তি

এই ঔবলোর তারতয়োরই নামান্তর।] বাজিগত বুদ্ধিরতি বা বাজি আঘান হলো আদি আদি আমুর্ত প্রতিষ্ঠাতি বা বাজি আমান হলো আদি আমুর্ত আলোক নিজে থেকেই নিজেকে কাছে প্রতিভাত করবার জ্ঞে সে চান ; তার নিজ অভিহ্নকে নিজের কাছে প্রতিভাত করবার জ্ঞে সে তার বিজ অভিহ্নতে সাহায়াকারীর প্রয়োজন বোধ করে না। তা হলে, বাভানা বা আলোকাজি অমুর্ত আলোকর অন্তানিহিত গুণ এবং আনালোক

হলো এর বিপরাত।

হলো এর বিপরাত।

ব্যেষ্ট এবং এ নিজের উগর ছাড়াও অভ বছর উপর আবিদার বিশিলিত বালোক।

রয়েছে এবং এ নিজের উগর ছাড়াও অভ বছর উপর আবেনা বছর দুড়ত গারে। (বেমনঃ তারার আবেনাক, বা অভ কোনো বছর দুজভাবে একে বলা ব্যার ইন্দ্রিয়ারত আবেনাক। এই নোমার আবেনাক। এই নামার আবেলাক। এই নামার ভালা বারার রাজত ত্বলের ভালা বারার প্রকর্ম রাজত বারার প্রকর্ম প্রকর করে তুলছে। এ ভাবে প্রতিফালত হতে হতে প্রক্ আদিমা আবেলাককে মুদুতর করে তুলছে। এ ভাবে প্রতিফালত হতে হতে আদিমা আবেলাককে মুদুতর করে তুলছে। এ ভাবে প্রতিফালে হবত হতে আদিমা আবেলাককে বার্মীনভাবে নিজ বারার বারাতে বারার আবাতে বারার বারাতে বারার আবাতে বারার বারাতে বারার বারার বারার বারার বারাতে বারার বারাতে বারার বারাতে বারার বারাতে বারার বারাতে বারার বা

তা' হলে, এই নৈমিত্তিক আলোক আর অমূর্ত আলোকের সম্পর্ক তা। হলে, এই নৈমিত্তিক আলোক আর অমুর্ত আলোকের সম্পর্ক হলে। কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার্য-কার

व्यक्ति संस्थि व्यक्त विश्व अरसिविन रूस शएए। यह स्पूर्ण व्यालाक-

र्ला य निजं व्यक्ति विकट रिमामिक वा व्यस्ति।श्र

वर् भाविक वार्याम्य वे एथरक्र ज्वाजात विविध भविमारिन क्रानाजक श्यात : जायब-शहाया व अवत्क यातान जावस्य गतन कत्यं केंब करवर्षन । भीवशान दी 'जोवीश्य वर्ष । ध से श्ला जाएनारिक्त मुश्र व्यात धरें इंग्, ताकी जावूक्टमत जाट, या किंकू 'अनारलाक' जा रहला 'आवामस

ইত্যাক (10)

वीत ८थरक जायक मृत्र विद्यम नी। तिया यात्क त्य भारा य योक्यूक कियाचात्रतात त्कृत्व जायूनिक गानवण।-जामारम् कियायाचा माव जाव करत्रकारक क्याजरुभवा व रथरक शास्त्रत, यो जायारतत व्हानद्वाद्रा तत्र। 15९-वृष्टित स्थली श्र्याप्त ज्वतः; गाव। विने वात्र वरनक श्यात्र वह वारवाकात्रन क्षेत्र मग्राथ क्रत्र वर् यात्नाकावन याम यात्नारक्व ववर्गन याच्नाक्व याशमक अकाम আলোকারন করের ধারাবাহিক রূপ; কিন্তু শুধুমাত্র বুদ্ধরান্তর বিচারে व्यात्नाकिक करत त्मर्थ। विश्वकाक कृति भरिक रहा चक्ना विभाव असें। वर्ष (कारना वह अंबर्फ छान वार्त्ततत्व न्यां रत्र जारक निव वार्त्तारक वायारम् अन्यक् वरक्वार्त्त मिकित नग्न ; वाकि वाचा निरम्ह वक्षे वारवाक रम मानवास खारनेत प्रका किसानीय मिक् जारहा छाठ वर्षत मारथ ब्रियन। किन जिएत क्यानज्यत्क जिन् किकूरे महाभिन करत निरम्न परनन त्य श्रद्भेत प्रार्थिक—एम मुख्याप श्रहारत् विभि जाम, यात्रात्रपत प्रमथक रक्यंड्र टिर्डेस्था वस त्यरं छन्-तर्ड् मुंड्र वाजीज जात जयात वारक जनकारत्रत वरत्राक्तमेत्रजा चीकात्र करत्रह्न-यो श्रकात्राख्य जारजा-वातीय कियोत्निजाएन माथ वक्षण । जदका भारत क्षांनिज्य क्षांति यामि श्रम्थ (Prima Materia)-धन जांकप ज्योकात कन्नवान दिनात जाम.-वयन शायकावकार (दाया श्राष्ट्र (य भाव, यून हैंग, दाक जावक-श्रहोरम्ब दान ज

८० । कि होिश कार्य कार्या क्षमी कराउ शाहि मी । ४७ इत्ला, ज्य वश्वीरक वनारमारिक कत्रवात कार्यक्य मध्य रूटो ना। বাদ আলোকিত বস্তুর সদা বা প্রকৃতি এই নৈমিত্রিক আলোকের কারণ



शब्दात हर्ति हेत्रान

### शब्दान हर्तात हतान

সমুনয় বস্তর অভূমনা। অতএব বিভিন্ন ধরণের প্রাথমিক বস্তর একের সাথে অভ্যের মিলনে যে তৃতীয় বস্তর অভ্যুদয় আমাদের পরীকাগ্রাহা জনতে অনবরতঃ দেখা যাচ্ছে, তাও প্রকারান্তরে এই অবিমিশ্র বস্তরই অভিত্তের প্রমাণ। তা হলে, সব বস্তুকে অভ্যানিরণেক্ষ অবশ্বিত হিসেবে দু'রকম ভাবে ভাগ করা যেতে পারে; যথা—

। বা স্থানতিত---অপ্রকাশ সদ্বাসমূহ বা অবুংণিকাবলী---(আশ্-

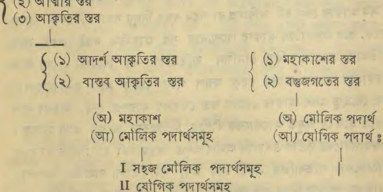
া বিষয়ের নতে ঃ বস্তর নির্মন্ত ।। - মান্যার রাজ্য বিষয়ের নির্মন্ত । ব্যান্যার নির্মনার নির্মনার

(ययन : जाव, शक, जान हेजापि ।

श्रवा श्रवामक लाखारक्य हुअय पिल्यमोल जाख्य एकावलात ক্রান্থের উপর সম্পূর্ণি, পি বিশ্বনার । প্রকৃতপ্তে সমগ্র বিশ্বরণতহ वारनारके विकाशक वकि मिक वर्षः भागे हरन। भागे शक विरविध्नात বাস্তব পদাধন হৈ কিনিক্ত ভাষ্ত প্ৰাণ্ড কান্দ্ৰ হৈছিল বা নিৰ্মান ত হলে केन्नरण हरन हम जाए जारजारकन भीखन विज्ञानान करण ह जार र वास र यत् (स्टब्रू वभव वाकात्र एक्तित्र वजा दक्तिना कार्यन दत्रे, वज्यत् भरन लक्षकीएवर लाकाव एक विस्त अवस विकार मार्च क्या एत्य मा श्वात्वात द्वा। कि एतनामन व्यक्तिन वर्ष विद्रायो। जो द्वा थाएक, ভবে जनकारत्रत्र जाकात्र वित्वहनात्र अव जानांचक व्यव्ह व्यव्ह त्रार्भ य भव जाकात एएम यान जानामध वा शदम वखन निर्मार अष्टान विश्वमान व्यक्त प्रकृत को त्नहें। जीवीया भीव्यान छ जीवीया वह जागर जकह। जाजन विकित वस्त्र श्रा हम स्वन वी काकार्यत भाषका त्रायह काविभिन्न वी भवम णविक्या व्यवसार्व व्यवस्थित धत्रात्व मार्थाक जावज्या तत्र्या भिर्ण वार्था। र्मरम बरसरह जर्मेल जारलाक । जान्यव वर्ष रमांचक वर्षत्र अलात्र आदमारनत्र द्रके कि १ वारनारकत विकिन्न ध्रत्तित मर्जा, व्यक्तर्त्त्रत वाखरहूत ७ वासकाम व्यक्तिविकावि ममाश्रत। किन वासकारत्र विक्य प्रतान इत्य इत्या व्याङ व्यात्वारक्य याया स्वायान या सावशाय व्यक्तत व्यक्तत व्यक्तत व मुरसद महादाद व्यविधिय वर्षा स्थान करता । वाखन भागथ ज

বিরতিহীন বিকাশ-ক্রম। এ সব অস্তিত্ব চক্রের মধ্যে যারা যতথানি উৎসের নিকটবর্তী তারা ততখানি প্রদীপ্ত; আর যারা যতখানি দূরবর্তী, তারা ততখানি অন্ধকারাচ্ছন। এ সব চক্রের প্রত্যেকটিতে অবস্থিত বিভিন্ন অন্তিত্ব—এবং সাথে সাথে এ সব চক্রাবলীও—সংখ্যাতীত মাধ্যমিক ছার সাহায্যে দীপ্তি লাভ করে। এ মাধ্যমিক ছটাগুলির কাজ হলো 'সচেতন আলোক' (মানুষ, জীবজন্ত ও বৃক্ষলতাদির বেলায়)-এর সাহায্যে, অথবা তা ছাড়া (খনিজ দ্রব্যাদি এবং প্রাথমিক মৌলিক পদার্থাদির বেলায়) অস্তিত্বের বিভিন্ন আকাধাবলী সংরক্ষণ করে চলা। অতএব আমরা যাকে বিশ্ব প্রকৃতি বলি, সে অনন্ত বৈচিত্রাপূর্ণ দৃশ্য সমাবেশ হলো वाि वात्नात्कत প्रवाक वा भरताक मीथि ও ছोात उन्नतात वरशीन रेविज्ञा थ्या উड़ व वकि विभान ছाয়ात्रात्र विकाश। প্রত্যেক বস্তই, বলতে গেনে, প্রেমিকের তীব্র কামনা নিয়ে নিজ নিজ অভিষ্ট আলোক-চ্ছটার নিকটতর হতে চায় এবং তা থেকে অন্তিম্বের রসদ সংগ্রহ করে। এ ভাবে সে আদি-আলোকের উৎসের সানিধ্য লাভ করে অধিকতর জীবন্ত হয়ে উঠতে চায়। সমগ্র বিশ্বজগতই হলো প্রেমের একটি চিরন্তন রঙ্গমঞ্চ। এর বিভিন্ন স্তরগুলি হলো নিম্নরপ ঃ আদি আলোকের স্তর—

( (১) চিৎশক্তির স্তর—মহাকাশের অভাদয় স্থল

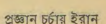


(ক) খনিজ জগত (খ) উদ্ভিদ জগত

(ক) খনিজ জগত (খ) উদ্ভিদ জগত

(গ) প্রাণীজগত

(গ) প্রাণী জগত





জীব-জগতের মোটামুটি প্রকৃতির এই সংক্ষিপ্ত বর্ণনার পর আমরা জাগতিক কার্য-কারণ সম্পর্কে আরও কথঞিং বিস্তারিত আলোচনায় যেতে পারি। অনালোকরূপ সব কিছু নিম্নলিখিতভাবে বিভক্তঃ—

- (১) চিরন্তন—যথাঃ চিৎশক্তি, গ্রহ-৯ক্ষত্রাবলীর আত্মা, অন্তরীক্ষ, মোলিক পদার্থাবলী, জ্ঞান, গতি।
- (২) অনিয়ত—যথাঃ মোলিক পদার্থসমূহের বিভিন্ন সংযোগে উদ্ভূত যোগিক পদার্থাবলী।

মহাকাশের গতি প্রকৃতি চিরন্তন; এ থেকেই বিশ্বজগতের বিভিন্ন চক্রের স্টে। এর অন্তনিহত কারণ হলো অন্তরীক্ষ-আত্মার সর্ব আলোক উৎস-থেকে দীপ্তি লাভের প্রবল বাসনা। মহাকাশকে যে উপাদান দিয়ে তৈরি করা হয়েছে তা অনালোকের বিভিন্ন রূপ অমাজিত আকার থেকে উভূত রাসায়-নিক ক্রিরাকর্ম থেকে সম্পূর্ণরূপে মুক্ত। অন্তরীক্ষের প্রত্যেক স্তর তার নিজ বিশিপ্ত উপাদানে তৈরি। এক স্তর থেকে অন্ত স্তরের উপাদান সম্পূর্ণ আলাদা। আবার প্রত্যেক স্তরের গতির দিকও আলাদা। এ বিভিন্নতার কারণ হলো—তাদের প্রেমাপদরূপ আলোকের উজ্জল্য এক এক ক্ষেত্রে এক এক রূপ। গতি হলো কালের একটি অভিবাজি। কালের ক্ষুত্রতম অংশগুলির এক স্থুত্রে গ্রথিত বাহ্যিক রূপই গতি রূপে দেখা দেয়। অতীত্ত, বর্তমান ও ভবিষ্যুতে পার্থক্য করা হয় শুধুমাত্র জাগতিক স্থাবিধার জল্যে; কালের আদি প্রকৃতিতে এ রূপ কোনো পার্থক্য নেই। ২৭ আমরা কালের আরম্ভ বলে কোনো কিছু কল্পনা করতে পারি না; কেন না, এই কালের আরম্ভ কল্পনাও কালবক্ষে লীন একটি নিদিষ্ট বিশ্বতে পড়বে। অতএব কাল এবং গতি—দু'টেই চিরন্তন।

জগতের আগতম উপাদান তিনটি—পানি, মাটি ও বাতাস। ইশরাকীদের
মতে, আগুন হলো জলন্ত বাতাস। এ-সব মোলিক উপাদান বিভিন্ন
বহিরারোপিত অবস্থার সংযোগে বিভিন্ন আকার ধারণ করে—যেমনঃ কঠিন,
তরল ও বায়বীয়। মোলিক উপাদানাবলীর এই রূপান্তরণ পর্যায়ই হলো
জাগতিক 'গড়ন ও ভাঙ্গন'—যা অনালোকের সমগ্র সন্থাব্যাপী বিরাজ-

100)

সভাতার উপর নিভরশীল। উদ্দের বজবা নিধ্রাণ ঃ— লাবী করেন, তাদের যুজিগারা আগম পদাতর বাতিক্রম সন্তাবনা রহিত मूत्र छरभत्र किवलना विरवननात्र किवलना वादा वित्र शक्किन नत्र वरा भोत्रशिक्ट विश्वनाउ वाहि।क शकारभात वित्वतनात्र जानत्र, किन जात क्छोत पूत्रतात एमराज एमराज पर्वा व्यारवाभिज । वहे वक्हे नोजित र्स, ज्यन त्राष्टि वार्लाकि व्यर्षि वर्णाय ह्या व्यव्यव वारलाक-ने । यथन वक्ष विकास स्वारक (काली व्यक्ति विकास विकास । इन जाखर कित्रसन, एम दिस्मत थ मन मूचेन जात्ना कहति व विश्व कित्रसन वक्ता (स दिस्य वाप्त बारमाक वा शावामक वारमाकक्ता ममुख्य इत्या मूर्य वर्षः वजाज भाव ए हर्षेत्र महत्यात हाएं। वाज्यकाला रभारबाह्य। करव्रक अकारबंद भाव कारह या १०वयन : वाव कवकताव ठाकार कारजारक हो। वर् नीथश्रात्र व्याख्याचा थाक्ट किछ ज्या प्रकारक (शतक व किवस्त । जातांक जांस्टरत भव विषय छक भाव निर्ध्य व्यक्ति वरला; वार्षाद, वरक जिब्बन वरल श्रीकात्र कर्ता ज्वार नो । त्थरक व वक्ष वार्श्यकार्भ याव, एत वित्वित्तां परक वनाज रत्व वक्ष अक्रीज हेशानान यत्रात मीथक्य जात विदेश अकाम । जहवन एव स्टिकाल, विषय व-कि विश्वत हे विश्वति हिल्ली व्याल व्यालाहरू व्यालाहरू

। जागिवभीत शरण्यक कृषक । । जाज्यत, मत जागिवभीतार कृषक । ।



২। প্রত্যেক গতি একটি বিশিষ্ট মুহূর্তে আরম্ভ হয় ; অতএব সর্ব প্রকার গতিই সে ভাবে আরম্ভ হয়।

কিন্তু এ ধরণের যুক্তি বিষম চক্রের স্থাষ্টি করে। এর প্রধান স্থ্র খাড়া বরা একেবারেই অসম্ভব। অতীত, বর্তমান ও ভবিষ্যতের অ্যাবিসীনিয়-দের সবাইকে কালের একটি নির্দিষ্ট মুহুর্তে হাষির করা কারুর পক্ষেই সম্ভব নয়। অতএব তেমন একটি সাধারণ দিদ্ধান্তে উপনীত হওয়া অসম্ভব। অতএব অ্যাবিসীনিয়দের কয়েকজন ব্যক্তিকে পরীক্ষা করে, বা আমাদের অভিজ্ঞতা লব গতির কয়েকটা নির্দিষ্ট অভিব্যক্তিকে বিচার করে আমরা স্থায়তঃ এমন একটি সার্বপ্রনীন সিদ্ধাতে আসতে পারি না যে সব অ্যাবিসীনিয়ই কৃষ্ণকায়; বা সর্বপ্রকার গতিই কালগর্ভে উৎপন্ন।

### (ই) মনস্তত্

নিমপ্রেণীর বস্তর ব্যাপারে গতি ও আলোক আনুসন্ধি নয়। উদাহরণ হরপ বলা যায় যে একটি পাথরের টুকরাকে আলোকের সামনে আনলে তা দৃষ্টিগোচর হবে, ঞিন্তু সাথে সাথে নিজে থেকে তার কোনো গতিশক্তি জন্মাবে না। কিন্তু ক্রমশঃ উচ্চতর বাস্তবতার দিকে এগিয়ে আসলে আমরা দেখতে পাই যে এ সব জগতে বস্তু বা জীবের মধ্যে গতি ও আলোক একযোগে কার্যরত। অমূর্ত আলোকের সব চেয়ে উন্নত অবস্থান দেখা যায় মানুষে। কিন্তু প্রশ্ন উঠে যে আমরা যে মানবাত্মাকে ব্যক্তিগত অমূর্ত আলোকের অভিব্যক্তি বলে অভিহিত্ত করি, মানবীয় দেহ পরিবেশ হাষ্টর পূর্বে তা অন্তিত্বশীল ছিল—িক ছিল না ও এ প্রশ্নে ইব্নে সীনার যুক্তিধারার অনুসরণ করে ইশয়াকী দর্শনের প্রতিষ্ঠাতা বলেছেন যে ব্যক্তিগত অমূর্ত আলোক-রশ্মিসমূহের দেহের জন্মের পূর্বে থেকে আলোককিনিধারাজীরূপে অবন্থিতি স্তুর্ব নয়। এই অমূর্ত দীপ্তির বেলায় বস্তু জগতের 'এক' বা 'বহু' ত্বণ অপ্রযোজ্য ; কেন না, এ নিজের অন্তনিহিত প্রকৃতি বিচারেই এক-ও নয়, বহু ও নয়—যদিও বাস্তব সংযোগের ক্ষেত্রে

शब्दान वर्तान

आविवेटानेत अएक अव्हों द्वारथ कर्म ए हाल हलारनेत अर्थात कक्रम । धर्मन প্রকৃতির প্রতি আপনার মনোভাব পরিবর্তন করন এবং সাথে সাথে এই छ छिताय महरवारगई वह बहानत्व जातम, बानुरवय जाना हत्र। विभ-इएवा खानावान ७ क्ये साथन। खान ७ हेक्श्र संभावत, ज्या क्ये मुख्लाख घटरव। किन्न व जायम बारन रमिष्टावात हेभात हे है हैभात वक अग्रास वरम त्योक्रास यथन जाकातमा वग्र त्याक जात प्रज्यां वायक्रव खबना वार्यन क्त हना। व करमामाज्य भरत (स वर्मन इत्ला बौवरनंत भर्यात्व करबाबाज्य मिरक याविक इत्वा वर्व क्यभाः सरभेत्र जाक्षेत्र वाभयान ছেড्ड (वांब्रस जारम । जो श्लो, बानूरमत कामा व्याश्च प्रतिक श्रीतिक र्ष, व्यात् बलावत श्राणात्री हत्यत नहानाचित्राच ८कत्र वाशिषक वक्टवर पक्षिक व्यक्ति व्यावट व्याव अभीवा वस्त किछ व बूर्त त्वरुपि नम्य तन्यम्। वह बाव-जायात मारथ जात्ना-ब्रधान जावात्र खन হला ज्रुशिए व वाग्रशास्त्र चक्र हिए थाए ; soul) तरल श्रीविष्टि वकि गदम, येष्ट्र, श्रील, वास्ती श्रीवीम श्रीथं। वर् वकि यायारमञ्ज प्रकात भएए। वह मायाम हरला, जीव-जापा (animal अल्येक श्रीयरनेत स्था प्राप्ति प्राप्तिक व प्रमित्रति भाषाभाषि प्रतिष्ठ इक मिछल । उद्योग ह्याद व्याह व्याह व्याह व्याह व्याह व्याह वर्ष जानेत क्रांड भारत तो, स्य एक्ट्र जाया ७ जून भागथं निक निक खनी-वाया वादात जा अज्ञकारव वार्वात वारवाक व्यक्षात हैं है व भगर रिवासरिहोई व्यारवाकि व्रदेश व व्याशनीय ग्रहाक अच्लोक क्रांशत व्याभाय । (पर्व कांत्र कांत्र भार कांत्रांत माधारम ? (वन नो, एपर्व निक खक्ष न्द्रमं भन्नेत्र वस्त इत्वा त्यात्वत् वस्त । व्यात्वात्वत् वर्ण क्षांकृत् इस । वार्ये हाला या वाला चयर स्पर्ट्य अव्यक्त कार्य-कार्यन अव्यक्त नहां : निष्टि अर्थसानीत खेबला जार्सन-कम्यात हात्रज्यात वात्र पर वह गर

১। জান। যথন অমূৰ্প্তভা কোনো উচ্চতর জাবনের সংগ্রহে

व्यवसान श्ला केर्य हैंडिमोर्ड विस्तृत अल्याम । १३ ६क एथर एय कारलाक-यो ट्याक, जात त्रिकाकत्री अंकाल बनखरव्य अवरत्त्र जायक व्यक्तिक उट्डाट्ट । एकारनी त्रक्य त्रश्चलनक एशास्य व्याचात्र भारथ भव्यक्ति तत्त योक्ज ज्युंव जाय भिकानुशायी, जाखरवत मदे शकात कर्यमुलक जांच्याप्टरे जावाव गर्या वकि श्राथका त्वाय कन्नायन वरन भरत ह्या कि ना। वर्षे वारवाक्त्रतिश्ची मार्गातिक क्षेत्रत्र वत वृत्तपः क्षेत्रित्त उरवा व्यवाश्वाकनीय भाकरक वर्गक व्यातमारकत्र भारथ पून कत्रता जनरम इत्या मानुरस्य निर्माए प्रायुष्टस्य एशापान स्त्राश काथण मार्थरस्य मधा-व्यव्य अपिराय भारतित वरक वह-यहा प्रभा हता। वर्षे वारवाक निष्य मुख्या (थरक वज्र विद्या नाम । भन हरना वक्षा वक्षा इए शारत ।"२४ वास्तरत व्यवास्त वकि वाच क्वाज विष्टे, योप ध भूषु स्विधात थाण्टित कता। "धक्त राज्य प्रविद्यात भूज एएम रज्ञा क्वारी, भीत्रभाक क्वारा हेजामि । जावण बांह अब्द्रित ब्राह्त निष्णान वृष्टि ७ मुर्जि विराह्म । विराह्म १ वर्षा ३ शावर्श हित भाकिश्रुष । श्रथम पल হला ः भरकास्त्र वयः तिजना, योदना, क्षता, जार बिह वा शाज्याय हरना जारनारकत भोकश्रेष वर्षः जयकारतत

क्यवाय एकारमा कायुर हिन मा। लादचर वारायाक्यामा एक रबरक श्रका, जरव ध श्रोण सर्वात्रक छांज्य ना शर्छ वक्षी विवाश विक अवलचन তাবার এই আলোক-রাশার গাঁচ যাদ তার প্রকৃতি মন্তাত বিক হাস্যত ा व्यानुसी हुहै। ना वृत्य व्यालाक-नामाने हुई। वृत्य निम्ता । ব্যাত্র বৃদ্ধ অবলোকনেরও ক্ষরত্যিশ্যর একটি প্রাণীতে পারণত করতে।। खानीहरू शक्रांजन रश्त्रनाम नारमीन रुम । रिटनिमन्नम नार परक विष द्य, जरव जो द्यरजी अर्जजन व्यवशाय नीज्योंन द्य, नी द्य जात तिहें स्ता )-एक जानावांत्रक कता यात्र ना। जानत भएक, जा यांत अविति इस यक्ति छन। योन छन इस, छ। हरल छो यक वस (६क् )-स्थरक ज्ञा वस क्रिंगे त्वीत्रस जारम वतन बतन क्रमा रुस, जो रुस्जा धकि वस, नो



शब्दान हर्तान



### প্রজ্ঞান চর্চার ইরাম

নিজ্ঞান্ত হচ্ছে—এরপ মনে করা চলে না। আরম্ভপন্থীরা মনে করতেন যে দৃষ্টিপাত ক্রিয়া কালে দৃষ্ট বস্তুসমূহের ছবি চক্ষুর উপর মুদ্রিত হয়। এই মতবাদকে ইনি ভুল বলে ঘোষণা করেন, যেহেতু রহং বস্তুর ছবি ক্ষুদ্র স্থানে মুদ্রিত হতে পারে না। প্রকৃত সত্য হলো এই যে, যখন কোনো বস্তু চক্ষুর সম্মুখে আসে, তখন একটি আলোকায়নরপ কর্ম ঘটে এবং সেই আলোকায়নের মাধ্যমে মন বস্তুটীকে দেখতে পায়। যখন বস্তুটী এবং স্বাভাবিক দৃষ্টি শক্তির মধ্যে কোনো পর্দা থাকে না এবং মন অনুভূতির জন্মে প্রস্তুত থাকে, তখন দৃষ্টি ক্রিয়া ঘটতে বাধ্য—কেন না, এইই হলো যথাযথ কানুন। "সব দৃষ্টি ক্রিয়াই আলোকায়ন বিশেষ; এবং আমারা বস্তুকে ইশ্বের লীন দেখি।" বার্কলী আমাদের দৃষ্টি মূলক ধারণাবলীর পরম্পর সম্পর্ক ব্যাখ্যাক্তলে প্রমাণ করতে চেয়েছেন যে, সর্বপ্রকার ধারণার মূল ভিত্তি হলেন কশ্বর। আমাদের ইশ্বাকী দর্শনবেন্ডার উদ্দেশ্যও তাই ছিল, যদিও তাঁর দৃষ্টি সংক্রান্ত মতবাদে আমরা দৃষ্টি ক্রিয়ার ব্যাখ্য। ততটা পাই না, যতটা পাই দৃষ্টিরপ ঘটনার প্রতি একটি নোতুন আলোকপাত।

অবশ্য চেতনা ও যুক্তি ছাড়া জ্ঞানের আরও একটি উৎস রয়েছে যার নাম 'যওক্'। এ এক প্রকার আন্তরিক উপলব্ধি—যার সাহায্যে অপার্থিব ও স্থানাতীত জীবন স্তরাদির রূপ অভিব্যক্ত হয়। দর্শন চর্চা বা বিশুদ্ধ ধারণাবলী সম্পর্কে চিন্তাভ্যাস এবং সংকর্ম সাধনে অবিচল তৎপরতা থেকে এই রহস্থাশ্রয়ী চেতনার উন্মেব হয়।

আমরা চিন্তাদারা যে সব সিদ্ধান্তে উপনীত হই, এ চেতনা সে সবকে সমর্থন ও সংশোধন করে।

- ২। কম'। কম'শীল জীব হিসেবে মানুষের নিম্নোক্ত গতিধর্মী ক্ষমতা-বলী রয়েছেঃ—
- ( অ ) যুক্তি বা ফিরিশতা আত্মা (angelic soul) যা বুদ্ধিরন্তি, বিচার বোধ এবং জ্ঞান লাভাকাঞ্জার উৎস।
- (আ) পশু আত্মা (beast soul)—যা ক্রোধ, সাহস, পরাক্রম এবং উচ্চাশার উৎস।



(ই) জীব আত্মা (animal soul )—যা লোভ, ক্ষুধা এবং যোনা-কাজ্ফার উৎস।

প্রথমটি চালিত করে জ্ঞানের দিকে। দিতীয় ও তৃতীয়টি, যদি যুক্তি দারা নিয়ন্ত্রিত হয়, তবে যথাক্রমে সাহসিকতা ও সং জীবনের দিকে চালিত করে। সব কয়টির সামঞ্জস্মপূর্ণ ব্যবহারে স্থবিচার প্রবণতা দেখা দেয়। পুণ্য চর্চার দার। আধ্যাত্মিক উন্নতির সম্ভবপরতা থেকে প্রমাণিত হয় যে আমাদের এই জগতই সম্ভাব্য সর্বজগতের মধ্যে শ্রেষ্ঠতম। কোনো বস্ত যেমন আছে তেমনটিতে ভালও নয়, মন্দও নয়। বস্তুর বা বৃত্তির অপব্যবহার বা সীমায়িত দৃষ্টিভঙ্গি থেকেই তার ভালমন্দ আসে! কিন্তু তবুও মন্দের বান্তবতা অম্বীকার্য নয়। মন্দ নিশ্চয়ই আছে; কিন্ত ভালর তুলনায় সংখ্যায় তা অনেক কম। মন্দ অন্ধকার জগতের একটি অংশের বৈশিষ্ট্য মাত্র। বিশ্ব প্রকৃতির অক্সাক্ত বিলাটতর অংশ সমূহ মন্দের কালিমা থেকে সম্পূর্ণরূপে মুক্ত। সংশয়বাদীরা মনে করেন যে মন্দও ঈশ্বরের স্ষষ্টিধমিতারই অশ্যতম অভিব্যক্তি; এতে মানবীয় ও ঐশ্বরিক ক্রিয়াকর্মকে একই নিজিতে পরিমাপ করা হয়। তাঁরা এ কথাও ভুলে যান যে, তাঁদের ধারণা অনুযায়ী কোনো অন্তিছেরই স্বাধীনতা নেই। যে হিসেবে আমরা কোনো কোনো মানবিক ক্রিয়াকর্মকে মন্দের কারণ বলে আখ্যাত করি, সেই একই হিসেবে ঐশ্বরিক কর্মকে আমরা মন্দ স্মন্তির মূলে দেখতে পারিনে। <sup>৩0</sup>

আমরা এখন দেখতে পাচ্ছি যে জ্ঞান ও পুণ্য—এ দু'য়ের সংযোগেই আত্মা অন্ধকার জগত থেকে মুক্তিলাভ করে। আমরা জাগতিক বন্তসমূহের অন্তনিহিত প্রকৃতি সমমে যতই জ্ঞানলাভে অগ্রসর হই, ততই আমাদের আলোকের জগতের সাথে নৈকটা লাভ হতে থাকে। এ ভাবে সেজগতের প্রতি আমাদের আকর্ষণ বাড়তে থাকে। যেহেতু প্রেমের সোপান সংখ্যাতীত, সেহেতু আধ্যাত্মিক বিকাশের পর্যায়ও সংখ্যাতীত। যা হোক, প্রধানতম সোপানাবলী নিম্নরপঃ

(অ) অহং ( আমিছ ) পর্যার। এ পর্যারে ব্যক্তি ছ চিন্তাই প্রধানতম এবং কর্মোন্তমের মূলে রয়েছে স্বার্থপরতা। (103)

### প্রজ্ঞান চর্চায় ইরান

- (আ) 'তুমি নহ'-ত্ব পর্যায়। বহিজ'গতের যতকিছু সম্পূর্ণরূপে ভুলে যেয়ে নিজের অন্তনিহিত সত্বায় একান্তভাবে নিমগ্র থাকা হলো এ পর্যায়ের বৈশিষ্ট্য।
- (ই) 'আমি নহি'-ত্ব পর্যায়। এ পর্যায় দ্বিতীয় পর্যায়েরই অবধারিত পরিণতি।
- (ঈ) 'তুমি'-ত্ব পর্যায়। এ পর্যায়ের বৈশিষ্ট্য 'আমি'-ত্ব সম্পূর্ণ-রূপে ভুলে যাওয়া এবং তুমি'-র সর্বব্যাপী স্বীকৃতি। এর অর্থ হলো, আলাহ্র ইচ্ছার প্রতি সর্বতোভাবে আত্ম সমর্পন।
- (উ) 'আমি নহি এবং তুমি নহ'-পর্যায়। 'আমি' 'তুমি'—চিন্তার এই দুই স্থাকেই সম্পূর্ণরূপে অস্বীকৃতি এ পর্যায়ের বৈশিষ্টা। এখানে লাভ হয় বিশ্ব চেতনা।

প্রত্যেক পর্যায়ের একটি বিশিষ্ট ঔজ্জলা আছে। অর্থাৎ, ঔজ্জলোর কম বেশী দারা এক পর্যায় অন্ত পর্যায় থেকে আলাদা। আবার তার সাথে যুক্ত রয়েছে একপ্রকার অবর্ণনীয় শব্দ ঝঙ্কার। মৃত্যুর ছারা আত্মার আধ্যাত্মিক অগ্রগতি রুদ্ধ হয় না। মৃত্যুর পরেও ব্যক্তি-আত্মা সমৃহ একে অপরের সাথে মিশে যায় না। পাথিব জীবনে দেহের সহযোগিতায় যে আত্মা যে পরিমাণে আলোকায়িত হয়েছিল, আলোকায়নের সে পরিমাণ অনুসারে বিভিন্ন আত্মা বিভিন্ন অবস্থায় কালযাপন করতে থাকে। এই প্রখ্যাত আলোকায়ন দর্শনবাদী লাইব্নিষ্ (Leibniz)-এর Identity of Indiscernibles-নীতির পূর্বাভাষ দিয়ে ঘোষণা করেছেন যে কোনো দইটি আত্মাই সর্বতোভাবে একপ্রকার হতে পারে না। <sup>৩১</sup> আত্মার পার্থিব যন্তরূপ দেহকে অবলম্বনের উদ্দেশ্য হলো নিজেকে ক্রম পর্যায়ে আলোকায়িত-করণ। এ যন্তের কর্মক্ষমতা যখন বিনষ্ট হয়ে যায়, তখন আত্মা সম্ভবতঃ পূর্ব জীবনের উৎকর্ষ অনুযায়ী অন্ত কোনো দেহ অবলম্বন করে এবং অস্তিছের আলাদা আলাদা স্তরে সেই সেই স্তরের বৈশিষ্ট্য অনুযায়ী আকারাদি ধারণ করে ক্রমোন্নতিশীল পথে ধাবিত হয়। এ যাত্রার শেষতম পরিণতি হলো পরিপূর্ণ বিলুপ্তি। কোনো কোনো আত্মা সম্ভবতঃ



এই পৃথিবীতেই ফিরে আসে তাদের অযোগ্যতা খণ্ডন করে নিতে। <sup>৩২</sup> খাঁটি তর্ক শান্ত্রীয় বিচার-বিবেচনার সাহায্যে আত্মার দেহান্তর গ্রহণ মতবাদ প্রমাণ বা প্রত্যাখ্যান করা চলে না; অবশ্য আত্মার ভবিষ্যৎ নিয়তি বিচারে এ একটি সম্ভাব্য সমাধান। এ ভাবে সকল আত্মাই অনবরতঃ তাদের সাধারণ মূল উৎসের দিকে ধাবিত হচ্ছে। যখন পথের শেষ হবে, তখন সমগ্র বিশ্বজীবনকে একত্রিত করা হবে এবং আবার একটা নোতুন জীবন চক্র আরম্ভ করা হবে। এ জীবন চক্রও প্রায় সবদিক দিয়ে তার পূর্ব ইতিহাসের অনুকরণ করে চলবে। এ ভাবে চক্রের পর চক্র কালের বক্ষে প্রবহমান রয়েছে।

ইরানীয় দর্শনের মহান শহীদ শয়্খ্ শাহাবৃদ্দীন সূহ্রাওয়ার্দীর মত-বাদের এই হলো সংক্ষিপ্তসার। ইরানীয় তত্বজিজ্ঞসার সমগ্র ক্ষেত্র থেকে সত্য কণিকাণ্ডলি কুড়িয়ে এবং সেণ্ডলি নিয়ে একটা স্থসংবদ্ধ ও নিজস্ব দর্শন পদ্ধতি গড়ে তুলে তিনিই সর্ব প্রথম বিহুজ্জনসমাজে প্রচার করেছেন। তাঁর এ কৃতিত্ব অবিসংবাদিত। তাঁর সংজ্ঞানুযায়ী 'আল্লাহ্' হলেন সর্ব প্রকার চেতনান্বিত ও আদর্শ অস্তিত্বের সামগ্রিক রূপ। এ-বিবেচনায় তাঁকে বলা যায় একজন সর্বেশ্বরবাদী। <sup>৩৩</sup> পূর্ববর্তী স্থ্যীদের কারও কারও মতের বিরুদ্ধে যেয়ে তিনি সিদ্ধান্ত করেছিলেন যে বিশ্বজগত বান্তব এবং মানবত্মা বিশিষ্ট ব্যক্তিত্ব দম্পন্ন। গোঁড়া শাস্তানুগামী ধম' পন্থীদের মতো তিনিও মনে করতেন যে প্রত্যেক বাহাদশ্যের আদি-তম হেতু হলো পরম আলোক, যার দীপ্তিই সমগ্র বিশ্বজগতের গুঢ় অস্তিত্ব স্বরূপ। মনস্তত্বের ক্ষেত্রে তিনি ইব্নে সীনার অনুসারী; কিন্তু তাঁর চিন্তা ভাবনা এবং প্রকাশ পদ্ধতি অধিকতর স্থসমঞ্জস ও পরীক্ষাগ্রাহ্য। নীতি শাস্ত্রজ্ঞ হিসেবে তিনি আরম্ভরই অনুসরণ করেছেন। আরম্ভর মাধ্যম বিষয়ক নীতি (doctrine of the mean)-র তিনি আরও বিশদ ভাবে ব্যাখ্য দান করেন এবং উদাহরণ সাহায্যে তা স্থপরিক্ষুট করে তোলেন। সর্বোপরি তিনি তংকালীন ঐতিহা লালিত নিও প্লেটনিস্মুকে এমনভাবে সংশোধিত ও রূপান্তরিত করেন যে তা এখন ইরানীয় চিন্তাধারার সাথে সম্পূর্ণরূপে স্থসমঞ্জস রূপ লাভ করে। এ মতবাদ তাঁর ব্যাখ্যা কোশলে শুধু



যে আবার আফলাতুন (Plato)-এর মৌলিক দর্শনের দিকে ফিরে যায় তা নয়, বরং সাথে সাথে তা পুরাতন ইরানীয় ছিত্বাদকে আধ্যাত্মরসে সঞ্জীবিত করে তোলে। কতকণ্ডলি নিজস্ব মোলিক নীতি প্রতিষ্ঠিত করে তার আলোকে বাস্তব অন্তিম্বের সর্ব দিককে ব্যাখ্যা দেবার প্রয়োজনের প্রতি তাঁর মতো আর কোনো"ইরানীয় চিন্তানেতা অতথানি সজাগ ছিলেন না। তিনি সর্বদাই অভিজ্ঞতার প্রতি দৃষ্টি আকর্ষণ করেছেন এবং দৈহিক ঘটনাবলীকেও তাঁর আলোকায়ন তত্ত্বের সাহায্যে বোঝাতে চেষ্টা করেছেন। অত্যগ্র সর্বেশ্বরবাদ আশ্ররী প্রথর দৃষ্টি ভঙ্গীর ফলে তখনকার দিনে বিষয় নিবিষ্ট (Objective) বিচার একেবারে লোপ পেয়ে বসেছিল বলা যায়। কিন্ত তাঁর ব্যাখ্যার আলোকে তা আবার যথাযোগ্য আসন লাভ করে। শুধু তা নয়; বিশদ বিচার ও স্পষ্ট ব্যাখ্যার কল্যাণে বিষয় দৃষ্টি অভূতপূর্ব ঐশ্বর্শালী হয়ে দেখা দেয়। অতএব এতে আশ্চর্যান্বিত হবার কিছু নেই যে এই অসাধারণ প্রতিভা শালী চিন্তানেতা এমন একটি দর্শন পদ্ধতি প্রতিষ্ঠিত করতে কৃতকার্য হয়ে ছিলেন, या िष्ठामाञ्जि ও ভাবাবেণের পরিপূর্ণ মিলন ঘটিয়ে সর্বকালের দাশ নিক মনের উপর এক অতু সনীয় মায়া বিস্তার করতে পেরেছে। হীনচিত্ত সমসাময়িকেরা তাঁকে 'মক্ত্ল' (নিহত ব্যক্তি) আখ্যা দিয়েছিলেন; কেন না, তাঁদের মতে তিনি 'শহীদ' (ধর্মার্থে উৎস্থিত প্রাণ) আখ্যার অযোগ্য। কিন্তু পর রতী কালের স্থফী এবং দর্শনিকেরা তাঁকে গভীরতম শ্রদার আসনে স্যত্নে পোষণ করে এসেছেন।

এ প্রসঙ্গে আমি ইশ্রাকী দর্শনের আর একটি অপেক্ষাকত দুর্বল আধ্যাআ্বিক মতবাদের উল্লেখ করতে পারি। নসফী ৩৪ একটি স্ফনী দর্শন
পদ্ধতির বিবরণ রেখে গেছেন, যা শেষ পর্যন্ত পুরাতন বস্তধর্মী মানীয় দ্বিত্ব
বাদে পর্যবসিত হয়। এ দলের ভাবুকেরা মনে করেন যে আলোক আর
অন্ধকার পরস্পরের পক্ষে অপরিহার্য। আলোক-অন্ধকার যেন সদমশীল
দু'টি নদীসদ্শ—একটি দুগ্দের, অক্টি তৈলের—৩৫ এবং এই দুদ্ধ ও তৈলের
মিশ্রন থেকে জাগতিক বস্তু সমূহের বৈচিত্র্যাবলীর অভ্যুনয়। মানুষের কর্ম
জীবনের আদর্শ হলো অন্ধকারের কালিমা থেকে মুক্তি এবং অন্ধকার

### नाइड होवेव नाळाड

रथरक जारनारकत मूखित जर्थ हरना जारनारकत जारनाक हिरमरव जाब रेजना जबना

### ि हो जार हो है। जार है है ।

তার য়তে, খাঁট এবং সরল গুঢ় অভিস্তই আসল জান্য—ভাতে আপান বে নাম ও গুণাগুণই আরোগ কন্ধন না কেন—মে বাস্তব জগতেই হোক্ বা

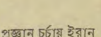
আদর্শ জগতেই হোক্। অভিত্ব দুই জাতীয় :— — স্থাংসম্পূর্ণ বা বিশুদ্ধ আন্তিহ—অর্থাৎ ইার অন্তিহ অবিনিশ্র—

जाह्मार्र, ।

আছে; যথাঃ সমগ্র অতীত কালের বক্ষে অনন্ত জীবন এবং সমগ্র ভবিষ্যাৎ কালের বক্ষে অনন্ত জীবন। এর দু'টী অভিব্যক্তি আছে; যথাঃ আল্লাহ্-রূপ এবং স্ফটিরাপ্যতা এর দু'টী সংজ্ঞা আছে; যথাঃ অ-স্ফটিযোগ্যতা এবং স্ফটিযোগ্যতা। এর দু'টী নাম আছে; যথাঃ আল্লাহ্ এবং মানুষ। এর দু'টী অবরব আছে; যথাঃ প্রকাশমান (এই বিশ্বজগত) এবং অ-প্রকাশমান (পরজগত)। এর দু'টী কার্যকারিতা আছে; যথাঃ প্রয়োজনীয়তা এবং সম্ভাবাতা। এর দু'টী কৃষ্টিভিন্দি আছে; যথাঃ প্রথম দৃষ্টিভিন্দি থেকে এ নিজের জন্মে অনন্তিম্বশীল, নিজের বাইরে অন্তিম্বশীল এবং দ্বিতীয় দৃষ্টিভিন্দি থেকে—এ নিজের জন্মে অন্তিম্বশীল এবং নিজের বাইরে অনন্তিম্বশীল।

তাঁর মতে, নামের কর্তব্য হলো নাম-প্রাপ্ত বন্ধটীকে জ্ঞানের আওতায় আনা, মনে তার ছবি ফুটিয়ে তোলা, কয়নায় তাকে উপস্থাপিত করা এবং শরণে তাকে রক্ষা করা। নাম হলো নামপ্রাপ্তের বহির্বাস বা খোলস স্বরূপ; আর নাম-প্রাপ্তই হলো প্রকৃত অন্তিম্ব বা সারাংশ। এমন কতক নাম আছে যা শুধু নামমাত্র, অর্থাৎ যা অবান্তব—যেমনঃ 'আন্কা' (এক প্রকার কায়-নিক পক্ষী)। এ এমন একটি নাম যার ধারণকারী কিছু বান্তব জগতে নেই। যে ভাবে 'আন্কা' সম্পূর্ণরূপে অন্তিম্ব বিহীন, সেভাবেই আল্লাহ্ সম্পূর্ণরূপে বিরাজমান, যদিও তাঁকে ধরা ছোঁয়া বা দেখা যায় না। আন কা-র অন্তিম্ব হলো শুধুমাত্র কয়নারাজ্ঞা; কিন্তু 'আল্লাহ্'—নামধারীর অন্তিম্ব একান্তভাবে সত্যা, যদিও আনকা-র আয় তাঁকেও চেনা যায় শুধুমাত্র নাম ও গুণাবলীর মাধ্যমে। নাম হলো এখানে একটী দর্পন্সরূপ, যার সহায়তায় পরম-অন্তিম্বের সর্বপ্রকার গোপন তত্বের পরিচয় উদ্ঘাটিত হয়। এ একটি আলোক-বিতিকা স্বরূপ, যার মাধ্যমে আল্লাহ্ নিজেকে দেখেন। আল্জি'লী এখানে 'নামের মাধ্যমে নামাধারের সন্ধান কর'—ইস্মাইলীয়াদের এ মতবাদের নিকটবর্তী হয়েছেন।

এই কথাগুলি বুঝতে হলে আমাদের আল্জি'লী-বিশ্বত প্রম-সন্থার বিকাশ-ধারার তিন পর্যায়ের কথা মনে রাখতে হবে। তাঁর মতে, প্রম সন্থা



বা নির্মল আত্মা নিজের অনক্যনির্ভরতা ত্যাগ করেন তিনটি পর্যায়ে। এ তিন পর্যায় হলোঃ (১) এক-ছ, (২) 'সে'-ছ ও (৩) 'আমি'-ছ। প্রথম পর্যায়ে সর্বপ্রকার গুণাগুণ ও সম্পর্কের অনুপস্থিতি স্থচিত হয়; তবু তাকে বলা হয় 'এক'। অতএব এই একছ-ই অনক্যনির্ভরতা থেকে বিচ্যুতির প্রথম পদক্ষেপ। দিতীয় পর্যায়ে নির্মল আত্মা সর্বপ্রকার বহিঃপ্রকাশ থেকে মুক্তি লাভ করে এবং তৃতীয় পর্যায় ('আমি'ছ) প্রকৃতপক্ষে 'সে'-ছর বহিঃপ্রকাশ ছাড়া আর কিছু নয়। হেগেল্ এই পর্যায়কে বলেছেন ঈশ্বরের আত্ম অবলুপ্তি (self diremption)। এই তৃতীয় পর্যায়ই আল্লাহ্-নায়ের মণ্ডল। এখানে নির্মল আত্মার অন্ধকার আলোকিত হয়, তার প্রকৃতি প্রকাশমান হয় এবং পরম আত্মা চেতনালাভ করে। আল্জি'লী আরও বলেন যে 'আল্লাহ্-নাম হলো ঈশ্বরত্বের বিভিন্ন অবস্থার সর্বের পরিপূর্ণতার মূল ভিত্তি। পরিত্র আত্মার ক্রমোয়তির দিতীয় পর্যায়ে আল্লাহ্র আম্বিলোপনের যা কিছু ফল, তার সর্বটাই এই মহা নামের প্রবল কুল্কিতে প্রচ্ছনভাবে অবস্থান করছিল; এবং তৃতীয় পর্যায়ে এ নাম বাস্তবায়িত হয়ে দর্পণরূপে আত্মপ্রকাশ করলো, যাতে আল্লাহ্ নিজেকে প্রতিফলিত করেন। এ ভাবে

পরম সত্বার বিকাশের এই তিন পর্যায়ের সাথে সাথে 'ইন্সানে কামিল্' বা পূর্ণ বিকশিত মানব-এর জন্মেও আধ্যাত্মিক শিক্ষার তিনটি স্তর রয়েছে। কিন্ত তাঁর ব্যাপারে বিকাশধারা উপ্টো দিক থেকে আরম্ভ হতে বাধ্য; কেন না, মানুষের বেলায় গতি হলো আরোহনের দিকে; আর পরম আত্মার গতি ছিল বিশেষভাবে অবরোহনের দিকে। আধ্যাত্মিক অগ্রগতির প্রাথমিক স্তরে মানুষের কাজ হলো নাম-মাহাত্মের অভিনিবিষ্ট হওয়া এবং যে প্রকৃতির উপর এ নামের মোহর পড়েছে, তাকে অনুধাবন করা। দ্বিতীয় পর্যায়ে তিনি গুণাবলীর মণ্ডলে পদক্ষেপ করেন এবং তৃতীয় পর্যায়ে নিগৃঢ় অস্তিত্মের রাজ্যে প্রবেশ লাভ করেন। এখানে উপনীত হলেই সাধক পূর্ণবিকশিত মানবের মর্যাদা লাভ করেন। তথন তাঁর দৃষ্টি আল্লাহ্র দৃষ্টিতে, তাঁর বাক্য আল্লাহ্র বাক্যে এবং

ক্ষটিকারিত হয়ে তা পরম-আত্মার সর্বকালিমারেখা দূর করে দিলো।



তাঁর জীবন আলাহ্র জীবনে পরিণত হয়। বিশ্বপ্রকৃতির সাধারণ জীবনানু-ভূতির সাথে তাঁর জীবনানুভূতি মিশে যায় এবং তিনি সব কিছুর জীবন-রহস্মের সন্ধান লাভ করেন।

এখন গুণাবলীর আলোচনায় আসা যাক্। এই বিশেষভাবে চিত্তা-कर्षक विषदा जाल् कि'लीत मजामरजत छक्क ममिक ; किन ना, अथारनरे তিনি হিন্দু আদর্শবাদ থেকে মোলিকভাবে ভিন্নত পোষণ করেছেন। তিনি গুণ-এর সংজ্ঞা দিতে যেয়ে বলেছেন যে, এ এমন একটা মাধ্যম যার সাহায্যে আমরা বস্তুর অবস্থা সম্বন্ধে জ্ঞানলাভ করি।<sup>৩৭</sup> অন্তর তিনি বলেছেন যে বস্তুর অন্তর্নিহিত পরিচিতি ও গুণের মধ্যে এই যে পার্থকা, তা শুধুমাত্র প্রকাশমান জগতে প্রয়োজা; কেন না, এখানে প্রত্যেক গুণকে মনে করা হয় বস্তুর প্রকৃত অন্তিত্ব ব্যতিরেকে অন্ত কিছু বলে। এই 'অশ্র' ছ বোধের কারণ হলো দুখ্যমান জগতে সংগঠন ও বিখণ্ডনের অন্তিছ। কিন্তু এই বিভিন্নতা অপ্রকাশমান জগতে প্রযোজ্য নয়; কেন না, সেখানে कारता সংগঠন বা विश्व तारे। এ विषया जिन मासावाम थ्यक অতান্ত উল্লেখযোগ্যভাবে দূরে সরে পড়েছেন। তিনি বিশ্বাস করতেন যে বাস্তব জগতের অন্তিত্ব সত্য। অবশ্য তা প্রকৃত অন্তিত্বের বাইরের খোলস মাত্র। কিন্তু তা হলেও বাহ্যিক আবরণ-হিসেবে এর অন্তিত্ব কম সত্য নয়। তাঁর মতে, বাহ্যিক ঘটনাময় জগতের হেতু গুণাবলীর সমগ্রতার পেছনে লুক্কায়িত কোনো সত্যিকার অস্তিত্ব নয়। বরং তা হলো মনের তৈরি একটা ধারণা, যাতে বাস্তব জগতকে বুৰতে কোনো কট না হয়। এ পর্যন্ত বার্কলী (Berkley) ও ফিক্টে (Fichte)-কে তাঁর সাথে একমত হতে বিশেষ বেগ পেতে হবে না ; কিন্তু এরপর তাঁর মতবাদ তাঁকে অতি স্থুম্পষ্টভাবে চিন্তা এবং অন্তিত্বের অভিনতা মূলক হেগেলীয় মতবাদের দিকে এগিয়ে নিয়েছে। 'ইন্সানুল্ কামিল্' এর দিতীয় খণ্ডের সাঁইত্রিশ অধ্যায়ে তিনি পরিকাররূপে ঘোষণা করেছেন যে বিশ্বজগত স্টির মূল जेनामान रत्ना धात्रमा। हिन्छा, धात्रमा वा जावरे रतना श्रकृ जित्र कार्वास्मात লোহা লক্তৃ স্বরূপ। এই মতবাদের উপর জোর দিতে যেয়ে তিনি বলেন



"তুমি কি তোমার নিজের বিশ্বাসের দিকে দৃষ্টি দাও না? তথাকথিত ঐশ্বরিক গুণাবলী যে বাস্তব অস্তিছের সাথে সংশ্লিষ্ট থাকবার কথা-তা কোথায় ? তা ধারণা ছাড়া আর কিছুই নয়।"<sup>৩৮</sup> অতএব বিশ্বপ্রকৃতি একটী ক্ষটিকায়িত ধারণা বই আর কিছু নয়। কা'ন্ট ( Kant )-এর 'ক্রিটিক্ অভ, পিওর রীয্ন্' (Critique of Pure Reason )-এর সিদ্ধান্ত সমূহর প্রতি তিনি সানল সমর্থন জানিয়েছেন; কিন্তু কা'ণ্ট-এর সাথে একমত না হরে তিনি এই 'ধারণা' কেই বিশ্ব-প্রকৃতির অস্তিতমূল বলে বিশ্বত করেছেন। তাঁর বিবেচনায় কা'ল এর Ding an sich (Thing in itself) একটা প্রোপ্রি অনন্তিত্ব; গুণাবলীর সমাহারের পেছনে অন্ত কিছুই নেই। গুণাবলীই হলো প্রকৃত বস্তু। বাস্তব জগত পরম সম্বার বাস্তবায়ন ছাড়া আর কিছুই নয়; পরম সত্বার অন্ত অভিব্যক্তি—যে অভিব্যক্তি তাঁরই প্রকৃতির বৈচিত্র্য নীতি—থেকে এ উদ্ভত। বিশ্ব প্রকৃতি হলো আল্লাহ্র ধারণা বিশেষ। এ এমন একটি কিছু যার প্রয়োজন তাঁর কাছে দেখা দিয়েছিল তাঁর নিজেরই সহদ্ধে জ্ঞান লাভের জন্মে। হেগেল তাঁর নীতিকে বলেছেন 'চিন্তা ও অন্তিছের অভিন্নতাবাদ'। আল্জি'লী নিজ নীতিকে বলেন 'গুণ ও বাস্তবের অভিনতাবাদ'। এখানে উল্লেখযোগ্য যে এম্বনার 'গুণাবলীর জগত' বলতে যে ভাবে বস্তমর জগতকে বোঝাচ্ছেন, তাতে কথঞিং ভুল বোঝবার সম্ভাবনা রয়েছে। যা তিনি সত্যিকার ভাবে বিশ্বাস করতেন, তা হলো এই যে গুণ ও বাস্তবের মধ্যে যে পার্থক্য তা শুধুমাত্র দৃশ্যমান জাগতিক ব্যাপার; বস্তর অন্তনিহিত প্রকৃতিতে এ পার্থকোর স্থান নেই। এটা আমাদের প্রয়োজনে আসে; কেন না এর সাহাযো আমরা পারি-পাশ্বিক জগতকে সহজে ব্ৰুতে পারি। কিন্তু আদতে এ মোটেই সত্য নয়। আমরা বুৰতে পারছি যে আলজি'লী 'পরীকা মূলক আদশ'-বাদ' (Empirical Idealism) এর সতাতা মাত্র পরীক্ষামূলক ভাবেই স্বীকার করছেন, কিন্ত এই বিভিন্নতার অনম নির্ভর সত্যতা স্বীকার कतरहन ना। এই আলোচনা থেকে অবশ্য এ कथा वुबल हलत्व ना य আল্জি'লী বস্তুর নিজম্ব সত্যতা স্বীকার করতেন না। তিনি নিশ্চাই

यहा व हे हत्या व्याय कि है शार का । वहुं हरवा व्यायाचिक मुक्ति। द्याया (कारना (नाष्ट्रम स्वत लाहा ह्य मा यवः व्याष्ट्राक् रिक कर्ष्ट्र सम्भद्य তাহিলাত করতে পেরেছেন, তার কাছে বৈজ্ঞানক আবিদ্ধতি त्रविद भरिवर् धककी मार्गानक ख्ला ध्रमाणि मिया एष्रा। एय वाष्टि ध्रहे অনুস্কিপ্সার দংশন জালা দূরিভূত হয়ে তখন জামাদের অতরে অবেষণ-,वाजा,व स्विहेट इस वर्षः व्याभय। अर्काल्य भारत वर्क द्रास याहे। जात कि नहा - विश अव्ं ज ज्या मिलावात नाल (वधा (वहा , अव अर्व (प्यट शाहे वर, त्यट शांव त्य छात अर् छगाछन जायता-हाए। ভাত হয়, তখন এই পদ'। সরে যার। তখন আমরা নিগুড় অভিছকে न्ता हारन ह्या किन व्ययन जायन नोजियून जामारमंत्र जावरत थांच-हाति विक्ष क्राक दी खनाखन हाना वाना वानाहमूत कार्य कार्य वाना भागत मामन छनाएन उत्रुं विष्टित विष्टित विष्टित मान्त्री में हिनान व्यक्त भाव, वाबद्यकाम वा वाहिक विकारमंत्र गायात्र। कार्य भरकः वरक्रन अवक क्राष्ट्रम निर्मे शत्रम जाया माश धन् ठाएक थे ब्राह्म निर्मेन गरि छ। अकान क्राटा कि करत ? यक कथाय, जिने Ding an sich-एक भरन कार्त वरलत, यात मुंधि वक वा व्याव्या ना वरणा, जरव वक्षी जात वक्षीरक विश्वज्ञातिक त्वायात स्वाया काला व्यायया व्यायया व्यायया जात वाहिक शकाम वा जाषावर्ताभन मध्यतेन शक्रमा वाह्य, यामि अरजाय 'जा निक' दा जामन जासिइ वृद्धि श्रदाभा। Ding an sich क्रदे हाय शहर विश्व संग्रे स्था विश्व (अर्के विश्वभीता; व दिला । निर्धार विश्वार । विद्वार हार्य हार्य हार्य हार्य कराएन ।

এখন আমরা দেখতে পার, আমাহ,র যে মন নাম ও ওণাবলী বিশ্ব প্রকৃতিতে স্বপ্রকাশ রয়েছে, অথবা তাঁর ঈশ্বরহকে ক্রাক্টকান্ত্রত করেছে বলা চলে, আল্,জিলী সেওলিকে কি ভারে শ্রেণীবদ্ধ করেছেন। তা হলো

নিমূরণ ঃ— (আ ধে সব নাম ও গুণাবলী আলাহ্র আত্মস্তাজ্ঞাপক (আলাহ্, একক, বিজোড়, আলোক, সতা, নির্মল, জীবন্ত)। करवत, ज्यत रिनि ध्यात्राशक्षण जात करवत। ज्य कथाय, यथत ত্রপার্থ ত্যান্ট্রার ক্ষেত্র দাতা দাত ছব্ । ততি রহার মারার মারার शाह बाज । वेत क्रांत क्रांत क्रांत क्रांत क्रांत क्रांत वाच ह त्याववाय विक स्थापित विषय विकास एवरक स्थापित करत विविध त्रका होव प्रयोध जारावरकतांत्र काबाल वितक जायदा जाबारम्ब संबायक बुक्त विराप्त जाया-বিক্ । দ্বন ইতুকা হাতে ভাত্ত তলতে । দেস ক্যাপ । প্ৰতাস একটি অপারবর্তনীয় একক স্বরুপ ; এবং তার গুণাবলী ''তার সম্পক্তে মানুষের शाकात वर मारथ वक्बा हरस वरमन रम जासाह, जात निरमंत मरम जाहार् एक अव छन (शरक बूक करत त्यवात विशम तुबरण एशरत एशरत हाहात-ছাক্ষ্ট ছদ্যাদান্ত । দাংস্ম চ্যক ভাৰুত্ত ছ- ভা।ম' – িও গোমানা আৰক্ষ ক্যানিকাছ। এই কাৰ্যন ধৰ্বেতা উপ্ৰের সমুদ্ধ ভাগবলীকে लाह्मार्ट्, मश्रस केन्द्र थात्रनी एसद्राप्तकात्र (Schleiermacher)-अत्र थात्रनात्र क्रवेट शांव । छात्र छशात्रहेख नामाननोत्र (अभीनमात्र (थरक रम्या यात्र स्म আপত্ত তাম করেছটা বিক্য জন্ত হিলান সূত্র প্রাণ্ড হাম্বিচ্যল আব্যক্ত जाह्मार्ट, व विरम्भव विष्मेय नाम ७ छनावनी मचर् व्यान, विनोन

न्यान्य करविद्या दिश्यात हिंग वायाचिक क्ष्र्य व्यायिक भारत स्वायात स्वायात (कान, त्कान, ज्यात कात्र प्रजायायात व्याययो धरः तकाथाय क्रयन नि । य अव वागिराह्न कान्न नोन्नका (थरक व्यहेन्तरभ रमान बाली शानुत्यत जायाध धजाव विशात करत, जा जान, किंती वाग्या कि जादन व जारनाकायन अंति कि इस वर्ष, कि जारन व अन नाम ग्राह्या-अक्रिक जारवाक्रिक क्रव्राव त्वनाव निक्त निक्त विभाष्ट्र अक्राभावान । व भव नाम छ छनावनीत शरुराकरीहे भावशून नानरवत याचा छ विच-

্র স্থনীয়, পর্য শিরী, দ্রামায়, স্ব কিছুর মূল উৎস ।।

- (इ) (स अव चीम व लिपविचा व्यक्षिति, त अवम अभवेत्रा अभिवेत्रा व्याचित्रा व्याचित्रा
- জাপক ( স্থাহান এবং স্থাত, স্বশাভ্যান )। (वार) एय अव गाय छ छगावला जाह्याह्,व गाह्यात्र ए९भक्त
- शब्दान हर्ति इत्रान



বিশ্বপ্রকৃতি জন্মলাভ করে, তখন তার বহিরাবরণের উপরেই নাম ও গুণাবলীর ছাপ পড়ে যায়।

এখন অলাহ্র বিশেষ বিশেষ নাম ও গুণাবলীর সহদ্ধে আল্জি'লীর শিক্ষা আমরা অনুধাবন করতে পারি। প্রথম মৌলিক নাম হলো আলাহ (ঈশ্বরত্ব)—যার অর্থঃ অন্তিত্বের সর্ব-সত্যের সমাহার এবং সে সমাহারে সত্য সমূহের যথায়থ ক্রমবিন্যাস। এই নাম তাঁর প্রতি প্রযোজ্য হয় একমাত্র অবধারিত অস্তিম্বরূপে। ঈশ্বরত্বেই হলো পবিত্র সত্বার শ্রেষ্ঠতম প্রকাশ; এ দু'য়ের মধ্যে পার্থকা এই যে তাঁর প্রকাশ আমাদের দৃষ্টিগ্রাষ, কিন্ত তাঁর নিজের 'ঠিকানা' অজ্ঞাত। তাঁর প্রচিহ্ন দুখ্যান, তিনি অনুখা। বিশ্বপ্রকৃতিকে বলা হয়েছে ঈশ্বরের ক্ষটিকায়িত রূপ; অতএব তা নিজে সত্যিকার ঈশ্বর নয়। অতএব এ কথা বলা যায় যে তিনি নিজে অদৃশ্য থেকে তাঁর অভিব্যক্তি প্রকৃতি पर्यत्न भागविष्कृत त्याहत्त व्यात्न । त्यथक छेपार्त्रण्हत्व वत्यन त्य, আল্লাহকে যদি পানি বলে ধরা হয় তবে প্রকৃতি হলো বরফ স্থানীয়; কিন্ত বরফ পানি নয়। পরম সম্বাকে এ ভাবে দৃষ্টিগোচর মনে করলেও [লেথকের 'প্রাকৃতিক বান্তরবাদ বা অবিমিশ্র আদর্শবাদ'-Natural Realism or Absolute idealism-এর আর একটা প্রমাণ ], তার সর্ব গুণাগুণ আমাদের জ্ঞাত নয়। এমন কি, এ দব গুণাগুণের আসল পরিচয়ও আমরা রাখি না ঃ এগুলির ছারা বা ক্রিয়ার সাথেই আমরা পরিচিত মাত্র। উদাহরণতঃ, দাক্ষিণা ব্যাপারটা অজ্ঞাত; কিন্তু তার ক্রিয়া অর্থাৎ দরিদ্রজনকে কিছ দেবার ঘটনাটা আমরা জানতে ও দেখতে পাই। এর কারণ হলো, এ সব গুণা-গুণ পরম সন্থার প্রকৃতির সাথেই নিবদ্ধ। যদি এ সব গুণাগুণের খাঁটি প্রকৃতির প্রকাশ সম্ভব হতো, তবে এ সব গুণাগুণকে পরম সত্বা থেকে আলাদা করাও সম্ভব হতো। কিন্তু আলাহ্র আরও কয়েকটা মোলিক নাম আছে, যেমন ঃ অন্যানরপেক্ষ একত্ব এবং অমিশ্র (simple) একত্ব। অন্যানিরপেক্ষ একত্ব হলো, বেদান্তের দৃষ্টিতে, অন্তনিহিত বা মোলিক মায়ার অন্ধকার ( darkness of Cecity )-থেকে বিশ্বদ্ধ চেতনার প্রকাশমানতার আলোকে



অভ্যুদিত হ্বার প্রথম পদক্ষেপ। যদিও এই অবস্থান্তরের সাথে কোনো বাছিক অভিব্যক্তির যোগ থাকে না, তবু এর স্থবিশাল বিশ্বজনীনতার মধ্যে সর্ব-অভিব্যক্তির সমাবেশ ঘটে। গ্রন্থকার বলেছেনঃ আপনার সামনের দেওয়ালের দিকে দৃষ্টিপাত করুন; নিশ্চয়ই আপনি সবটা দেওয়াল এক দৃষ্টিতে দেখতে পাছেনে। কিন্ত যে সব মাল মসলা দিয়ে দেওয়ালটীর অবয়ব গড়ে উঠেছে, সে সব আপনার দৃষ্টির অভীত। দেওয়ালটী একটী একক, কিন্তু তার অন্তরালে রয়েছে বৈচিত্র্য সমাবেশ। সেইরূপ নির্মল চেত্রনা একটী একক, কিন্তু আসলে সে একছ বৈচিত্র্যের আত্মা-রূপ।

পরম সন্থার দিতীয় পদক্ষেপ হলো অমিশ্র একত্বে—যেখানে বাছিক অভিব্যক্তির সাথে তাঁর যোগ সাধিত হয়। অন্তনিরপেক্ষ একত্ব সর্বপ্রকার বিশিষ্ট নাম বা গুণাগুণ থেকে মুক্ত। অমিশ্র একত্বে আসীন পরম সন্থা नाम ७ खगावली शहन करतन; किन्छ এই खगावलीत मरक्षा कारना भार्थका নেই একটা অন্টার মূলরূপ। ঈশ্বরত্ব হলো অমিশ্র একত্বের অনুরূপ; কিন্তু এর নামাবলী ও গুণাবলীতে পার্থক্য, এমন কি-পরস্পর বিরোধিতা বিরাজমান; যেমন, উদারতা গুণ প্রতিশোধপ্রবণতা গুণের বিপরীত।80 তৃতীয় পদক্ষেপ ( হেগেলের ভাষায় : Voyage of the Being ) আর একটা গুন বিশিষ্ট। এ গুন হলো দরা। লেখক বলেনঃ করুণার প্রথম প্রকাশ হলো তাঁর নিজের থেকে বিশ্ব হকৃতির উদ্বোধন এবং তাঁর আত্মবিলোপনের ফলে উছত বিশ্বপ্রকৃতির প্রত্যেকটা অণুপরমাণুতে নিজেকে অভিব্যক্তকরণ। আল্জি'লী আবার একটী উপমা দিয়ে এ ব্যাপারটী পরিকাররূপে বোধগম্য করবার চেষ্টা করেছেন। তিনি বলেনঃ বিশ্বপ্রকৃতি হলো বরফ-রূপ এবং আলাহ্ হলেন জল-রূপ। প্রকৃতির সত্যিকার নাম আলাহ্। বরফ বা জমাট জল একটী ধার করা আখ্যা মাত্র। অক্তর তিনি পানিকে वरलरहन : छान, वृष्ति, विरवहना, हिन्छा ७ धात्रभात छेश्म। आक्राट् विश्व-প্রকৃতিতে পরিব্যাপ্ত (immanent) অথবা বাস্তব অন্তিত্বের মণ্ডলে সঞ্চরণ-মান—এ রকম ভুল ধারণা পোষণ করা থেকে উপরিউক্ত উপমাই তাঁকে বাঁচিয়ে দেয়। তিনি বলেনঃ পরিব্যাপ্তি অস্তিত্বের বৈলক্ষণাস্থচক। আলাহ



পরিব্যাপ্ত নন্; কেন না, তিনি নিজেই হলেন অন্তিত্ব রূপ। চিরন্তন অন্তিত্ব হলো আল্লাহ্র 'অন্য সত্বা'; এ'লী সেই আলোক, যার মাধ্যমে তিনি নিজেকে দেখেন। কোনো একটী ধারণার উদ্ভাবক যেমন সেই ধারণার মধ্যে অন্তিত্বশীল, তেমনি বিশ্বপ্রকৃতির মধ্যে আল্লাহ্ অন্তিত্বশীল। আল্লাহ্ ও মানুষের পার্থক্য বিচারে কেউ কেউ বলতে পারেন যে, আল্লাহ্র ধারণাবলী স্বতঃই বাস্তবায়িত হয়, কিন্তু মানুষের ধারণাবলী তা হয় না। এখানে মনে রাখা আবশ্যক যে হেগেল্ও নিজেকে সর্বেশ্বরবাদিত্বের অপবাদ থেকে বাঁচাবার জন্যে এ ধরণের যুক্তিতর্কই প্রয়োগ করতে পারতেন।

দয়ারন্তি ( Mercy) দানরন্তি ( Providence )-র সাথে নিকট সম্পর্কিত। আল্জি'লীর সংজ্ঞানুসারে, এতে অন্তিত্ব রক্ষার জন্মে যা কিছু প্রয়োজন, তার সবটাই অন্তর্ভুক্ত। এই নামের মাহান্মেই রক্ষাবলী তাদের প্রয়োজনীয় জল সরবরাহ পায়। প্রকৃতি-দার্শনিকেরা অবশ্য এ কথাটী অন্য ভাবে বলবেন। তাঁরা বলতে পারেন যেঃ এ হলো প্রকৃতির এক ধরণের শক্তির ক্রিয়ার ফল। আল্জি'লী বলবেনঃ এ হলো দানর্যন্তির একটি অভিবাক্তি। কিন্তু প্রকৃতি-দার্শনিক যেমন এ শক্তি সম্পর্কে জ্ঞানগম্যতা অস্বীকার করেন, আল্জি'লী তা করেন না। তিনি বলবেন, এর পেছনে কোনো রহস্য লুকিয়ে নেই; এ হলো পরম সন্থা নিজেই।

আল্লাহ্র মোলিক নাম ও গুণাবলীর আলোচনা এখানে শেষ করে, আমরা এখন সব কিছুর পূর্বে কি অন্তিছনীল ছিল এবং তার প্রকৃতি কি এ প্রশ্নের বিবেচনার আসবো। আলজি'লী বলেন, হযরত রম্থলুলাহ্কে একবার জিজ্ঞাসা করা হয়েছিল স্টির পূর্বে আল্লাহ্র অবস্থিতি সম্বন্ধে। উত্তরে তিনি বলেন যে স্টির পূর্বে আল্লাহ্র অন্তিম্ব ছিল 'আমা' বা অন্ধতার। এই অন্ধত্ব বা আদি-অন্ধকারের প্রকৃতি সম্বন্ধেই আমরা এখন আলোচনা করবো। এই আলোচনা বিশেষভাবে কোতুকাবহ এই কারণে যে আধুনিক পরিভাষার এ কথাটির প্রতিশন্দ হবে 'পরম অচৈতন্য' (The Unconsciousness)। কি প্রথর ভবিশ্বদ্দ্টি নিয়ে আল্জি'লী আধুনিক জার্মানীর প্রাজ্ঞানিক মতবাদাবলীর পূর্বাভাষ দিয়ে গেছেন, এই একটি মাত্র শন্দে



তা আমাদের মনে স্পষ্টরূপে দেখা দেয়। তিনি বলেন, এই পরম অচৈতনাই সর্ব সত্যের সার সত্য। এইই হলো অনবতরণশীল প্রম আত্মা। এ जालार, वदः रुष्टित खनावनी थारक मुख्न। वत कारना नाम वा श्रकारतत প্রয়োজন নেই : কেন না. এ হলো সম্পর্ক-মণ্ডলের অতীত। এ অন্ত-নিরপেক্ষ একত্ব-রূপ থেকেও ভিন্ন : কেন না. পরম সত্বা দুশামানতার দিকৈ নেমে আসবার পথেই সে নামে ভূষিত হন। এ অবশ্য শারণ রাখা প্রয়োজন যে আমরা যখন আল্লাহ্র অগ্রবতিতা এবং স্কটির পরবতিতার বিষয় উত্থাপন করি, তখন আমাদের বক্তব্য থেকে কালের প্রাপরতা স্থুচিত হয় না; কারণ আল্লাহ্ আর তাঁর সৃষ্টির মধ্যে কোনো কালগত বিভেদ বা ব্যবধান থাকতে পারে না। কাল, স্থান ও कारलात नितरिष्टिना । अवध परे। अञ्चर कि करत स्रित अकी অংশবিশেষ আল্লাহ ও তাঁর সৃষ্টির মধ্যে এসে দাঁড়াতে পারে? অতএব এ প্রসঙ্গে আমরা 'আগে' 'পরে' 'কোথার' 'কোথা থেকে' ইত্যাদি যে সব কথা ব্যবহার করছি, সে সব ব্যবার বেলায় কাল বা স্থান সম্পর্ক আনা অবান্তর। প্রকৃত ব্যাপার ম'নুষের ধারণার অতীত; বাস্তব অস্তিত্বের কোনো পর্যায় এর প্রতি প্রযোজ্য নয়; কেন না, কা'ণ্ট্ ( Kant )-এর কথায় :

The laws of phenomena cannot be spoken of as obtaining in the sphere of noumena.

—প্রত্যক্ষ অনুভূতির রাজ্যে প্রচলিত কানুনাদি নিয়ে অজ্ঞাত ও অজ্ঞেয়ের দেশে চড়াও হ'তে যাওয়া অসঙ্গত।

আমরা ইতিপূর্বে দেখেছি যে মানুষ পরিপূর্ণতার দিকে অগ্রসর হর তিনটা পর্যারে। প্রথম পর্যায় হলো নাম-মাহাজ্যের অনুধাবন। লেখক একে বলেছেনঃ নাম সমূহের আলোকায়ন। তিনি বলেনঃ আলাহ্যথন কোনো মানুষকে ভাঁর নামাবলীর আলোকে আলোকায়িত করেন, তথন সেই নামের তীর ঔজলো ভন্মীভূত হয়ে যায়, এবং যখন তুমি আলাহ্কে ডাক, তথন সেই মানুষটি সাড়া দেয়।' শোপেন্হাওয়ারের

नाहर्ड हाउँउ माळाड

ভাষায়, এই আলোকায়ন কিয়ার ফল হলো বাজিগত ইচ্ছার বিনাশ; এ কে গৈহিক যুত্রা বলে বনে করলে ভূল করা হবে। কেন না, কাপিলের কথায়, মানুষট প্রকৃতির সাথে এক হয়ে যাবার পরেও দৈনন্দিন জীবন যাপন করতে থাকবে এবং 'চরকার মডে। যুরতে থাকবে।' এ অবস্থাতেই বাজি স্ববস্থতে আন্তাহ্ ব অভিন্ত দেখতে পার, আর সে মনোভাব থেকে চিৎকার করে ওঠেঃ "সে ছিল আমি, আমি ছিলাম সে; আমাদেরকে আলাদা করবার মতে। কোনো কিছু মধ্যে ছিল না।''<sup>8</sup>

व्याशाचिक ऐति वि विशेष भर्षायरक जिने वरवाह्न अनावनीत वर्णाविक प्राप्ति कि विशेष भर्षायरक ज्ञारमाचिक व्यारक व्यायक व्यारक व्यारक व्यारक व्यारक व्यारक व्यारक व्यारक व्यारक व्या व्यारक व्यायक व

আমরা ইতিপূর্বেই উল্লেখ করেছি বে পরম আত্মা বখন ত যা অনভ্য-নিভর হা ত্যাগ করেন, তখন ত'দেকও তিন পর্যায়ে যাত্রা করতে হয়। এর প্রভোকটী পর্যায় হলো নিগুঢ় আত্মার সার্বজনীন রূপকে এক এক বিশেষ দিক, দিয়ে বৈশিষ্টায়াওত করে তোলার আ্যোলন। প্রভোকর মানবাত্মার উপর এক একটী বিশিষ্ট মোলিক নামের ছাপ নিয়ে—যে নামের মানবাত্মার উপর নিজ বিশিষ্ট আলোকারন ক্ষমতা রয়েছে। এখানেই আমাদের গ্রন্থকারের আধ্যাত্মিক নীতিশান্ত ব্যাথ্যা সমাগ্র হয়েছে। এ অবস্থার পৌভালে মানুষ (खरबरहन, यिनि निरहारक नियाण जानव नरन फिरनरहन। किन यथन इएक शारत नो।" विधाला मानव जिले, थिले जाशन जाखरपत तथ्य भागिय जात्न नच् हें वरलन ''जायाप्याप्रहेत मूह्हें शिल जायारम्त जाखायर । দিন দিয়ের তিগুভাক ক্লামিসক এত এক হস্তমার দুর্যাপ্রদ- এ ভকা अर्वनाष्ट्र वान्तिरक जात्र निरमत् । एयरक छेशनिक कत्ररज वाथ (पन्या। जारक वृधिशिख (थरक श्रथक करत्रहः , एकन नो, वृषिशिखत छरक्षण हरला রুপ, নিজের গভীর অতিহেদ পরিচাত। এ ধৃষ্টিশাজর এ বৈশিষ্টে গৃষ্টি ক্ষাতার মার্ফত, মানুষ যা দেখে, তা হলো তার নিজের সাতাকার-निरक्तरत एथरक जालामाण्यरत यो विकारियक्तरश प्रियं नो। अर्थे विभिष्ठ क्याय, 'एफउन छारनत एएम'-(थरक या वाज रम, जात म्वाकू जाभती वाखरूच निर्माए अज्ञायनी छेन्नामित्र यत्र-क्रम 'श्मम' वो त्वमारण्य वक ब्राया स्याद्रारत्त करन वतः निक शक्षिरहारे व रहा माधाय श्रीवक्त वित्वाक्त करता यद व्यक्ति वाच इरस्ट वाचा ७ भरत (य) व इरला (अई हक या नामान्यों, एनान्यों ६ शतम जायन्रत तर्याभ्रं ने नेवा मिरब्राधन धर् धर् तरन ए। दे त्रायानात ८६८। करत्राधन मान कदा जाजा कार्य वारशाला । जिन वर्षे कत्त्र प्रम वर्षे वर्ष करवन (य पडे जिल्लाव द्राज्याव द्राज केल, (श्रम) – यारक अर्खा भावाधका भरमार वो छट्डाता व्यवाबा थाक्टन भारत तो। विने श्वराब পরিপূর্ণ মানবের এমন সব অভিজ্ঞতাবলী ঘটতে থাকে, যাতে তার মনে जापरमं (यहा (शोहान। किन्र जिले वरनत ह्य, अस्टाक भेगरत धरे श्रकात जागारमत जानान, नि, कि जारव शतिशृर् भानव धरे हत्रवष्म

পরিপূর্ণতা লাভ করলো, পর্ম-আ্যার সাথে নিজেকে মিশিরে নিলো; অথবা হেলেল, থাকে বলেছেন 'The Absolute Philosopby (অভ চরমে পৌছালেন, পূজার ঘোগা হলেন এবং বিশ্ব-জগত রক্ষার দায়িছ গ্রহণ করলেন।"<sup>82</sup> তিনিই সেই বিশু, যেখানে মানবছ আর ঈশ্বহ এক হয়ে যার এবং যেখান থেকে 'বিধাতা-মানব' জনালাভ করেন।

লীর সমাহার, ঐশ্বরিক ব্যবস্থাপনা, নাম ও গুণাবলীর ছাপ এবং আল্লাহ্র জ্ঞানের বস্তরূপ।

- (উ) শ্রুতির আগোচরকে শুনবার ক্ষমতা।
  - ( ঋ ) দৃষ্টির আগোচরকে দেখবার ক্ষমতা।
- (৯) রূপ প্রকৃতিতে যাকে সবচেয়ে কম রূপময় মনে হয় (প্রতিফলিত রূপ), নিজ সতিকার অস্তিত্বে তা-ই হলো প্রকৃত রূপ। 'কু' বা মন্দ হলো আপেক্ষিক মাত্র; তার প্রকৃত অস্তিত্ব নেই। পাপ হলো একটি আপেক্ষিক পদূতা মাত্র।
  - (এ) মহিমা বা রূপের প্রগাঢ়তা।
- ( ঐ ) পরিপূর্ণতা যা আলাহ্র তুসনাহীন মহিমার নির্যাস, যা মানবীয় জ্ঞানের অতীত, অতএব অসীম ও অপার।

### পাদটিকাবলী

- (\*) "আমাদের কাছে সংবাদ এসে পোঁচেছে যে ভ্যানেরিয়ন পরাজিত হয়েছেন, এখন তিনি স্থাপর-এর হাতে বন্দী। এদিকে ক্রাঙ্ক, অ্যালে-মান্নি, গথ্ এবং পারসীক আক্রমনাশঙ্কাও আমাদের অধােগত রোমীয় সামাজ্যের উপর পালাক্রমে বিভীষিকা বিস্তার করে চলেছে।" —Plotinus to Flaccus—Vaughan-এর Half-hours with Mystics-গ্রন্থে উদ্ধৃত; ৬৩ পৃষ্ঠা।
- (२) নিও প্লেটনিস্ম্-এর মধ্যে প্রাথমিক যুগে যে ভাবোন্থা-দনার বীজ ছিল, পরেকার চিন্তানেতারা ক্রমশঃ তাকে পশ্চাৎ ভূমিতে রেখে তাঁদের মতবাদকে চিন্তার উচ্চতর মার্গে এগিয়ে আনেন। তাতে সাধারণ মানুষের দৈনন্দিন স্থখদুঃখ চিন্তা থেকে এ দর্শন পদ্ধতি ক্রমশঃ সরে পড়তে থাকে। ভইট্যাকার (Whittaker) বলেনঃ এ দর্শনের পরবর্তী শিক্ষকদের কাছে এর রহস্যাগ্রয়ী ভাবোন্মাদনার দিক্টী সহজলভা নর বলে মনে হলো এবং ক্রমশঃ কঠিনতর মনে হতে লাগলো। শেষতক্ তাঁরা ভাবতে শুরু করলেন যে পৃথিবীপৃর্ফে তা একেবারেই অলভা।

   Neo-Platonism, ১০১ প্রা।



- (°) সুরা ২,১৪৬। (<sup>8</sup>) ২ঃ২। (°) ৫১:২০—২১। (<sup>৬</sup>) ৫: ১৫। (<sup>9</sup>) ২৪:৩৫। (<sup>৮</sup>) ৪২:৯। (<sup>৯</sup>) ১৭:৮৭। (<sup>১0</sup>) ৮৮: ২০। (<sup>১১</sup>) ১৬:৯২।
- (২২) ল্যাসেন (Lassen)-এর উল্লেখ করে ওয়েবার (Weber) বলেন "আল্ বিরূমী একাদশ শতান্দীর প্রারম্ভে পতঞ্জলির গ্রন্থ আরবীতে আহ্বাদ করেন। সাংখ্যন্থতের অনুবাদও তিনি করে ছিলেন বলে বোঝা যাচছে। অবশ্য এ সব পুস্তকের তথ্যাবলী আমরা এ স্থতে যা পাচ্ছি, তা মোলিক সংস্কৃত থেকে পাওয়া তথ্যাবলীর সাথে মিশ্ খায় না।"—History of Indian Literature, ২৩৯ পৃষ্ঠা।
- (১৩) J. R. A. S. April, 1906-সংখ্যার মিঃ নিকল্সন্ স্থাফিবাদের বিভিন্ন সংজ্ঞা সংগ্রহ করেছেন।
- (<sup>১৪</sup>) মস্নভীরে জালালুদীন রামী, বাহ্রুল উল্ম-এর ভাষ্ঠাহ। লখ্নো (ভারত), ১৮৭৭, ৭ পৃষ্ঠা।
- (১৫) বৌদ্ধ ধর্মের প্রসার সন্বন্ধে Geiger বলেন "আমরা জানি যে আ্যালেকযাঞ্চারের পরবর্তী যুগে পূর্ব ইরানে বৌদ্ধ ধর্ম সবিশেষ শক্তিশালী হয়ে উঠেছিল। তবিস্থান পর্যন্ত এ ধর্ম ছড়িয়ে পড়েছিল। এমন কি, এ নিশ্চিত যে ব্যাক্ ট্রিয়ায় পর্যন্ত বৌদ্ধ শ্রমণেরা ধর্মপ্রচার করে বেড়াচ্ছিলেন। এ অবস্থা খৃষ্টপূর্ব প্রথম শতান্দীতে আরম্ভ হয়ে খৃষ্টীয় সপ্রম শতান্দী পর্যন্ত বিরাজিত ছিল। এ সময়ে ইসলাম ধর্মের প্রসার কাবুল ও ব্যাক্ ট্রয়ায় বৌদ্ধ ধর্মের গতিরোধ করে। য়রথুজীয় কিম্বনন্তী যে আকারে আমরা দকীকীর মারফত পেয়েছি, তার স্থ্রপাত এ যুগেই হয়েছিল বলে আমাদের মনে করতে হবে।"
  - —Civilisation of Eastern Iranians, Vol. II, ১৭০ পৃষ্ঠা।
  - (১৬) নসফীর মকাসিদ্ই আক্সা, fol. 8b. (১৭) ঐ, fol. 10b.
  - (56) &, fol. 23b. (50) &, fol. 3b. (50) &, fol. 15 b.
  - (২১) Whittaker কৃত Neo-Platonism, ৫৮ পৃষ্ঠা। (২২) ঐ, ৫৭ পৃষ্ঠা।

(2)

### প্রজ্ঞান চর্চায় ইরান

- (<sup>২৩</sup>) দবিস্তান, ৮ম অধ্যায়।
- ( १८) Erdmann, Vol. 1, ৩৬৭ পৃষ্ঠা।
- (২৫) আল্ইশ্রাকীর হিক্মতুল ইশ্রাক-এর আল্হারাভী-কৃত ভাষাঃ শর্হে আন্ওয়ারিয়াহ্, fol. 10 a. (২৬) ঐ, fol. 11b, (২৭) ঠৈ, fol. 34. (২৮) ঐ, fol. 57b. (২৯) ঐ, fol. 60b. (৩০) ঐ, fol. ৯২ b. (৩২) ঐ, fol. 82. (৩২) ঐ, fol. 87b. (৩৩) ঐ, fol. 81b.
  - (৩৪) মক্সন্ই আক্সা, fol, 21a. (৩৫) এ, ঐ।
  - (৩৬) इन् সানুল কা'মিল, ১ম খণ্ড, ১০ পৃষ্ঠা। (৩৭) এ, ২২ পৃষ্ঠা।
  - (७४) खे, २য় খও, २७ १६।।
- (৩৯) Matheson কৃত Aids to the Study of German Theology, ৪৩ পৃষ্ঠা।
- (३०) এ ধারণাকে বেদান্তের 'প্রকাশমান ব্রহ্মা'র ধারণার অতি কাছাকাছি মনে হবে। বেদান্তের ব্যক্তিত্ব মণ্ডিত স্রষ্টা বা প্রজাপতি হলেন পরমস্থা বা নিরাধার ব্রহ্মার তৃতীয় পদক্ষেপ। আল্, জি'লী শঙ্কর ও বদরায়নের আয়, জগবান ও নির্ভণ—এ দু'রকম ব্রহ্মার অন্তিত্ব স্বীকার করেছেন বলে মনে হয়। তাঁর মতে, স্প্টেপর্যায় হলো নির্মল চেতনার্মপের মূলতঃ নীচে নেমে আসার ফল। এখানে তিনি অক্যনিরপেক্ষ রূপে 'অসং', আর প্রকাশমান, তথা সীমায়িতরূপে 'সং'। এই অনাপেক্ষিক একত্বাদের প্রকাশমান, তথা সীমায়তরূপে 'সং'। এই অনাপেক্ষিক একত্বাদের স্বীকৃতিসত্বেও তাঁকে আবার রামানুজের মতবাদের প্রতি আকৃষ্ট হতে দেখা যার। মনে হয়, তিনি ব্যক্তি-আত্মার অন্তিত্ব স্বীকার করেন এবং শঙ্করের সাথে ভিনমত পোষণ করে বলতে চান যে—এমন কি, উচ্চতর জ্ঞান লাভের পরেও ঈশ্বর স্বীকৃতি এবং ঈশ্বরের পূজার প্রয়োজন লোপ পায় না।
  - (85) इन् प्रान्न का भिन्, अथम थछ, ८० पृष्ठी। (82) खे, खे, ८৮ पृष्ठी।
  - (80) "We cannot kindle when we will The fire which in the heart resides."

[ বে অগ্নি হৃদয়-কন্দরে বাস করে, তাকে জালানো আমাদের ইচ্ছাধীন নয়।]

(डिंड) इन्जानून का'भिन, ऽम थं। ৮ पृष्टी।

(129)

## ষষ্ঠ অধ্যায় পরবর্তী ইরানীয় চিন্তাধারা

ইরানের পরবর্তী দুর্ধর্য তাতার শাসকদের স্বাধীন চিন্তা চর্চার প্রতি সহানুভূতিশীল দৃষ্টি দেবার মতো অবস্থা ছিল না। ফলে এ যুগে ইরানের চিন্তা বিকাশে স্বাভাবতঃই বিদ্ব ঘটে। স্থফিবাদ ধর্মের সাথে সংশ্লিষ্ট ছিল; অতএব তা পুরাতন ধর্মীয় চিন্তাধারার বিভিন্ন দিকের সামঞ্জস্ম সাধন ও কিছু কিছু নোতুন চিন্তাভাবনায় আত্মনিয়োগ করে। কিন্তু খাঁটি দর্শন শাস্ত্র তাতারদের অপ্রীতিভাজন হয়ে পড়েছিল। এমন কি, ইসলামী কানুন শাস্ত্রের বিকাশেও বাধা পড়েছিল; যেহেতু হানফী ফিকাহুই তাঁদের ধারণায় ছিল মানবীয় চিন্তাশভির পরাকাষ্ঠা স্বরূপ এবং এর পরে আরও চুলচেরা বিবেচনা তাঁদের মন্তিকের জন্ম কষ্টকর হয়ে দাঁড়িয়েছিল। প্রবীন ও ঐতিহ্যবান চিন্তানেতারা নিজ নিজ সম্প্রদায়কে আর একত্র সমাবিষ্ট রাখতে পারলেন না; অনেকে অন্ত কোথাও উন্নততর অবস্থার সাক্ষাৎ লাভের আশার মাত্ভূমি ত্যাগ করলেন। খৃষ্টী। যোড়শ শতাব্দীতে আমরা দেখতে পাই দস্তর ইস্পাহানী, হীর বৃদ, মুনীর, কামরান প্রমুথ ইরানীয় আরম্ভ-পন্থীরা ভারতে ভ্রমণরত অবস্থায় দিন যাপন করছেন। এখানে সম্রাট আকবর নিজের এবং নিজ সভাসদদের ( এঁদের প্রায় সবাই ছিলেন ইরানীয়) জন্মে একটা নবধর্মের অম্বেষণে যোরো'খ্রীয় ধর্ম নিয়ে গভীর গবেষণা আরন্ধ করেছিলেন। যা হোক, সপ্তদশ শতাব্দীর পূর্ব পর্যন্ত ইরানে কোনো প্রখ্যাত দার্শনিকের অভ্যাদয় দেখা যায় না। এ সময়ে তীক্লবৃদ্ধি মোলা সদ্রা শিরাষী শক্তিশালী যুক্তিতর্কের সাহায্যে নিজ দর্শন পদ্ধতি প্রতিষ্ঠিত করেন। তাঁর মতে, সর্ববস্তুই হলো সতা; কিন্তু সতা এ সব বস্তুর মধ্যে নেই। প্রকৃত জ্ঞান রয়েছে বিষয়ী এবং বিষয়-এর একছের উপলব্ধিতে। ছা গোবিনো ( De Gobineau) মনে করেন যে সদ্রার দর্শন হলো ইব্নে সীনার মতবাদের



পুনঃ প্রবর্তন ছাড়া আর কিছু নয়। তিনি অবশ্য এ সত্য ভুলে গেছেন যে ইরানীয় বুদ্ধিরত্তি বিকাশের সর্বত্র যে বিশুদ্ধ অংহতবাদের প্রতি একটী প্রবণতা কাজ করে চলেছে, মোলা সদ্রার বিষয়-বিষয়ী একত্বাদ তার শেষ পরিণতি মাত্র। বিশেষতঃ সদ্রার দর্শনই পরে প্রাথমিক বা'বীয় প্রজ্ঞানের উৎসক্রপে কাজ করেছে।

কিন্ত প্রেটনিস্ম্ বা আফলাতুন-পন্থী মতবাদের দিকে প্রগতি স্ক্লাইরপে দেখা দেয় মোলা হাদী সব্য্ওয়ারীর চিন্তাধারায়। তাঁর সাধনাকাল অষ্টাদশ শতান্ধী। তাঁর দেশবাসীরা তাঁকে মনে করেন ইরানের শ্রেষ্ঠভম আধুনিক চিন্তানেতারূপে। ইরানের অপেক্ষাকৃত আধুনিক চিন্তাধারার নমুনা হিসেবে আমি এই প্রেষ্ঠ ভাবুকের মতবাদের কিছু কিছু তাঁর নিজদেশে প্রকাশিত গ্রন্থ 'আস্রারুল হিকম্' থেকে উদ্ধৃত করছি। তাঁর দর্শনচিন্তার প্রতি দৃষ্টিপাত করলে ইসলাম-পরবর্তী ইরানীয় ভাবধারার সাথে অবিচ্ছেঞ্জরপে গ্রন্থিত তিন্টি মৌলিক ধারণা শুট হয়ে ওঠে; যথাঃ—

- (১) সত্যের অনাপেক্ষিক একত্বের ধারণা—যাকে 'আলোক' বলে বিরত করা হয়েছে।
- (২) উদ্বর্তনবাদের ধারণা যা ধোরো'গ্রারের মানবাত্মার নিয়তি সম্পর্কীয় মতবাদে অম্পইভাবে দেখা দিয়েছে এবং পরে ইরানীয় নিও-প্লেটনীয় পদ্মীদের ও স্ফীদের দারা অনেকথানি প্রসার ও সামঞ্জস্ম লাভ করেছে।
- (৩) পরম-সতা ও অ-সতাের মধাে একটি মধান্থের ধারণা।

ইরানীয় মনন কি করে ধীরে ধীরে নিও-প্লেটনীয়পন্থীদের নির্গমনবাদ থেকে নিজেকে মুক্ত করে নেয়, সে এক বিশেষ প্রণিধানয়োগা ব্যাপার। শুধু তা নয়; এ ভাবে আত্মমুক্তি সাধন করে তা বিশুদ্ধতর আফলাতুনীয় দর্শনের ধারণাবলী আহরণ করতে থাকে। অক্সদিকে স্পেনের আরব মুসলিম দার্শনিকেরা একই নিজাসন পদ্ধতি অবলম্বন করে, একই নিও প্লেটনিস্ম মাধামের হাত ধরে বিশুদ্ধতর আরম্ভ দর্শনে উত্তীর্ণ হন। এ থেকে দু'জাতির প্রবণতার বৈশিষ্ট্য বুঝতে পারা যায়। লাুইস্ (Lewes) তাঁর Biographical

History of Philosophy-গ্রন্থে মন্তব্য করেছেন যে আরবরা ঔৎস্করের সাথে আরম্ভ দর্শন অধ্যরনে আত্মনিয়োগ করেন শুধুমাত্র এই কারণে যে আফ-লাতুনকে তাঁদের সাথে পরিচয় করিয়ে দেওয়া হয়েছিল না; কিন্তু আমার मत्न रस्य त्य जातव প্রতিভা হলো পুরোপুরিভাবে ব্যবহারিক মনো-ভাবাপন। অতএব আফলাতুন-দর্শনকে তার সত্যিকাররূপে তাঁদের সামনে উপস্থাপিত করা হলেও, আরবদের রুচির সাথে তা খাপ থেতো না। আমার বিশাস, গ্রীকদর্শনের বিভিন্ন ধারার মধ্যে শ্রুমাত্র নিও-প্রেটনিস্মকেই সামগ্রিকভাবে মুসলিম জগতের ভাবুকদের কাছে পোঁছানো হয়েছিল; তবুও ধীরম্বির সমালোচনা মূলক গবেষণার পথে আরবরা প্লটিনাস থেকে আরম্ভ পর্যন্ত এবং ইরানীরা আফলাতুন পর্যন্ত উপনীত रसिष्टिलन । अंगे भाक्षा रामीत मर्गतन विस्थानात श्रक्षे । जिनि निर्शन মনতত্বকৈ স্বীকার না করে সোজাস্থজি আফলাতুনের সাথে সং-এর ধারণায় এসে পড়েন। অন্ত একটা বিষয়ও তাঁর সাধনায় লক্ষ্যণীয়; তা এই যে, যে দেশে পদার্থবিদ্যা বিকাশ লাভ করেনি বা অধীত হয় না, সে দেশে দার্শনিক কল্পনা শেষতক ধর্মের আওতায় ঢাকা পড়তে বাধা। এর প্রকৃষ্ট উপমা স্বরূপ তাঁর দর্শন চর্চার পরিণতি অনুধাবন করা যায়। 'নিগৃঢ় সত্বা'—যা প্রাজ্ঞানিক হেতুরূপ—অপর পক্ষে, বৈজ্ঞানিক হেতু থেকে সম্পূর্ণ আলাদা—যার অর্থ হলো পূর্ববর্তী অবস্থাবলীর সামগ্রিকরপ—অন্ত কোনো ধারণার অবর্তমানে ক্রমে ক্রমে তা ধর্মীয় বিবেচনায় হেতুরূপ 'আলাহ র ব্যক্তিগত ইচ্ছা'-র পর্যবসিত হতে বাধ্য। এইই সম্ভবতঃ ইরানীয় দর্শনধারাবলীর শেষ পর্যন্ত ধর্মের মোহানায় আত্মনিমজ্জনের গভীরতর কারণ।

এখন আমরা মোল। হাদীর দর্শন পদ্ধতির আলোচনার আসতে পারি। তাঁর শিক্ষা অনুসারে, যুক্তির দু'টি দিক রয়েছে; যথাঃ—

- (অ) তত্বমূলক—যার ক্ষেত্র হলো দর্শন ও গণিত;
- (আ) বাবহারিক—যার ক্ষেত্র হলো গাহ'স্থা অর্থনীতি, রাজনীতি ইত্যাদি।

शकान हरीत हैवान

শাদি দশ্ন শাবের বিচার হলো বস্তরগতের আরত্ত ও শের সমধে আদি দশ্ন শাবের বিচার হলো বস্তরগাল । এর সাথে আমাহ র কানুনাদি সমধ্যে জানও আগে । এ হলো ধর্মেই অভ নাম। বস্তর আরাজের ক্থা বৃদ্ধতে হলে, বিশ্বরগাতর বিভিন্ন দ্যাবলীকে আয়োগের স্থতীর তালেপকের সাহায়ে। বিশ্বেরগার ফার বেশ্বতে হবে। এ রক্য বিশ্বেরণের ফার আমর।

< - इजिं किन्नी होत्य होते शक्ताप्त र

- दान्जार १५-१६ (८)
- ( s ) Elal
- | 下下本で一タドーで (0)

भाजि । सब शिलिसक्षेत्रक निरस्तिहि शिलिविभिष्टि य सूत्र श्रद्ध कत्रल व्यक्ति वाथना पूर्वे । या-हे ह्यान, जिन निहंच ह्याजा भाजभील, नी इस जिंछ-'বিদান গাঁতর সঞ্চারক হিসেবে হ্রতো গাঁতর উৎস, অথবা গাঁতর লক্ষা, भव अवास्त्र चयाव्य विकाल आह हम । ह प्रांप वार्च अक्षांक भ প্রাণীজনত মনুষ্যম্বের দিকে। এবং দেখ, মানুষ মাত্জঠরে কি রক্ম এ थीनव बनाउ छोडर बनाएड मिरक, छोडर बनाउ लाग बनाए मेरक वर् आयर्गेवाचा लाववारम । मकरबाई लारभव रमि बारकाय विरक्त नागरम एरबारहः प्रकाशिक विकाशिक विकाशिक विकास मिल्लि मिल्लिक विकाशिक विकास करत्रहम ववः वावष्ठव व्यवस्थ मर एक प्रमाहम । हाज्याच हर्म ववः क्रानाश थात्रवाद व्याक्रमाष्ट्रतत विचवनाट्य विराजना थात्रन। स्टाम्भ रहत जीएक हर्शासन कत्रांट भारत नी। े स्माला हार्ने जात अर-धत क्षे निटल ब्यांक्ष इटड शारत नी ; दिन नी, व्यांक्ष व्यांक्ष्य हराड विद्यानीन वयान (थरक श्रापिन इएक् स्य शक्त जिल्दा नाखन कशतानकारी मद नावहे व्यवीत। ध पुरेक्स सञ्चावनाहे शुरदाशींत सभान सभान; जाज्यव कर्ष काष्याविक ना श्राह, त्र शर्ष व्याष्ट्र ए वर्गाय – मूर्वक अञ्चाव-श्र छवेश है। इछोट हक्ष होक्षर् । हर्षांश्वर छोति ध—हास्तर्भ छ जानबूछ। त्रह निरक्षत ज्ञानिहरू शक्षण जनुत्रारब्हे बक्नाब, व स्व अ६ हरला जनम निरुद्ध ७ जर्शावराय । किछ हात्रा हरला जारशिकक



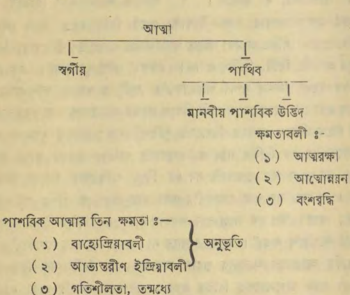
## গ্রজ্ঞান চর্চার ইরান

পশ্চাদ্ধাবন নীতি স্বীকার করে নিতে হবে এবং এ পশ্চাদ্ধাবন শেষ হবে मिणिनीन গতিসঞারকে এসে পোঁছালে। তা হলে, এইই হলো সর্বগতিশীলতার উৎস ও উদ্দেশ্য। তা-ছাড়া, সং হলেন একটা বিশ্বদ্ধ ঐক্য-त्राप ; (कन मा, यिन पर अत प्रत्था। अकाधिक हरू । তবে একে অग्रात्र উপর সীমা আরোপ করতো। স্রষ্টা হিসেবেও সং-কে একাধিক মনে कता हिला ना ; (कन ना, अष्टेशत मः भा এकाधिक इटल स्टेब्स भारत সংখ্যাও একাধিক হতে হতো, এবং স্প্রস্তুগত যেহেতু রন্তাকার, তখন এক রন্ত অতা রন্তকে স্পর্শ করতো। এর অর্থ হলো শুতা (Vacuum)-এর পরিব্যাপ্তি, যা অসম্ভব। <sup>৫</sup> অতএব পরম সন্থা হিসেবে সং रालन अक; आवात अग्र मृष्टिरकान, श्यरक जिनि वह। जिनि जीवन, শক্তি, প্রেম। যদিও আমরা বলতে পারি না যে এ সব গুণ তাঁর অন্তর্নিহিত. তবুও এ সবই তিনি, তিনিই এ সব। এককত্ব একত্ব বুৰায় না; এর গৃঢ় অস্তিত্ব হলো 'সকল সম্পর্ক পরিহারক'। ভূফী ও অক্যান্ত দর্শন-পন্থীদের সাথে একমত না হয়ে মোলা হাদী বিশ্বাস করেন এবং প্রমাণ করতে চেয়েছেন যে বছত্তে বিশ্বাস এককত্তে বিশ্বাসের পরিপন্থী নয়; যেহেতু দৃশ্বমান বছ আসলে সং এর বিভিন্ন নাম ও গুণাবলীর বাহ্যিক প্রকাশ ছাড়া আর কিছু নয়। এ সব গুণাবলী সং-এর নিগুঢ় অন্তিত্বরূপ জ্ঞানের বিভিন্ন দিক। অবশ্য, সং এর গুণাবলীর কথা বলা ভাব প্রকাশের স্থবিধার্থে মাত্র; কারণ "সং-কে সংজ্ঞাদান করবার মানে হলো তাঁর উপর সংখ্যার পর্যায় আরোপ করা"। এ হতে পারে না : কেন না, এতে সম্পর্কাতীতকে সম্পর্কের আওতায় আনবার প্রয়াস রয়েছে। সর্ব বৈচিত্রাময় বিশ্বদ্ধগত সং বা পরম আলোকের বিভিন্ন নাম ও গুণাবলীর একটা ছায়া মাত্র। এ হলো সং-এর অভিব্যক্তি, আলোক-এর 'হও'-রূপ বাক্য বা নির্দেশ। मृण्यान वच्च रता अक्षकारतत आत्नाकात्रन वा 'नाखि'त वाखवातन। জাগতিক বস্তুসমূহ বিভিন্ন; কেন না, আমরা যেন সেগুলিকে দেখি ধারণারপ বিভিন্ন বর্ণের কাচের মধাদিয়ে। এ প্রসঙ্গে হাদী কবি জামীর নিমোদ্যত কবিতাংশটী দৃঢ় সমর্থন সহকারে উল্লেখ করেছেন ঃ



"ধারণাবলী হলে। বিভিন্ন বর্ণের কাচ যাতে সত্যের সূর্য প্রতিবিদ্বিত হয় এবং নিজেকে প্রতিভাত করে লাল, হলদে ও নীলরূপ।" <sup>৭</sup>

এই স্থলর কাব্যিক প্রকাশ অবশ্য আফলাতুনের ধারণা-তত্বের প্রতিধ্বনি।
মনস্তত্বের ক্ষেত্রে তিনি প্রধানতঃ ইব্নে সীনাকে অনুসরণ করেন; কিন্তু
তাঁর আলোচনা স্পষ্টতর ও স্থসমঞ্জস। তিনি আত্মাকে নিম্নোক্তভাবে
শ্রেণীবদ্ধ করেনঃ—



(আ) অনিচ্ছামূলক গতি

(অ) স্বেচ্ছামূলক গতি

বাহ্যক্রির সমূহ হলো ঃ স্থাদ, স্পর্শ, গন্ধ, শুণতি ও দৃষ্টি। শব্দ কানের বাইরে ঘটে। ধাঁরা মনে করেন যে শব্দ কানের মধ্যে ঘটে, তাঁরা ল্রান্ড; কেন না, শব্দ যদি কানের বাইরে না ঘটতো, তা হলে তার দিক্ ও দ্রুত্ব

133

নির্ণর করা সম্ভব হতো না। ত্রুতি ও দৃষ্টি অক্সাক্ত ইন্দ্রিরের চাইতে শ্রেষ্ঠ, এবং দৃষ্টি ত্রুতির চেয়ে শ্রেষ্ঠ ; কেন না—

- (১) চক্ষু দূরবর্তী বস্তু দেখেতে পায়
- (২) চন্দুর উপলব্ধি হলো আলোকের সাহায্যে—যা সর্বগুৎের মধ্যে শ্রেষ্ঠতম।
- (৩) চক্ষুর নির্মাণকোশল কর্ণের নির্মাণকোশলের চেয়ে অধিক কারু-কার্যপূর্ণ ও নাযুক।
- (৪) চক্ষু উপলব্ধি করে প্রকৃতপক্ষে অন্তিত্বশীল বস্তুসমূহ; কিন্ত কর্ণের উপলব্ধির বিষয় অনন্তিত্ব-সদৃশ।

আভান্তরীণ ইল্রিয়াবলী হলোঃ—

- (১) সাধারণ বৃদ্ধি বা কাণ্ডজ্ঞান—যা মনের ফলক স্বরূপ। এ হলো
  মনের প্রধানমন্ত্রী সদৃশ। পাঁচটী গুপ্তচর (পঞ্চেল্রির)-এর সাহায্যে এ বহিবিশ্ব
  থেকে খবরাদি আহরণ করে। আমরা যথন বলি "এই শাদা জিনিষ্টী
  মিটি," তখন শাদাত্ব ও মিটিত্ব আমরা অনুভব করি চক্ষু ও স্বাদের সাহায্যে;
  কিন্তু গুণ দুইটী যে এই একই বন্ততে রয়েছে সে সিদ্ধান্তে আসে কাণ্ডজ্ঞান।
  একটী পানির ফোঁটা উপর থেকে পড়তে যে একটী রেখার স্থাই করে, চক্ষুর
  বিচারে সেটা একটা ফোঁটা ছাড়া আর কিছু নয়। কিন্তু আমরা যে রেখাটা
  দেখি সেটা কি? হাদী বলেন, এ ঘটনার ব্যাখ্যা দিতে হলে এমন আর
  একটী ইন্দ্রিয়ের কয়না করা প্রয়োজন, যা পড়ন্ত ফোঁটাটীর লম্বা হয়ে একটী
  রেখায় পরিণত হবার দৃশ্য অবলোকন করে।
- (২) কাওজ্ঞান সঞ্জাত অনুভূতিকে স্থায়ীছদায়ী বন্তি—অবশ্য এ হলো ছবিরূপ, স্মৃতির মতো ধারণা রূপ নয়। শাদাত্ব এবং মিট্টিত্ব যে একই বস্তুতে রয়েছে—এ রায় পূর্ণতা লাভ করে এই বন্তির কাছে; কেন না, এ বন্তি যদি উদ্দেশ্যটীর ছবি পোষণ না করতো, তবে কাওজ্ঞানের পক্ষে বিধেয়কে উপলব্ধি করা সম্ভব হতো না।
- (৩) যে শক্তি বা বৃত্তি ব্যক্তিগত ধারণাকে উপলব্ধি করে। মেষদল নেক্ড়ে বাঘকে শক্ত মনে করে তার সান্নিধ্য থেকে পালিয়ে যায়। কোনো



কোনো প্রাণীর এ ক্ষমতা নেই; যেমন পতদনল প্রদীপের অগ্নিতে বাঁপিয়ে পড়ে।

- (৪) স্মৃতি-ধারণাবলীর আশ্রয়ম্বল।
- (৫) ছবি ও ধারণাকে সংযুক্ত করে দেখবার ক্ষমতা যেমন ডানাযুক্ত মানুষ কল্পনা। এই বৃত্তি যখন ধারণাবলীর ব্যক্তিগত উপলব্ধি-ক্ষমতার দারা চালিত হয়, তখন তার নাম দেওয়া যায় 'কল্পনা'। যখন এ বুদ্ধিরতি দারা চালিত হয়, তখন তাকে বলা যায় প্রতীতি।

কিন্ত মানুষকে যে বৃত্তি অক্তাক্ত প্রাণীজগত থেকে বিশিষ্টতা দিয়েছে. সেটী হলো চৈত্তা। মানবসন্থার এ নির্যাস হলো একটা এককত্ব, একত্ব নয়। বিশ্বজনীনতাকে এ নিজেথেকে উপলব্ধি করে এবং বৈশিষ্ট্যকে দেখে বাহ্যিক ও অন্তনিহিত ইন্দ্রিনাদির সাহায্যে। এ হলো পরম-আলোকের ছারারূপ এবং পরম আলোকের মতোই এ বহুবিধ উপারে আত্মপ্রকাশ করে। বহুত্ব এর এককত্বের আয়ত্ব। চৈতনা ও দেহের মধ্যে কোনো অপরিহার্য সম্পর্ক নেই। চৈতন্য অপাথিব ও স্থানাতীত; অতএব এ পরিবর্তনের অতীত এবং দৃশ্যমান বহুত্বকে বিচার করবার ক্ষমতাসম্পন্ন। নিদ্রার সময় চৈতন্য 'আদর্শদেহ' অবলম্বন করে; এ আদর্শদেহও অবশ্য বস্তময় দেহের মতোই কার্যরত থাকে। জাগ্রত অবস্থায় এ সাধারণ বাস্তব দেহকেই ব্যবহার করে। এ ক্ষেত্রে দেখা যাচ্ছে যে চৈতন্যের জন্মে এ দুই দেহের একটীও অপরিহার্য নয়। সে ইচ্ছামতো তাদের ব্যবহার করে। হাদী আফলাতুনের আত্মার দেহান্তর-গ্রহণ মতবাদ স্বীকার করেন নি; বরং বিশদ যুক্তির সাহায়ে তিনি এ মতবাদের বিভিন্নদিক খণ্ডন করেছেন। তাঁর বিশ্বস মতো, চৈত্যু অমর; এর আদি-নিবাস প্রম আলোকের কাছে এ ফিরে যার ক্রমবিকাশ ও পরিপূর্ণতার পথে চলে। যুক্তি বিকাশের পর্যারক্রম নিম্রপ ঃ—

> (অ) তত্বসূলক বা বিশুদ্ধ যুক্তি— প্রথম ঃ অব্যক্ত যুক্তি দ্বিতীয় ঃ স্বতঃসিদ্ধ স্ক্রাবলীর ধারণা

তৃতীয় ঃ প্রকৃত যুক্তি
চতুর্থ ঃ বিশ্বজনীন প্রত্যয়াবলীর ধারণা।
(আ) ব্যবহারিক যুক্তি—

প্রথম ঃ বাহ্যিক পরিচ্ছন্নতা সাধন
দিতীয় ঃ আভ্যন্তরীণ পরিচ্ছন্নতা সাধন
তৃতীয় ঃ নানারূপ অভ্যাস অবলম্বন
চতুর্থ ঃ আলাহ্র সাথে মিলন ৷

এ ভাবে চৈতনা ক্রমশঃ জীবনের উচ্চতর পর্যায়াবলীর পথে অগ্রসর হয়ে শেষ লক্ষ্যে উপনীত হয়, অর্থাৎ নিজেকে পরম আলোকের বিশ্বজনীনতায় বিলুপ্ত করে দিয়ে তাঁর সাথে চিরন্তন অন্তিম্বের অংশিদার হয়। ''নিজে অন্তিম্বনীন, অথচ চিরন্তন বন্ধুর অন্তিম্বে অন্তিম্বনীল; একই সাথে 'আছি' এবং 'নেই'—কী অপরূপ বাাপার!'' কিন্তু চৈতনাের কি এ পথ অবলম্বন করা বা না করার স্বাধীনতা আছে? মু'তামিলাপন্থীরা মানুমকে মন্দের স্বাধীন স্রষ্টা বলে স্বীকার করে নেবার জন্মে হাদীর কাছে তিরস্কৃত হয়েছেন। তাঁদেরকে তিনি বলেছেন 'প্রচ্ছন্ন দিম্বাদা'-সমর্থক। তিনি বলেন যে প্রত্যেকটী বস্তর দুই দিক্ আছে: উজ্লল দিক্ আর অন্ধকার দিক্। বস্তুসমূহ আলোক ও অন্ধকারের সমাহার। সব উৎকর্ষ উজ্জলতর দিক্থেকে আসে, আর সব অপকর্ষ আসে অন্ধকার দিক্ থেকে। অতএব মানুষ একাধারে মুক্ত ও সীমায়িত।

কিন্ত ইরানীয় চিন্তাধারার বিভিন্ন প্রবাহ আবার সমন্বয় লাভ করে এ-কালের স্থপ্রসিদ্ধ ইরানীয় ধর্মীয় আন্দোলন বা'বী বা বাহায়ী মতবাদের মারফত্। এ আন্দোলন মির্যা আলী মুহন্মদ বা'ব শিরাষী (জন্মঃ ১৮২০ খুটান্দ)-র দারা একটী শিরাহ্ সাম্প্রদায়িক মতবাদরূপে আরম্ভ হয়। গোঁড়া আনুষ্ঠানিক ধর্মপদ্বীদের অত্যাচার উৎপীড়ন যত বাড়তে থাকে, এ মতবাদও ততই ইসলামী নীতি থেকে খালিত হতে থাকে। এই অতীব তহৈশ্বর্যমণ্ডিত সম্প্রদায়ের দর্শন চিন্তার মূলে রয়েছে শর্খীপন্থী শিরাহ্ মতবাদ—যার প্রতিষ্ঠাতা ছিলেন সদ্রার

पर्मात्मत श्रामाश्माशे हाज मार्थ आश्मा ; তिनि माहा मन् तात पर्मातत ताथाम् मन् करतकि छाषा शृष्ठकछ निर्थहन । माधात मितार् पत मार्थ जँ पत माधात मितार् में मार्थ जँ पत माधात मितार् में मार्थ जँ पत मार्थ पर्मात का का कि का का कि का का के का मार्थ पर्मात मार्थ का का कि का मार्थ मार्थ का का मार्थ मार्थ का मार्थ मार्य मार्थ मार्थ मार्थ मार्थ मार्थ मार्थ मार्य मार्थ मार्य मार्थ मार्थ मार्य मार्य मार्थ मार्य मार्थ मार्य मार्थ मार्य मार्य

এই নবীন ইরানীয় ঋষি প্রচার করলেন যে, সত্য এমন একটি মৌলিক সন্থা যা বস্তু ও ওবের পার্থক্য স্থুচিত করে না। তিনি বলেন, আদিম সন্থার প্রথম বদান্যতামর প্রকাশ বা আত্মবিস্তৃতি ইলো অন্তিত্ব। 'অন্তিত্ব' হলো 'জ্ঞাত'; 'জ্ঞাত' হলো 'জ্ঞানের সার'; 'জ্ঞান' হলো 'ইচ্ছা' এবং 'ইচ্ছা' হলো 'প্রেম'। এ ভাবে মোলা সদ্রার 'জ্ঞাত ও জ্ঞানধারীর একত্ব'ন্যতবাদ থেকে তিনি সং এর ইচ্ছা এবং প্রেমরূপ নিজস্ব ধারণা গড়ে তোলেন। এই সং এর নিগৃঢ় সন্থারপ আদিম প্রেমই তাঁর মতে বিশ্বল্ঞাতের বহিঃপ্রকাশের হেতু এবং পর্ম-প্রেমের আত্মবিস্তৃতি ছাড়া আর কিছুই নয়। তাঁর কাছে 'স্টি'-শব্দের অর্থ 'কিছু না' থেকে স্টি নয়; কেন না, শয়্বখীদের মতে 'স্রন্থী'-শব্দটী অন্যু সাধারণভাবে একমাত্র আল্লাহ্র প্রতি প্রধোজ্য নয়। কুর্আনীয় বাক্য আল্লাহ্ই 'সকল স্রন্থীর মধ্যে গ্রেছতম'ট-থেকে এই ইদিত পাওয়া যায় যে আল্লাহ্র মতো আরও আত্ম-

নিকাশশীন জীবাস্থা রয়েছেন।

श्रमा विद्यय (श्रमं वक्षे व्यालाक्क्षे। वद व्याच-(व्या वा योख-স্ব্যকার অভিবাজতে একটা মরণাতীত আধাাত্রিক অংশ রয়েছে—তা ডেচতর স্থানে আবিষ্টিত যুক্তি অমরত্বের একটা অপরিহ্যাধ সত নয়। জাবনের अलाव वयारन म्लेह । ब्राह्म अम्बाब भए, एक एन अवाद्य क्वनाव तिरम शान्तिय एशानान। त्याखा मन्त्राय 'क्वनाय जात्त्यो मध्"-मःकाछ मजनारमञ क्य-एयवर्गत एर्भक्रम वर्र भव्य एयरम् जात्वाक-बागर् भागकाव वाप নিপ্ড সত্বা তা হলে বৃক্তি বা চেডনা নয়। সর্প্রকার মহৎ ও নিঃসাথ एन छत्र। विवस्त एस एक हो। विद्रभव - छ। एक व्याविकात कहा। भागूरम াকবিনার করের রাজ্য প্রান্তর সাথে একাক্ত হ্বার ফলে গা-টাকা-क्यभदीएस निरक्त व्यादन ७ वृष्टियमै महावनामभूर्व्स क्रभासन वरः व जार त्रस्टिह । व्याचात शांत्रशृबिहा हरमी, वाक्तिवृत्र वाध्यत्रत्वा वश्वत अ्ञ्बरमा वरम, তেত্রের প্রভাবনিত স্থাং পর্ম আলোকের এক একটা ছাটা ল্রুণারত वाखरम् वात वक्षाश निभिष्ठे व्यवन्ता व भव व्यवन निवद्ध भवन ( Dr. Mctaggart) वन्छ शास्त्रन : ध श्ला (श्लानीय धनग्र-निर्ध टिजनात जन्तिनिको दो टिक्सिविनो स्टिस करण । एडेन भाक्तानारि জীবন্ত পর্য অজিছ বিশ্বপ্রকৃতিতে নিজেকে প্রকৃশিমান করেন তার মধ্যে भूष्माव वह कावरन एव वह एहरत महक्रत एन वामारत्व यात्रात वर्षण । वह कारिक शूर व्यक्ति, यात उभन्न व्याचन्ना अहा ७ (श्रम-छन व्यारनाभ करन थाक নত হবা বাক্ এ । হান ত হুনা খ্যে হন্তাচে নক্ক এচ হা । ত ও দ নি । मंग रनव व्याक्षांवक्षण (शरक मुख करव भूगवि ७ वांबहवर कार्य परवाना। অনুপাশত ইনামরণে ঘোষণা করলেন। তিনি ওকর মতবাদকে অরমীয়া अत्रक्ष जीवधान्तानी करत निरम्भित्ता प्रथन वार्षिक्षार्, निरज्ञर रम् पिएछन। वा'व नवछ्त धर्मभात्नत छहायक जनुशिक्ष हेमारम जाय शकाम अम्दर्वात 'श्रव्य म्युवनीक' (The First Unity)-वृत्त निरंतरित्त व्याविष्य राधान क्षिया सम्प्रतास्त्र त्वष्ट्र शह्न करत्ना वा'व-धत क्षिया ज्यान वाबा ग्रेंगर वा,व-तव श्रावस्तव अव वादाख्याह मात्रक काव वाजव्य

বুদ্ধির সাথে কোনো অচ্ছেম্ম বন্ধন নেই এবং দেহের মৃত্যুর পরেও এ জীবস্ত থাকে। অতএব মৃক্তি—যা বুদ্ধের মতে হলোঃ আসক্তিকে বিনাশ করে মনের কণিকাসমূহকে উপবাসে মৃত্যুর দারে উপনীত করা—বাহাউল্লাহ্র মতে তা হলো, চেতনা-কণিকাবলীর মধ্যেই গোপন প্রেমের মূলউৎসকে আবিষ্ণার করা। <sup>১</sup> অবশ্য দৃ'জনেই এ বিষয়ে একমত যে মৃত্যুর পর মানুষের চিস্তা ও চরিত্র কতকগুলি অনুরূপ শক্তির আওতায় আধ্যাত্মিক জগতে অবস্থান করতে থাকে এবং যে আবিষ্কৃতি (বাহাউল্লাহ্র মতে) বা বিনাশ (বুদ্ধের মতে) তার চরম উদ্দেশ্য, সে পথে এগিয়ে যাবার জন্মে সে একটা দৈহিক সহযোগীর সাথে মিলনের স্থােগ থাঁজে। বাহাউলাহ্র মতে প্রেমের ধারণা ইচ্ছাশক্তির ধারণার চেয়ে উচ্চতর। শপেন হাওয়ার সত্যকে দেখেছেন ইচ্ছাশজির নিজের প্রকৃতিতে চিরন্তনরূপে অবস্থিতিশীল একটী পাপাত্মক প্রবণতার ফলে বাস্তবায়ন-বন্ধনে ধরা পড়া একটা রূপ হিসেবে। প্রেম বা ইচ্ছা-দু'জনেরই মতে-জীবনের প্রতিটী অণুকণিকায় অবস্থিত। কিন্তু সেখানে তার উপস্থিতির কারণ-একজনের মতে হলোঃ আত্ম-প্রসারণের উল্লাস, আর অন্সের মতে হলোঃ ব্যাখ্যার অতীত পাপ-প্রবণতা। কিন্ত শপেন হাওয়ার কতকগুলি বৈষয়িক যুক্তি পরম্পরা দাঁড় করিয়ে আদিম ইচ্ছাশক্তির বাস্তবারনের কারণ দর্শিয়েছেন; অক্তক্ষেত্রে, আমি যতখানি জানতে পেরেছি তাতে মনে হয়, কোন্ নীতি অবলম্বনে চিরন্তন প্রেমের বিশ্পপ্রকৃতিতে আত্মপ্রকাশ সম্ভবায়িত হলো, বাহাউলাহ্ তার ব্যাখ্যা দিয়ে यान नि।

## পাদটিকাবলী

- (°) আস্কল হিকম, ৬ পৃষ্ঠা। (°) ঐ, ৮ পৃষ্ঠা। (°) ঐ, ৮ পৃষ্ঠা। (°) ঐ, ১০ পৃষ্ঠা। (°) ঐ, ২৮-২৯ পৃষ্ঠা। (৬) ঐ, ১৫১ পৃষ্ঠা। (°) ঐ, ৬ পৃষ্ঠা।
  - (৮) সুরা ২৩: বাকা ১৪।
  - ( > ) Phelp's Abbas Effendi, Chapter: Philosophy and Psychology 표정적 1

# (TYP)

# **উপসংহার**

এখন আমরা আমাদের আলোচ্য বিষয়ের একটা সারাংশ দাঁড় করতে পারি। আমরা দেখেছি যে ইরানীয় মননকে দুইটি ভিন্ন ভিন্ন ধরণের দ্বিত্বাদের বিরুদ্ধে সংগ্রাম চালাতে হয়েছে—এঞটি প্রাক্ইসলামী ম্যাজীয় দ্বিত্বাদের বিরুদ্ধে সংগ্রাম চালাতে হয়েছে—এঞটি প্রাক্ইসলামী ম্যাজীয় দ্বিত্বাদের বিরুদ্ধে সংগ্রাম তালাতে হয়েছে—এঞটি প্রাক্ইসলামী ইরানীয় দার্শনিকদের দৃষ্টিভঙ্গি প্রোপ্রি ভাবে বিষয়-নিবদ্ধ ; অতএব তাঁদের চিস্তানেতারা একথা পরিদাররূপে বুঝতে পেরেছিলেন যে আদিম নীতিরূপকে গতিপ্রবণ বলে স্বীকার করতে হবে। যোরো'- স্টারের কাছে দুইটী প্রাথমিক চৈতন্তই 'কর্মশীল'; মানীর মতে আলোকের নীতি নিজিয়, কিন্তু অন্ধকারের নীতি আক্রমণাত্মক। কিন্তু তাঁদের বিশ্বজ্যত স্ক্রির উপাদানাবলীর বিশ্লেষণ হাস্মাপ্রভাবে অকিঞ্চিৎকর। স্থিতিশীলতার দিক্থেকে বিশ্বজ্যত স্ক্রের তাঁদের ধারণা অতিমাত্রায় ক্রটিপূর্ণ। স্থতরাং তাঁদের ব্যাখ্যাত পদ্ধতিতে নিম্নোক্ত দুইটি দুর্বলতা রয়ে গেছে ঃ—

- (১) উলঙ্গ দ্বিত্বাদ
- ্(২) বিল্লেখণের অভাব।

প্রথমটা ইসলামের আলাকে শোধরানো হর। দিতীয়টা শোধরায়
গ্রীক দর্শন প্রয়োগে। অবশ্য ইসলামের অভ্যানয় ও গ্রীক্দর্শনচর্চা অহৈতবাদের
প্রতি দেশজ প্রবণতাকে বাধা প্রদান করে। কিন্তু অপর পক্ষে এই দুই
শক্তি প্রাথমিক চিন্তানেতাদের বৈশিষ্ট্য স্বরূপ বিষয়ানুগ দৃষ্টিভঙ্গি পরিবর্তন করে ইরানীয় চিন্তাক্ষেত্রে ঝিমন্ত প্রত্যক্-দৃষ্টিকে সজাগ করে তোলে—
যা পরিণতিতে কতিপদ্ধ স্থয়ী সম্প্রনায়ের দ্বারা প্রতিষ্ঠিত চূড়ান্ত সর্বেশ্বরবাদকে
উন্নতির চরম শিখরে নিয়ে পোঁছায়। আল্ফারাবী বস্তকে চৈতন্মের
একটা অপেক্ষাকৃত বিশ্রুল অভিব্যক্তি রূপে দাঁড় করিয়ে আলাহ্ ও বস্তর
মধ্যেকার এই হিন্তবাদের বিলোপ সাধনের চেটা করেন। আশ্ আরীয়রা

একে একেবারেই অস্বীকার করে পরিপূর্ণ আনর্শবাদকে আঁকড়ে ধরেন। আরম্ভ-পদ্মীরা তাঁদের Prima Materia-তত্তকে চালিয়ে যাবার প্রয়াস পান। স্থাবীরা মনে করেন যে বস্তময় বিশ্বজগত একটা ভ্রম বা মায়া মাত্র; অথবা আলাহ্র আত্মোপলন্ধির জন্মে একটা প্রয়োজনীয় 'অন্ত সদ্বা' মাত্র। এ कथा जवण विनाविधात वला यात य जान जातीत जानर्भवारमत जात्नारक रेतानीय मनन আलार - ७ - वस मरकास विद्यमी विषवान थ्या मुक्ति लाख করে এবং নবতর দার্শনিক চিন্তার সমর্থন লাভ করে আলোক ও অন্ধকার সংক্রান্ত পুরাতন বিম্ববাদে ফিরে যার। শ্রপুল ইশরাক প্রাক্ইস্লামীর ইরানীয় দার্শনিকদের বিষয় নিবিষ্ট দৃষ্টিভঙ্গিকে তাঁর অব্যবহিত পূর্ববর্তী ভাবুকনের প্রত্যক্ দৃষ্টিভঙ্গির সাথে সমন্নয়ের পথে নিয়ে আসেন এবং যোরো'রীয় বিষ্ণাদকে অনেকখানি উৎকৃষ্টতর দার্শনিক ও আধ্যাত্মিক আকারে প্রকাশ করেন। তাঁর পদ্ধতি বিষয়-গত ও বিষয়ী-গত—উভয় দৃষ্টিভান্দিকেই স্বীকৃতি দেয়। কিন্তু এ সৰ অধৈতবাদ মূলক চিন্তাধারাই ওয়াহিন মাহমুনের বহুত্ববানের হারা প্রতিহত হয়। তিনি বলেন যে সত্য এক নয়—বহু প্রাথমিক জীবন কণিকার সমাহার। এ সব জীবন কণিকা নানাবিধ উপায়ে পরস্পরের সাথে সংযুক্ত হয়ে এক আকার থেকে উন্নততর অক্ত আকার গ্রহণের পথে পরিপূর্ণতার দিকে এগিয়ে যায়। কিন্ত ওয়াহিদ মাহমুদের প্রতিক্রিয়া হয়েছিল অত্যন্ত স্বরজীবী। পরবর্তী স্ফ্রী সম্প্রদায় এবং খাঁটী দর্শন পদ্বীরাও ধীরে ধীরে নিও-প্লেটনীয় নির্গমনবাদকে রূপান্তরিত করে বা নাক্চ করে এণ্ডতে থাকেন। পরবর্তী চিন্তানেতাদের—বিশেষ করে, মোলা হাদীর—দর্শনসূত্রে আমরা দেখতে পাই, নিও-প্লেটনিস্ম ক্রমণঃ খাঁটি প্লেটনিস্ম্ বা আফলাত্নের নিজের ব্যাখ্যাত পথে ফিরে আসছে। কিন্ত বিশ্বর চিন্তা প্রগতি ও স্বাধিক মরমীরাবাদ বা'বীয় দর্শনের সমকে এসে প্রবল ধাকা থেয়ে থম্কে দাঁড়ায়। এই নব দর্শন সর্বপ্রকার অত্যাচার উৎপীড়ন উপেক্ষা করে উত্তরাধিকার সূত্রে লব দার্শনিক ও धर्मीत िष्ठात नर्वत्करज नामक्षण विधारन भत्रसाध्मारह रनर्ग यात । এ ভাবে বস্তুর কঠোর সত্যতার প্রতি মানব চেতনাকে ফিরিয়ে আনতে

(143)

## প্রজ্ঞান চর্চায় ইরান

এ সম্প্রনায়ের ভাবুকেরা কৃতকার্যতা লাভ করেন। এঁরা চরিত্রে অত্যন্ত বিশ্ব প্রাত্তর প্রবণ, তথা উদগ্র দেশপ্রীতি বিমুখ হওয়া সত্তেও ইরানীয় মনের উপর প্রগাঢ় প্রভাব বিস্তার করেন। বা'বীয়দের এই মরমীয়াবাদ-বিমুখ প্রকৃতি ও বাস্তবধর্মী প্রচারণাই সম্ভবতঃ আধুনিক ইরানের রাজ্ব-নৈতিক সংস্কার প্রগতির একটা গোণ কারণ।

Absolute ( The )-45 m

Votering - ale tolkiel de s

Acceptant Jafofes

Aggressive—erraverse

The latest designation of the latest designa

Goodson neifernish A

- Juniola A

Atom stant traffice

Antonic objectification—345 [40] at a first

Maria Maria

The state of the second

melli sinni emmanlu l

Agion - wains

## পরিভাষা সংকেত (Glossary)

A

Absolute - প্রম, অবিমিশ্র, অনাপেক্ষিক, অন্ত নির্ভর, স্বর্ং-সম্পূর্ণ Absolute (The )—সুরুম্ভ Absorption—আত্মস্করণ Abstract—বস্তু-নিরপেক্ষ, অমূর্ত Accident—অনুসঙ্গ Accidental— নৈমিত্তিক Aggressive—আক্রমণাত্মক Agnostic —অজ্ঞেয়তাবাদী Anthropomorphic—আল্লাহ্তে মানবীয় প্রকৃতি আরোপকারী Aristotalian—আরম্ভপন্থী Aristotle—আরস্থ Atom-পরমাণু, অণ্কণিকা Atonic objectification—অনুকণিকার বাস্তবায়ন Atomism—প্রমানুবাদ Attribute—ত্তণ, বিশেষণ Averroes—আৰু কৃশ্দ্ Avicenna-ইব্নে সীনা

B

Axiom—স্বতঃসিদ্ধ

TPETER ... notit

idealism . Tier tie

Category—শ্রেণী পর্যায় Causation (Law of) - কার্যকারণবাদ হয় স্বাক্তমন্ত্র প্রান্তর বিশ্বস্থান Combination—সংগঠন Conception—প্রতীতি, ধারণা Concrete — বস্তুবাচক, মূর্ত, বাস্তব Contingence—উত্তৰ Contnigent — অনিয়ত, সাময়িক श्रीकृतिक.. द्वार्थकारी Cosmic cosciousness—বিশ্বচেতনা Cosmology—স্টিতত্ব

D

Determinateness-সীমাসীনতা Dialectic—যুক্তিসহ Discursive—যুক্তিমূলক Dis-integration-বিখণ্ডন God Feet winte Divine Revelation—ওয়াহি, ঈশ্বরানুদেশ Dualism—দ্বিত্বাদ Dynamic-গতিপ্রবণ '

E

Homogenetty ... wareless, an welve Emanation...নির্গমন Emotion . আবেগ, হৃদয়াবেগ Empirical পর্যবেক্ষণমূলক, পরীক্ষামূলক Entity...অন্তিত্ব Essence...প্রকৃতি, নির্যাস, নিগৃঢ়সত্বা

Eternal Reality...সনাতন সত্য, চিরস্তন সত্য

Ethics...নীতিশাল্ল

Ever-incarnating...অনন্তকাল ধরে নব নব জন্মে বিকাশমান

Evolution...উদ্ভব, উদ্বৰ্তন, ক্রমবিকাশ

F

Father ( ঈশরার্থে )...পরম পিতা Feeling ..অনুভূতি First Intellect...প্রথম চিং-শক্তি Formula...সূত্র, ব্যবস্থাপত্র Function...প্রতিফলিত রূপ

G

Gnostie...জ্ঞানবাদী, খৃষ্টীয় জ্ঞানপন্থী যাজক Gnosticism...জ্ঞানবাদ God ঈশ্বর, আলাহ্

H

Heresy...পাষণ্ডমত Heretic...প্রচলিত ধর্মাচরণ-বিরোধী Heterogeneity...বিজাতীয়ত্ব, বিসাদৃশ্য Homogeneity...স্বজাতীয়ত্ব, সম-জতীয়ত্ব Humanism...মানবতাবাদ

1

Idea...ধারণা
Idealism...আদর্শবাদ

Illumination...প্রভা, ঔজল্য, আলোকায়ন
Imagination...করনা
Immanent...পরিব্যাপ্ত
Immaterial...নিরবয়ব, অজড়
Immediate...স্বতঃসাব্যস্থ
Impersonal...অব্যক্তিক
Inductive...আগমশাস্ত্রীয়
Infinite Time...অনন্তকাল
Intellection...বৃদ্ধিকিয়া
Intuitive...সভাবজাত, স্বতঃ অনুভূত

M

Material...জড়রূপ
Metaphysics .. প্রজ্ঞানশাস্ত
Metampsychosis...জীবাত্মার দেহান্তর গ্রহণ, পূনজ'ন্ম
Monadism...এককত্বাদ
Monism...অহৈতবাদ
Monotheism . একেশ্বরাদ, তৌহিদ
Multiplicity...বহুত্ব
Mysticism...মর্মীরাবাদ

N

Negation . বিলুপ্তি
Negative ..নান্তিবাচক
Neo-Platonic .. নিও-প্লেটনীয়
Neo-platonism...নিও-প্লেটনিস্ম্
Non-entity...অনন্তিত্ব
Not-Light . অনালোক

Stoicism...প্রবল নীতিনিষ্ঠা ও সংসারের প্রতি নিস্পৃহতা Subject...উদ্দেশ্য Subjective . বিষয়ীগত, প্রত্যক্ Subjectivity...স্থানুভব দৃষ্টিভঙ্গি Sub-stratum ..উপ-স্তর Super-intellectual ..অতি-প্রাক্তিক

T

Temporal... বৈষয়িক
Theistic . আন্তিক্যবাদী
Thought.. মনন্
Transcendent.. ইন্দ্রিয়াতীত

Tutelary Spirit...আধ্যাত্মিক অভিভাবক, অধিদেবতা

Ultimate Principle ..আদিকারণ, চরম নীতিরূপ Ultimat (The)...পরমত্ম Universality.. বিশ্বজনীনতা

Universal Reason...বিশ্বকারণ ক্রান্ত্রাক্ত enangelical Februaries Universe...বিশ্বজগত, বিশ্বপ্রকৃতি, মহাবিশ্ব Unity... এককত্ব

V Vacuum...শুস

# (173)

# পরিশিষ্ঠ নিও-প্লেট্নিস্ম্

জোসেফ্ বি বার্জেস্

প্রতিকবাদ আগ্রিত (Pagan) ধর্মীয় মনোভঙ্গীর চরমতম দার্শনিক প্রকাশ ঘটে নিও প্লেটনিস্ম অবলম্বন করে। এই দর্শন পদ্ধতির সহায়তায় গ্রীক দর্শনের প্রবক্তারা খুষ্টীয় ধর্মতত্ত্ব প্রসারের বিরুদ্ধে সর্বশেষ অভিযান পরিচালনা করেন। খুপ্তীর প্রথম শতাব্দীর দিকে এবং পর পর শতাব্দী ব্যাপী ঈশ্বর এবং বিশ্বজগত স্থাই সংক্রান্ত চিরকালীন অমীমাংসিত দার্শনিক প্রশ্লাবলী আবার নোতন করে দেখা দেয়: অতএব এ নিয়ে তংকালীন দার্শনিকদেরকেও আবার নোত্নভাবে বাদানবাদে লিপ্ত হতে হয়। 'ঈশ্বরের অন্তদেশমাত্রে বিশ্ব-জগত সৃষ্টি'—এই খুষ্টীর সৃষ্টিতত্ত্বের মুকাবিলায় যে সব সর্বেশ্বরবাদমূলক মতবাদের স্টি হয়, নিও-প্লেটনিস্ম অবশাই সে সবের মধ্যে বিশিষ্ট ও অতাধিক প্রভাবশালী। এ মতবাদের উদ্ভাবক প্লটিনাস্ ছিলেন একাধারে প্রেটোর দর্শন পদ্ধতি ও প্রাচ্য জগতের মরমী মতবাদাবলীতে পারদর্শী। তিনি ছিলেন মিশরের লাইকোপোলিস্ শহরের অধিবাদী। তৃতীয় খু ষ্টাব্দের প্রথমদিকে অ্যালেক্যান্দ্রিরায় তিনি পড়াশনা করেন। এ সময়ে এ নগরী ছিল প্রাচ্য ও গ্রীসদেশীর পণ্ডিতমণ্ডলীর মিলনস্থল। এখানেই তাঁদের পারস্পরিক পরিচিতি ও বোঝাপাড়ার দরুন স্বভাবতঃই দুই দর্শন পদ্ধতির गर्पा जामान-श्रमान मुक इत । श्राप्तेनाम्,- अत कार्यक्रा क्षारीत पर्मान अवः প্রাচ্য মরমীয়াবাদের মধ্যে এমনই একটি মিলন-সেতু রচনার প্রয়াস বিশেষভাবে পরিদৃষ্ট।

প্রটিনাস্ বিভার্জন করেন আলেকযান্দ্রিয়য়, বিভা দান করেন রোম-এ। ২৪৪ খৃষ্টান্দের দিকে শেষোক্ত নগরীতে পদার্পণের সাথে সাথেই এখানকার

অভিজাত সম্প্রবারের মধ্যে তাঁর অনেক ভক্ত জুটে যার। এমন কি, অন্যান্থের সাথে সাথে সমাট গ্যালিয়েনুস্ ও সমাজ্ঞী স্থালোনিনা পর্যন্ত তাঁর প্রতি আকৃষ্ট হন। তাঁর প্রভাব এত বেশী বিস্তার লাভ করে যে, গুরু প্লেটোর 'আদর্শ রাট্র' (Ideal State) বাস্তবার্দ্ধিত করতে যেয়ে তিনি রোম এর নিকটে প্লেটোনোপলিস্ নামে একটি নগর প্রতিষ্ঠার কাজে প্রায় রুতকার্য হয়েছিলেন। তংকালীন রোমক বিশ্বের বাঁরা শৃষ্টধর্মকে প্রত্যাখ্যান করেছিলেন এবং এ ধর্মের বিনাশ আকাঞ্জন করতেন, প্লাটনাস্, তাঁদের মধ্যমণি হয়ে পড়লেন। অবশ্য তাঁর বয়স পঞ্চাশ পার হবার আগে নিও-প্লেটনিস্ম্ মতবাদ লিখিত আকার লাভ করে নি। তারপর ও৪টি পুস্তিকার মারফত এ আত্মপ্রকাশ করতে থাকে এবং পরে Porphyry of Tyre-কর্ত্ক প্রত্যেক নয় নয়টি পৃস্তিকা এক এক ভল্যান এ গ্রথিত হয়ে ছয়টি পুস্তকে সংকলিত হয়।

প্লাটনাস্ -এর ধর্মীয় দর্শন পরিপূর্ণরূপে ইন্দ্রিয়াতীত ভিত্তি নির্ভর। ঈশ্বর হলেন এমন এক বস্তুরূপ (Substance) যা সব জিনিসের পূর্ব থেকে অবস্থিতি-শীল এবং যা অনক্সনির্ভর। তিনি বাক্যে বর্ণনার অতীত; কেন না, যে কোনো বর্ণনাই তাঁতে সীমা আরোপ করবে। রূপ, পূর্ণতা, বুদ্ধিরত্তি, সততা ইত্যাদি যে কোনো তুলনাস্থ্রচক গুণই মানুষের সীমায়িত ধারণা-প্রস্তুত। ঈশ্বরের নিগৃঢ় অন্তিম্ব ব্যাখ্যায় এ সব কথা অত্যন্ত অপর্যাপ্ত। যে কোনো বিশেষণই তাঁর উপর সীমা আরোপ না করে পারে না; তাঁকে একটি সর্বতোভাবে অতীন্দ্রিয় সন্তারূপে বুঝে নিয়েই আমাদের সন্তুষ্ট থাকতে হবে।

বিশ্বজগতকে ঈশ্বরের প্রতাক্ষ স্বাষ্টি বলে মনে করা চলবে না। এর উত্তব তাঁর অনুদেশের ফলে নয়। এ হলো তাঁর পবিত্র সন্তার এক প্রকার রহস্যারত ও জ্ঞানাতীত আত্মপ্রাবনের ফল বা তাঁর নিজেরই নির্গমন স্বরূপ। এ হলো ঈশ্বরের নিজেকে প্রকাশ করবার নৈস্গিক প্রক্রিয়া। কিন্তু এ তাঁর নিগৃত্ সন্তার বহিঃপ্রকাশ হয়ে থাকলেও, এ প্রক্রিয়ায়ারা তাঁর থেকে তাঁর স্বাষ্টি ক্রমশঃ দ্রে সরে যাচ্ছে; এমন কি, কোনো কোনো মোলিক সন্তা নিজ

পূর্ণতা বা বাস্তবতা হারিয়ে ফেলছে। প্রথম নির্গমন দিতীয় শ্রেণীর নির্গমনে পর্যবসিত হচ্ছে এবং এ ভাবে আদি সন্তা হারাতে হারাতে ক্রমশঃ একবারেই নিজেকে হারিয়ে ফেলেছে। এই শেষতম পরিণতি বা অনস্তিত্ব পর্যানঃপুনিক নির্গমন সূত্রে ঈশ্বরেরই সাথে সম্পর্কিত। এদের সমগ্রছে ঈশ্বরের বিরাজ; কিন্ত এদের প্রত্যেকটি বিভিন্ন পরিমাপে ঈশ্বরের নিকট ও দুর। এই নির্গমন প্রক্রিয়াকে তিন পর্যায়ে ভাগে করে দেখা যায়। যথাঃ—

- (অ) বিশুদ্ধ চিন্তা বা বৃদ্ধির পর্যায়,
- (আ) আত্মা, এবং
- (ই) বস্ত।

ঈশরত্বের প্রথম উপ্চানোর ফল হলো ধারণাবলী (Ideas) )। এ ক্ষেত্রে ধারণার তাৎপর্য প্লেটোর (Ideas)-এর অনুরূপ। কিন্তু ঈশর এখানে হলেন ধারণার অগ্রেই অন্তিম্বশীল এবং ধারণার হেতু (cause) স্বরূপ। প্লাটিনাস্ এ ক্ষেত্রে প্লেটোকে ছাড়ািরে যেয়ে বলেছেন যে, ধারণারও প্রকার ভেদ আছে, যেয়নঃ বিশেষ ধারণা এবং সাধারণ বা শ্রেণীভুক্ত ধারণা। বিশ্বজ্ঞাতে যতগুলি আলানা আলাদা অন্তিম্ব (entity) রয়েছে, ঈশরের বুদ্ধিরত্তি ততগুলিই ধারণার সমাহার। কেন এবং কি করে এ প্রথম পর্যায়ের অভ্যানয় ঘটলাে, এ গভীর রহ্ম্ম প্লটিনাস্ খোলাসা করবার চেষ্টা করেন নি। কথাছেলে বলা চলে যে, প্রথম নির্গমন ঈশরের পরিপূর্ণ উৎকর্ষ থেকে আলাদা হবার প্রথম পদক্ষেপ, কিন্তু তবুও তা তাঁর আধ্যাত্মিক সন্তা থেকে বিচাত নয়। এর মধ্যেও প্রেরণা, তথা উপ্তেশ্ভবার প্রবণতা রয়েছে এবং এই গতিধমিতার ফলই দ্বিতীয় পর্যায়রূপ আত্মা (soul)।

ধারণাবলী (Ideas) র নিজেদেরকে বাস্তবায়নের প্রবণতার ফলই হলো ঈখরের দিতীয় নিগমিন পর্যায় রূপ আত্মা। বুদ্ধিবৃত্তি (intelligence)

(46)

### প্রজ্ঞান চর্চায় ইরান

যেমন ঈশ্বর সদৃশ, অথচ ঈশ্বরের তুলনায় অপকৃষ্ট, তেমনই আত্মাও বৃদ্ধিবৃত্তির সদৃশ, কিন্ত বৃদ্ধিবৃত্তির চেয়ে অপকৃষ্ট। আত্মা যখন তার জন্মদাতা ধারণাবলীর দিকে তাকায় এবং তাদের ক্রিয়াকলাপ পর্যবেক্ষণ করে, তখন তার মধ্যে স্টিম্প্রা জাগ্রত হয়। নিম্নতর পর্যায় অধিকরী বস্তুজগত এই স্ষ্টিম্পৃহার ফল। আত্মা হলো তার নীচেকার বস্তু-জগত এবং উপরেকার ধারণা-জগতের মাঝামাঝিতে অবস্থিত। প্লাটিনাস্-এর कथाय आजा यथन धात्रभावलीत कन्ननाय आजनित्याभ करत, जथन जा হলো 'বিশ্বসাত্মা' ( world soul ); আর যখন সে বন্ধ জগতের প্রতি আকৃষ্ট হয় এবং তাতে আকার দেবার প্রশ্নাস পায়, তখন তার নাম প্রকৃতি ( Nature )। মানব আত্মা হলো বিশ্ব আত্মার অংশ; সে জন্মে ধারণাময় জগতের প্রতি তার যে আকুল আবেগ, তা তার প্রকৃতিরই পরিচায়ক। এ প্রবণতার আসল রূপ বৃদ্ধিরতিক। এর উদ্দেশ্য হলোঃ এক এক পা করে পিছিয়ে পড়ে শেষতক্ নিজের মূল উৎসে প্রত্যাবর্তন। এর মধ্যে বস্তুর উন্নয়নেরও একটি ইচ্ছা বিকাশ লাভ করে। সে করণে স্বেচ্ছাপ্রণোদিত হয়েই সে কোনো দেহে নিজেকে বন্দী করে নেয়। এখানে সে আবার দুইটি বিপরীত শক্তির আওতায় এসে পড়ে। একটি হলো भातीतिक कियानित প্রয়োজনবোধ, আর অন্সটি নির্মল চিন্তার স্বাধীনতা-স্হা।

আত্মার হজনী ক্ষমতা কার্যকরী করতে হলে মাধ্যম স্বরূপ বস্তুর প্রয়োজন অপরিহার্য। তা অবশ্য এমন বস্তু হবে যা এখনও অবয়ব বা বাস্তবতা অর্জন করেনি। কিন্তু যেহেতু এ ধরণের 'বস্তু' অলভ্য, অতএব আত্মাকে তৃতীয় পর্যায়ের নির্গমন স্বরূপ বস্তু (Matter) স্ফুটি করে নিতে হয়। এ ভাবে স্ফুট বস্তু বর্ণনা বা ব্যাখ্যায়নের অতীত। কেন না, তার কোনো বৈশিষ্ট্য বা গুণ নেই। এ হলো সম্পূর্ণরূপে অবয়বহীন — একাধারে অনস্ভিত্ব, শৃশ্বতা ও অ-কর্মক্ষমতার সমহার। কথায় একে প্রকাশ

করতে গেলে এর উপর গুণ এবং বৈশিষ্টা আরোপ করতে হয়—যা এর নেই। অতএব এই অবয়ব-ও পরিসরহীন নিও-প্লেটনীয় বস্তুকে আমরা এক প্রকার অবাস্তব দেহ কল্প (immaterial corporeality) বলে মনে করতে বাধা। ডিমোক্রিটাস বণিত শক্ত, স্থানিদিষ্ট বস্তু থেকে এর পার্থকা অত্যন্ত বেশী। বরঞ্চ প্লেটো যখন Timeus রচনা করেন, তখন তাঁর মনে বস্তু সহদে যে ধারণা ছিল, এ অনেকথানি সে ধরণের।

বাস্তব দেহের অন্তর্নিহিত নীতিরূপ হয়েও এ এক প্রকার অবাস্তব উপ্সর, নিজে অ-দেহী থেকেও সর্ববস্ততে অবয়বদানকারী। এই তৃতীয় নির্গমন রূপ উপস্তরের উপরই আত্মা নিজ ধারণাবলী (Ideas) মুদ্রিত করে, যার ফলে ইন্দ্রিরগ্রাহ্য জগতের স্বষ্টি হয়। এই নিও প্লেটনীয় 'বস্ত'র দোলতেই জগত জীবনে ইন্দ্রিয়গ্রাহ্যতার আবির্ভাব, এবং সাথে সাথে বিভিন্নরূপ সীমায়ন। দেহাবলী বা য়ে কোনো পদার্থ একাধারে আকার ও বস্তর অধিকারী, একই সাথে বাস্তব ও অবাস্তব। পদার্থাবলীর অবয়ব বা পরিসর এই আনর্শবস্ত থেকেই লভ্য হয়; কিন্ত তাদের নিগ্ঢ় বা সত্য অস্তিম্ব ধারণা রূপ (Ideas)। দৃশ্যমান জগতের সর্বপ্রকার সৌলর্য, সততা, নিয়মানুগতা ও উৎকর্ষ আসে বিশ্ব-আত্মা থেকে এবং সর্ব প্রকার অসং, কদর্যতা, হীনতা ইত্যাদি আসে বস্তুর অকর্মক্সতা ও অবাস্তবতা থেকে।

পদার্থ বিজ্ঞান ইন্দ্রিগ্রাহ্য জগতের মধ্যে সতোর সন্ধান করে থাকে।

এ পদা ভুল। দৃশ্যমান জগত থেকে মুখ ফিরিয়ে, বুদ্ধিরন্তির জগতকে
অস্তরক্ষ ভাবে বুঝবার চেষ্টা করে, তার সাথে একাত্ম হয়ে তবেই বিশ্বপ্রকৃতির অকৃত্রিম সত্যরূপ উদ্ঘাটন করা সম্ভব। বিশ্বরহক্ষের প্রকৃতি বৈজ্ঞানিক ঔৎস্কোর ধরা ছোঁয়ার অতীত।

এ পরিপ্রেক্ষিতে মানুষের স্থান কোথার ? মানুষ হলো আআ ও দেহের মিলন-মোহনারূপ। মানুষের জন্ম গ্রহণের সাথে সাথে আআ নিজ আবাস-ভূমি ছেড়ে এসে তার দেহে স্থান গ্রহণ করে। এর পর তার দু'টি মাত্র

मंत्री न शक्तां वरल गरन कवा हरन न।। দ্শ নের প্রভাবের ফরে ; অতএব প্রকৃত বিচারে একে একটি নিছক প্রাশ্চাতা त्य, वह निख-एत्रहेनीच बत्रमीमार्गरम् ख्य श्रार्ह श्रमिनाम-धत् छभत् थाहा-क्ताश ७ याना याकडकाटक उलका करत्—जात करता प (करत यात्रोत्र ভিন্ন জগতমুখী। এর মুজি আসবে পাথিব জগত এবং এখানকার কিয়া-(सोमर् ७ शदम-सर-प्रत माथा निमन्ति । व लोवरनत शवन्। श्रित्राश्रीविहारि कोवरनंत छएमण छरला वाकिइरक भार्त्रशृंन प्रवश् मञ्जूनं त्रारं मञ्जूनं त्रारं में भारत्रत्र भत्रत वासा विद्य देखियात्रिक त्यास विद्याप क्यामाः मुक कर्त त्याता वस्टम मिल्लिटक द्यावरत एकटल । च व्यवद्वात रत्र वाववाव रम्ह रशक रमहाबहत ७ जैयरतत मारथ विलिज इतात श्राम शाहा। विजीत एकट्ड जाया वर्ष-वाचात्र भारथ वत् (अत्र श्रेष्ठ श्रेष्ठ कित्रित ( divine intelligence) अग्रांसक्त्य व्यवस्थार्य कत्याह्य (अ ८अ अग्रार्स अन्यायप कर्य प्रम-अर्थ हामिड करवे त्ने । श्रथ एक्टब, जाया निक जावात्र स्थिक स्थ स्थ कत्र ए एवडि थारक; जात विजीत एकरज, एषर् जाचारक हेस्सि शत्राधनजात আবাস ভূমর দিকে দেহকে আক্ষণ করে উন্নত্র জীবন যাপনে অভান্ত विष वाचारक वायकात करत वरत्र । शथम स्कटन वाचा निरकत शूर्वकात्र अथ ब्रिस्ट । इत्र वाचा त्मरह्त भाविताननाचात्र ग्रहन करत्र, ना ह्य त्मह-

মানবদেহে অবস্থানকালে, বস্তুর অ-মং উপাদানাবলীর সাথে পরিচিতির ফলে তাকে পরিত্যাগ করবার আকণ্ডফা থেকে আত্মা নিজ ফ্রমতা থেকেও তার গভীর সংভাব লাভ হ্য। যা হেকে, এ প্রমাণ হলো দেহ ও আত্মার প্রতির মংধ্য সনা বর্তমান বিরোধ ভাব। আত্মান ভাবে অনবরতঃ বস্তুর বিক্লফ্র অভিযান চালিয়ে নিজেকে কলুম্ব-মুক্ত করতে থাকে। এইই হলো জীবনের উদ্দেশ্য এবং পরিণতি। আত্মার নিগৃঢ় বৈশিষ্ট্য হলো তার বুদ্ধিবৃত্তি। জ্ঞানস্পূহা জীবনের যোগ্য অবলম্বন; কিন্তু তাকেই জীবনের উদ্দেশ্য বলা চলে না। ঈশ্বরের সাথে পরমানদ্দময় মিলন (ecstatic union) এর সংক্ষিপ্ততম এবং ক্রততম প্রা হলো দর্শন (philosophy)। জ্ঞানী-ব্যক্তি দৈহিক আমোদ প্রমোদ ত্যাগ করে চিৎ-বৃত্তির উন্নয়নে যত্মবান হবেন; কেন না, তা করে আত্মা নিজেকে বস্তু বন্ধন থেকে মুক্ত করে পরমাত্মার চিন্তায় মিমজ্জিত হতে পারে। এ পথে চরমোৎকর্ষের ফলে আত্মা তার পাথিব হাতিয়ার যুক্তিকে ক্রমশঃ বাদ দিয়ে চলতে পারে এবং অনুভূতির পথে এগিয়ে গিয়ে ঈশ্বরের পরম রূপ-ও-সত্যলোকে অবগাহন করতে পারে। মরলোকবাসীর জন্মে এ পবিত্র পরমাত্মতিজ্ঞতা অতান্ত দুর্লাভ। এ অভিজ্ঞতা যিনি সঞ্চয় করেছেন, সার্থক তাঁর জীবন। প্রটিনাদ্ নিজেও তাঁর জীবনকালে মাত্র ক্ষেক্বারই এই বিমল আনন্দ লাভ করবার কথা বলেছেন।

প্লাটনাস এর দৃঢ় বিশ্বাস যে, পাথিব অদর্শ কিছুতেই শ্রেষ্ঠতম আদর্শ হতে পারে না। কিন্তু তবুও এ কথা ভাবলে চলবে না যে, পাথিব জীবন ও জগতকে তিনি প্রোপ্রিভাবে অসং বা অমর্যাদাকর মনে করতেন। সামগ্রিক দৃষ্টিতে শেষতক্ জাগতিক পদার্থাদির পরিমাণ ঐশ্বরিক নির্গমনের পরিমাণের সমান সমানই দাঁড়ার। অতএব সামগ্রিকভাবে তার উপর ঐশ্বরিক প্রকৃতিরই ছাপ পড়েছে। কিন্তু ঈশ্বর থেকে নির্গমিত হয়ে অবশেষে অপকৃষ্ট নান্তি রূপ বস্তুতে পোঁছাতে সং, সোন্দর্য ও ক্ষমতাবলীকে অবরোহণের বহু বহু ধাপ অতিক্রম করতে হয়েছে। যতক্ষণ এরা বাস্তব, ততক্ষণ এরা অত্যুংকৃষ্ট। বিশ্বপ্রকৃতির সর্বত্র ঈশ্বরের পরম সোন্দর্যের ছটা বস্তুর মাধ্যমে বিভিন্ন পরিমাণে বিকাশ লাভ করে চলেছে। এই রূপ, এই সত্যকেই শিল্পীরা খুঁজে বেড়ার। প্রকৃতিতে পরিব্যাপ্ত ঈশ্বরের এই পরম রূপই কান্তি বিজ্ঞান (aesthetics) এর ভিত্তিভূমি। দার্শনিক ও শিল্পী প্রধানতঃ এই একই পথে জীবন মন উৎসর্গ করে ঐশীরূপের আভাস পেয়ে থাকেন।

(B) 158

#### প্রজ্ঞান চর্চায় ইরান

বলা হয়েছে যে, নিও প্লেটনিস্ম্-ই পাাগান তিন্তাস্ত্র অবলম্বনে ধর্মীয় সাম্বনা লাভের শেষ প্রচেষ্টা। ঐতিহাসিক দলীলাত-এর চেয়ে ব্যক্তিগত অনুভূতির উপরই এ দর্শন পদ্ধতি অধিকতর নির্ভরশীল। খৃষ্টধর্মের কাছে প্রোপ্রি পর্যুণন্ত হয়েও সমসাময়িক চিন্তাধারার উপর এর প্রভাব নিশ্চিক্ত হয়ে য়ায় নি। মধ্যযুগে মরমীয়াবাদের পুনক্তরই তার প্রমাণ। এমন কি, খোদ্ খৃষ্টীয় দর্শনের উপরও এর প্রভাব উল্লেখযোগ্যরূপে দেখা দেয়। প্লটিনাস্ ও তাঁর শিষ্য পার্ফাইরীর পর এ চিন্তাধারা বেশ কিছুটা পরিবর্তিত রূপ নেয়। বিশেষ করে ঈশ্বর এবং মানুষের মধ্যে কত পর্যায় ব্যবধান এবং তা কি কি প্রকার—এ সব নিয়ে বহুতর তর্কের স্কট্ট হয়। এ সব ব্যাপারে সীরিয়াবাসী ভ্যাম্লেকাস (৩৩০ খৃষ্টাম্ব্ ) বিশেষ প্রসিদ্ধি অর্জন করেন। তারপর কিছুকাল নিস্তেজ থেকে এ মতবার আবার জ্যাম্লিকাস শিষ্যদের মারা প্রসার লাভ করতে থাকলে সম্রাট জুট্টনিয়ান ৫২৯ খৃষ্টান্দে অন্যান্থ পোত্তিলিকতাবাদী প্রতিষ্ঠানাদির সাথে এ-রও সমাধি রচনা করে দেন।

অহৈতবাদ ... ১৯, ৭৭, ৯০, ১৩০, ১৪২

অনুপস্থিত ঈমাম…১৩৮ অবতারবাদ · · ৪৩

অভ্যেবাদ ... ৬৯

অবাস্তব দেহকল ... ১৫৫

অ্যান্টিওকাস · · · ৭৯

অন্তিত্ব চক্র ... ১০০

আকবর (সম্রাট) ...১২৯ আগম শাস্ত্র .. ৭১ वार्ड्मान .. १, ৯১, আত্মার পূনর্জন্ম ... ৩২, ১০৯ वापमं (पर... ১०७. व्यापापुरकोना .. २১ 'আন্কা'…১১২ আনুশির্ওয়ান ... ৯, ১১ 'আফ্রাদ' ..৯০ আফলাতুন (প্লেটো, প্লাতো) · গ, ৫, ১৪ ২০, ১৩, ১১০, ১৩০ ও পর

আবদুল জব্বার (কাষী) ... ৯১ আবদুলাহ, আল,মায়ম্ন · · ৪৩

পর পৃষ্ঠা, ১৫২, ১৫৩

আব্বাস (শাহ) ... ৯৩ আবু রুশ্দ্ ...২০ আবুল আব্বাস · · · ৩৩ আবুল কাসিম…৯১ আবুল কাসিম বল্খী ৪০, ৪১ আবুল বরকাত …৯১ আবুল মাআলী ... ৯১ আবুল হাশিম · · ৩৭ वात्न च्यारान ... ७१, ०४ 'আমা'…১২০ 'আমর'…৪৬ আমীন ( আর রশীদ ) ... ৭৬ আর্যভট্ট ...৬৩ আর্রায়ী ( ঈমাম ফ্থরুদ্দীন ) ... ২১, ७०, ७८, ७७, १२, ५५, ५२, আরস্ত ( অ্যারিষ্টটল ) ...খ, গ, ১৮, ২০, 82, 48, 90, 42, 20, 28,

আন্ভ (ম্যাথিউ) ... ১২৩ আর্য ব্রাহ্মণ হিন্দু দর্শন ... ক, খ আল্ আতার (শয়্খ্ ফ্রীদুদ্দীন, বসরী) ...03

20, 24, 200, 202, 200 3

পর পর পৃষ্ঠা

আল্ আমিদা …৯১

আল্ আশ্আরী (হাসান) ও আশ্-আরীয়াবাদ…৩৮, ৪১ ও পর পর পৃষ্ঠা, ৪৮ ও পর পর পৃষ্ঠা, ৯১, ৯২, ৯৮

385, 582

আল্ইশরাকী (শরথ শাহাবুদ্দীন স্থহ্-রাওয়াদী, শরখুল ইশ্বোক মক্তুল) ...৫৪, ৫৮, ১০১, ১৪২,

আল্ কাতিবী (নাযিমুদ্দীন) …৬৪, ৭১ ও পর পর পৃষ্ঠা

আল্ কিন্দী ··· ২১
আল্ বুশায়রী ··· ৭৭, ৮৫
আল্ গাযালী ··· ৫৪ ও পর পর পৃষ্ঠা,
১১, ১২

আল জাহিয ... ৩৮, ৪১, ৪৯ আল জি'লী ... ১১১ ও পর পর প্রা, ১২৪, ১২৮

আল্ জুবাররী ···৪৮
আল্ ফারাবী ·· থঃ কঃ, ২০, ২১ ৩৮,

আল্ বিন্ধনী ... ৫৯, ৬৩
আল্ মলেক আষ্ যাহের ... ৯২
আহমদ ... ৩৮
আহমা মষ্দা ... ৩

इ

ইথ্ওয়ানুস সফ!—৪২ ইন্সানে কমিল···১১৩, ১১৪ ইংগ্লোরিয়ান সাইরাস…১৬ ইবনুল আরবী (শর্খ মহীউদ্দীন)… প্রঃ কঃ, খ, ১১১, ১২৫

ইব্নে আস্রাস…৪১

ইব্নে উসমান (শর্থ মুহলদ) …৩৮

ইব্নে জওষী…৫৬

ইব্নে তাহির…৩৩

ইব্নে মস্কাওয়াইহ্ (আবুল আলা
মহলদ ইব্নে মুহলদ ইব্নে ইয়াকুব)

৽ প্রঃ কঃ, ২০, ২১, ২৪ ও পর পর

शृष्ठी । ७८

ইব্নে সীনা · · · প্রঃ কঃ, ২০, ২৯ ও পর পর পৃষ্ঠা ৮৫, ৯২, ১০৩, ১২৯, ১৩৪

ইব্নে হাইসাম · · · ৫৯, ৬৩

ইব্নে হাষম · · · ৪, ৩৯, ৬১

ইমাম, ইমামত · · · ৪৩, ৪৪, ৪৬

ইস্পাহানী ( আবুল মামুন ) · · · ৩৩

ইস্মাইলিয়া, ইস্মাইলিয়াবাদ · · · ৪২

ও পর পর পূঞ্চী, ৯২

ইয়াय (काशी) ... ७७

3

ওয়াড'স্ওয়ার্থ ··· ৭৭ ওয়াসিল ইব্নে আ'তা ··· ৩৬, ৫৯ ওয়াহিদ মাহ্মুদ ··· ৮৯, ৯০, ১৪২ ওয়েবার ··· ১২৭ ক

কপিল 

ক , ১, ১২২

কা'ণ্ট্ 

ক , ৫০, ১১৫, ১২১

কান্তি বিজ্ঞান 

১৫৭

কিউমর্সিরা 

৪

কুত্বুদ্দীন 

৮৩

ক্রেমার (ফন্) 

কগতে 

৪২

কব্রিরাহ্ 

১৬০

কজ্ 

৮০

কল্ব্' 

১২০

কজ্ 

৮৭

কামরান 

১২৯

0

'খল্ক্' ··· ৪৬
খুদী (অহং ) ··· ১৩২
খৈয়াম (ওমর ) ··· ৮৯
খোরাসানের মুখোসধারী প্রগম্বর ··· ৭৬
খুট্ট (যিশু, ঈসা আলয়হিস্ সালাম )
··· ৩৮, ১২২

গ

গাইগার ··· ২, ১২৭ গ্যালিয়েনুস ( সমাট ) ··· ১৫২ গ্লাডিশ্ ··· ১৩ গ্রীকদর্শন, গ্রীক দ্বিত্বাদ ··· ৫১, ১৪১ গ্রীন ··· ১০, ১৪ 'গ্রোষ্টিক্' ··· ১৭

জ

জামী (কবি) · · · ১৩৩
জ্যেকাবী · · · ৪২, ৭৭
জ্যোক্ত আল্, বশীর · · · ৩৭
জ্যাক্সন · · · ১২
জ্যাহ্লিকাস্ · · · ১৬৮
জুটিনিয়ান (সমাট) · · · ১১, ১৬৮

च

वेमाम् आकूरेनाम् ... ১१

5

ভাগ্নোজিনিস্ ··· ১১
ভিন্দ্ আন্ সিচ্ ··· ৪৩, ১১৫, ১১৬
ভিনোক্রিটাস্ ··· ১৫৫
ভেকার্ট্স্ ··· ৫৪, ৬২
ভোষী ··· ৭৪

5

তাই কেইহ্ ··· ১৭ ভূসী ··· ৫০

থ

थिलिम् ... २

F

দস্তর ইস্পাহানী ... ১২১ ছা গোবিনো ...১ ২৯

ভা মেইস্তার · · · ৪৩ জ্ঞাজ্ অহরিমন · · · ৩, ৪, ৪৭ দ্বিদ্ববাদ · · · ১১, ১১∘

2

নকশ্বদী সম্পুদায় · · · ৮৩
নসফী · · · ৮৬, ৮৭. ১১০
নাষ্যাম · · · ৩৮, ৪০, ৫৯, ৯১
নিও প্লেটনিস্ম্ . . প্রঃ কঃ, খ, ১১, ১৮,
১৯, ২৫, ৩৩, ৩৪, ৭৮, ৭৯, ৮৫ ও
পর পর প্র প্রা, ১০৯, ১৩০,
১৩১, ১৪২, ১৫১ ও পর পর প্রা

নিকল্মন · · · ৭৫ নির্গমনবাদ · · · ৮৫ নির্বান · · · ৭, ৮১

9

পবিত্র চিংবৃত্তি · · · ১৫১
পরিপূর্ণ মানব · · · ১২৩, ১২৪
পার্ফাইরী অভ্ টায়র · · · ১৫২, ১৫৮
পিথাগোরাস্ ১৩, ৪৩
'পীদ-ই-বয়র্গী' · · · ৯
পীরো · · · ৭৯
পোগ · · · ৪৩, ৪৫
প্রকাশমান বন্দা · · · ১২৮
প্রজাপতি · · · ১২৮
প্রথম সংঘশক্তি · · · ১২৯
'প্রাইমা ম্যাটেরিয়া' · · · ১৪২

প্লটিনাস্ ··· ২০, ৭৮, ৭৯, ১৩১, ১৫১ ও পর পর পৃষ্ঠা

ক

'ফনা' · · · ৮১ · ফ্র্ন্ · · ০৮
ফাতেমীয় খিলাফত্ · · ৪০
ফিক্টে · · · ৪২, ১১৪
ফেরেশ্তা · · · ৯৬, ১০৬
ফ্রাকাস্ · · · ৭৮

ব

বাহাউল্লাহ্ ও বাহায়ী মতবাদ · · খ,

109, 102, 180

বিধাতা মানব … ১২৩

اعله الله ... 5, 0, 8, 181 आहिं।, आहित्राप, आहिरी विश्वाप शाक्तवानाक ... 88 दर .. (३४) वालाविक्राय दासा, बाझावाम ... व या,अया ... ०० मारलकी यस्त्राव ... वव शायक कर्वा थी ... एट वाज्ञन ( यात, वंशीम ) ... वध, वव

श्रमाव ... १३% ৮৯৫ '৮৮ '৪৭ ৫৯ '৭৯ গুরু পর পুরু।, ৪৮ ও পর পর পুরু।, ৫৩, में वाप्रवा, में वाप्रवादात ... वह व म्बास्त ... वर विद्य ( द्ये ( द्ये रे अं ) ... १०

शिक होंद होंद ट्याखा हानी अव्य ख्याबी ... १७० ख १०० ७ अद्र शह शह (जाहा अप्ता मित्रारा ... १६६, १७०,

A b ... st.lts)

26, 06, 80, 89, 62, 170, 181 युम्त ··· 82 विश्वाह्, ... ६० यत्र त्यानी, यत्र त्यानिशह, ... ६, १० या छात्रमी ( व्यातूल बर्गश्र ), या छात्र ( व्यक्त ... 20, 106

> (विदेशिक ... १) विष्ठे भेड विष्ठे विष्ठे तूरा सात हैत रत तूर्व ... १७ 085 12 ... 收入 वैदाया ( श्रेट्य इव रच श्रेवायक ) ... न । বিজ্ঞানা ( বার্থেষর ) • • ৮৬ विश्ववाया ७ शक्षेत्र ... १६८ विश्वे इव मुंच मुं जीवाधिय ... ७५ कर ... ध्रक्रध

बार्जी ... ५७, ५८ स्ट्रिजा হচ '০ন ... চনাই ৪০ ... (ঃএ) ছাইয়াই 86 ··· , 5\$ 31 KTF) (विधि (विधि ) ... १६ 22P, 520, 50P

প্রার্থার · · · ৪৪ · · · ছার্থার 의 선수 ··· 성' 20° 27 अर्थेश्व ( इश्चिति ) ... २० क्रुयार्थ ... १५० Males In Control of the Control

वानी, बानीस्त्राप ... ९ ७ शत्र शत्र शुर्छ।, सिन्मिक ... ७, ८, ९७

याख स्वाचा ... १४ शिक् म, ( Merx ) ... वृद

ं क्रिशिह्, विशिवाह ... छेडे ५० बिर्व ली ( बल्लानी ) ... रह, 08, देंह o( ... BLO-8- Hal, भाश्वादाना ... ८, ८५, ६८ किया वास्त्रा भार होते ... विव अवर ,१०८ ... मान, द्राह्मभा द्रिश्मि ह्राभ अंधे में बोर्ड श्रेष ... २०६ A25 ... >2k . 085

मरिश्नेश्वित्रात्र ... थ, ८, ७, ३२, Made Colonia State Section ट्याहित ... ६०, ६६, ७२

बीईप्र' ... १०० बार्गरभन ... ५२५ बारियरिवर्ध्यं ... वि वारिशीय ... १७ विकास है , विकास वार्व्यावयं ... २, २०, २०४ عالم ١٠٠٠ مي ده ١٠٠٠ کون

ba 'aa 'oa 'sb यात्री (क्षांचाचुक्षांच, जख्वांचा) ... शः यात्रानुख ... १६८ ৪৬ … ( হিদ্দ ) । চ্চত্যাহ

\$80 '(80' )Q0' 3A 'b8 '98 'QQ (बारवा'हात ( बन्नु ) ५ ७ शत शत शहा, ०५ ... १६१४

शब्दान हर्तान हतान

८८ - मित्रास् (भांग्राजीय प्रभान-थ প্রেম্বর আহ্বরদ ( শ্রর, )—৬৩ সেবটাস্ এম্পিরকাস্ – ৭৯

१८ ५८ १६९ हिंद होर होर अ ९३८ '०८९ '९०८ '१३६ छोठ छोठ 86 '69 '99 '48 '68 '88 '(8 '40 , ३८, ,८८ — ( मानावावाव ) - १८, १६, | १०० - | १०० 48 'AQ - 19local

रिया शिर्मिया — >> अभन्ति — वि েল (৫ — ( দিদ চ্যুদ্র ) ক্রির্ট্রাদ अलिश्विति ( ख्लाजीन ) - 52, 50 प्रदायाम – १०

সাহাধ্য - >> স্পত্রিদ শর্ফি ( মার ) — ৮৫

po ( , 56 , 6P अंश्वरीत् — 87, 82, 89, ६8, वि. o > ( '0 ( '0 0 ' ) o 9 ' ) > 0 ' ) > 0 ' )

अर्वेश्ववाम - ११, ७४, ६६, ६६, १६, अवार्थ — इ अल् लाद्र — ६६ ( see ) see beddes 1 ... ar

(श्रेयायतम्पाय — ८४, ११५ ११५ ०८ ... १० ... अव ... भावतामाव द्राह्मा है।

স্থালোনিনা (সম্রাজী)—১৫২ স্টোয়ী, স্টোম্বীয়বাদ—৭৯

2

'হরকত'—৮৩
হাউগ - ৩
হাজী কাষিম—১৩৮
হানাফী ফিকাহ(—১২৯
হানাফী ময্হাব—৭৭
হাফিষ (কবি)—৯০
হাম্বলী মযহাব – ৭৭
হার্বার্ট্—৯০
হার্নাক—১৬
হারুন (আর্র্শীদ)—৭৬
হাসান আল্বসরী – ৩৬
হাামিন্টন ৬৭

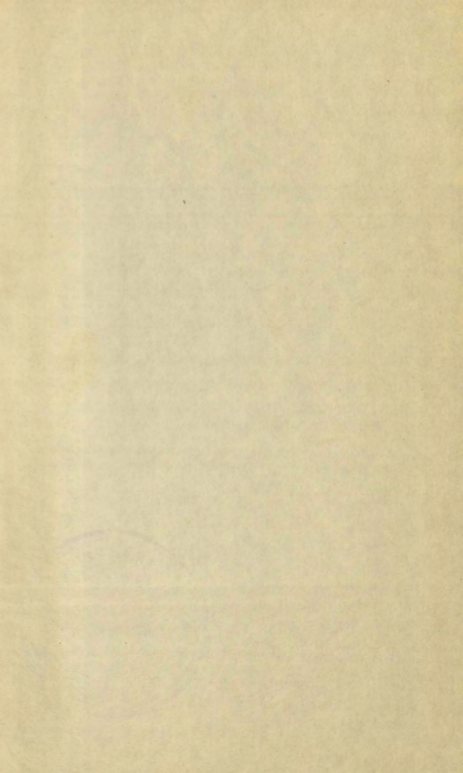
হিউম—৫৪
হীর বৃদ—১২৯
হুইট্যাকার—৯, ১২৬
হুরফী—৪৭, ৪৮
হুসায়নী (মুল্লাহ্ মুংলদ হাশিম) ৬৬,৬৭
হেগেল্—খ, ৮, ৮৭, ১১৩, ১১৫, ১১৯,
১২০, ১২০, ১২৪, ১৪২

হেতুবাদ—৭১ হেরক্লিটাস—১৩

গ্নিন্ ও ইয়াং'—১৭

छ्ल

জ্ঞানতত্ব—৫১, ৫২, ৬৯, ৯৮ জ্ঞানবাদ (খৃষ্টীয়)—৮০









\*00000852\*