### تحقیق دتصنیف ڈا کٹرمحمودعلی انجم

- (ایم اے، ایم سالس، ایم فل، بی ای وی اقبالیات)
  - (محقق،مصنف،مترجم، پبلشر،ایڈیٹر)
- ريس چسكالر (اسلاميات، تصوف، اقباليات، اردو، نفسيات وروحي علوم)
  - سابق پرسپل' چشته کالج، فیصل آباد''
  - مرکزی نائب صدر "بزم فکرِ اقبال ، انٹرنیشل"
    - صدر "بزم علم وعرفان، پاکستان"
  - صدر 'ایجو کیٹرزاینڈلرنرزویلفیئرآرگنائزیش' (رجسٹرڈ)
    - ایدیژ' ماهنامه نور ذات' رجسر دُ منظور شده
      - پروپرائٹر''نورِذات پبلشرز''،لا ہور

نورِذات پېلشرز،لا مور،پاکستان

Mobile & Whats App: 0321-6672557 Email: Anjum560@gmail.com

## بيناليه الخيالجين

### هِ جمله حقوق بحق مصنف كتاب مذامحفوظ بين

نام كتاب:\_

مصنف: ـ

سامل ال

نظرثانی:۔ کمپوزنگ:۔

طالع:\_

سنِ اشاعت: ـ

قیمت:۔

ملنے کا پیتہ:۔

افکاروتصورات شاعر مشرق دا کنرمحمودعلی انجم

(سابق رئيس چشتيه كالج فيصل آباد، نائب صدر بزم فكر اقبال، انثر يشتل ؛ صدر بزم فكر اقبال، لا مور،

صدر بزم علم وعرفان، پاکستان)

پروفیسرڈا کٹرمجر قبرا قبال میں مف

محرآ صف مغل

نورِذات پېلشرز (شعبه نشرواشاعت: بزم فکرِ اقبال، انٹرنیشنل)

فون نبر / وثس ايپ نبر: <sub>-</sub> 6672557 / 0323-6672557

ائ میل: - Anjum560@gmail.com/Anjum560@outlook.com

جنوری۲۴۴ء

\*\*\*۲روپے

ورلدُو بِهِ بِبلشرز، دكان نمبر 11، الحمد مار كيث، فرسٹ فلور، غزنی سٹریٹ، اردوبازار، لا ہور فون نمبر / وٹس ایپ نمبر: ـ 3585426 - 0333 لینڈلائن: 37236426 - 042

ای میل: \_ worldviewforum786@gmail.com

راقم الحروف نے برممکن کوشش کی ہے کہ حتی المقدور تحقیقی و تقیدی شعور سے کام لیتے ہوئے دموضوع تحقیق سے انصاف کیا جائے اور حقائق تک رسائی حاصل کر کے انھیں سند وحوالہ جات کے ساتھ ضبط تحریر میں لا کر قار ئین کی خدمت میں پیش کیا جائے۔ تاہم ، ہر انسانی کوشش کی طرح علمی واد پی کاموں میں بھی غلطی ، کوتا ہی اور تقص کا امکان رہتا ہے۔ قارئین سے درخواست ہے کہ انھیں اس کتاب میں کی مقام پرکوئی کی بیشی فلطی نظر آئے تو جھے ضرور مطلع فرما ئیں تا کہ آئندہ اشاعت میں ان کی قیمی آراسے استفادہ کیا جا سے۔ والمله المصوف ق و هو الهادی الی سواء السبیل. اللهم تقبل منا انک انت السمیع العلیم. الحمد لله رب العالمین.



کامیاب زندگی گزار نے کے لیے زندگی کا مقصد اور اسے گزار نے کا طریقہ جانے اور سجھنے کی ضرورت ہے۔ اس مقصد کے لیے بہترین مخلوق کا رُوپ عطا کرنے والے احد وواحد رب تعالی نے انبیا ورُسل پرآسانی کتابیں اور صحائف نازل فرمائے اور انھیں بطور معلم انسانوں کو تعلیم دینے اور ان کی تربیت کرنے کا فریفنہ سرانجام دینے کی ذمہ داری تفویض فرمائی۔ کتاب ہرایک معلم و متعلم کی بنیادی ضرورت ہے۔ ایک مسلمان تا حیات معلم اور متعلم کے طور پر زندگی بسرکر تا اور ہروقت اپنی اور دوسروں کی اصلاح اور فلاح کے لیے مصروف بھی رہتا ہے۔ حیات بخش اور حیات افروزعلم وادب پر شتمل کتابیں ہرفرد کی ضرورت ہیں۔ ایک بحقیقی بمتند کتابیں جو مفتائے الٰہی کے مطابق دینوی اور اُخروی فوز وفلاح کے حصول میں ممدومعاون ہو، ان کا مطالعہ اور ان سے ملنے والی تعلیمات پڑھل کرنا از حدضرور کی ہے۔

ا پنے بارے میں، اپنے خالق وہا لک کے بارے میں، اس کا نئات کے بارے میں، اپنے محبوب حکما، علی بصوفیہ، او بااور شعرا کی نگار شات سے استفادہ کرنے کے لیے مطالعہ کی عادت اپنا تئیں۔

ير كتاب اى جذب كتحت آپ و برا صف كے ليے پیش كی گئی ہے۔اسے خود بھی پراھیں اور دوسروں كو بھی برا صف كے ليے دیں ہے

| کوئی رفیق نہیں ہے کتاب سے بہتر | مُر ویِلم ہے کیفِ شراب سے بہتر |     |
|--------------------------------|--------------------------------|-----|
|                                |                                |     |
|                                | <br>می وکری!                   | محر |
|                                |                                |     |

أميد ہے آپ اس كتاب كانتخفہ لپند فرمائيں گے۔اس كتاب ميں علامه اقبال رحمۃ الله عليه كى الله عليه كاردو تراجم اور الكريزى نثر پر لكھى گئى تحقيقى وتقيدى كتب ميں قرآنى آيات سے مواز نہ كر كرتر جماور حوالہ جات ميں بعض مقامات پر موجود كى بيثى كى نشاندى كى گئى اور اصلاحات تجويز كى گئى بيں۔اس كتاب كے مطالع سے آپ كا تحقيقى وتقيدى شعور جلا يائے كے۔ان شاء اللہ!

| · |     | ازطرف:۔ |
|---|-----|---------|
|   | ون: |         |

# يبش لفظ

علامہ اقبال روزانہ تنج نہایت ذوق وشوق اورخوش الحانی کے ساتھ قرآن حکیم کی تلاوت کرتے تھے۔ان کے والدشخ نورمجہ درویش منش انسان تھے۔وہ روزانہ اقبال کو تلاوت کرتے دیکھ کر بہت خوش ہوتے تھے۔ایک دن انہوں نے اقبال کو قرآن حکیم کے ساتھ قلبی ربط اور تعلق قائم کرنے کا طریقہ بتایا کہ قرآن حکیم کی تلاوت کرتے وقت یہ مجھو کہ بیاس وقت تم پرنازل ہورہا ہے، اللہ تعالیٰ تم سے ہم کلام ہے۔ان کی اس نصیحت کا علامہ اقبال پر گہرا اثر ہوا۔ وہ تا حیات اس طرح قرآن حکیم کی تلاوت کرتے رہے۔اس کے نتیج میں ان کا اللہ تعالیٰ کے کلام کے ذریعے اللہ تعالیٰ کے ساتھ رابطہ صنبوط ہوتا رہا۔ اس رابطے کے احساس کی وجہ سے اکثر ان پر شدید رفت طاری ہو جاتی تھے۔اس طرح قرآن حکیم سے قبلی وروحانی نسبت قائم ہونے سے ان کا کرکو بہت زیادہ وسعت حاصل ہوئی۔

علامہا قبال کے والدشنے نورمجہ اور استاد سید میر حسن نے بچین میں ہی ان کے دل میں عشق رسول علیقہ کی شخروش کر دی تھی۔ روایت ہے کہ علامہا قبال روز انہ دس ہزار مرتبہ درود پاک پڑھا کرتے تھے۔ انہول نے گن کر حضور نبی کریم علیقہ کی خدمتِ اقدس میں ایک کروڑ درود شریف پیش کیا۔ درود شریف کی برکت سے اللہ تعالیٰ نے انہیں علم وحکمت کی نعمت سے نوازا۔

علامہ اقبال مولا ناروی کی تعلیمات سے بہت متاثر سے۔انہوں نے مولا ناروی کی مثنوی معنوی کا زندگی بھر مطالعہ جاری رکھا۔مولا نانے مثنوی میں قرآن کیم کی تعلیمات کے مطابق سوچ اور عمل درست کرنے کی تعلیم دی۔انہوں نے اللہ اوراس کے رسول علیجہ سے تعلق کو مضبوط کرنے کی راہ دکھائی۔علامہ اقبال نے ان کی سوچ کو اپنایا اوران کے طریقے کے مطابق ہی قرآن کیم کی تعلیمات سے اپنی شاعری کومزین کیا۔ انہیں مولا ناروی کی تعلیمات سے اس قدر فائدہ ہوا کہ انہوں نے مولا ناروی کو اپنا مر شدِ معنوی تسلیم کرلیا۔ مر شدِ روی کے فیضان کی بدولت ان کی مطابق سے معنوی تسلیم کے دولت ماصل ہوئے والی اسی بصیرت کی کی صلاحیتوں کو معراج حاصل ہوگیا۔انہوں نے قرآن کیم ،عشق نبوی علیات اور مرشدِ روی کی بدولت حاصل ہونے والی اسی بصیرت کی مدد سے امتِ مسلمہ کے زوال کے اسباب کی نشا ند ہی کی اور ان خرابیوں کو دور کرنے کا حل تجویز کیا۔ اسی وجہ سے انہیں ' حکیم الامت' کا خطاب دیا گیا۔

آپ کے پیش نظریہ کتاب مجیم الامت کی سوائح عمری ،افکار وتصورات ،نظریات اور تعلیمات پربٹنی دوسری کتاب ہے۔راقم الحروف نے اس موضوع پراپنی پہلی کتاب ''افکار وتصوراتِ حکیم الامت'' کی طرح اصولِ تحقیق پیشِ نظر رکھتے ہوئے سنداور حوالہ جات کے ساتھ اپنی تحقیقات پیش کی ہیں۔اللہ تعالی کے فضل وکرم سے امید ہے کہ یہ کتاب ار دوزبان وادب میں ایک مفیداضا فہ ثابت ہوگی۔ قارئین سے درخواست ہے کہ کتاب کی بہتری کے لیے اپنے قیمتی خیالات سے ضرورآ گاہ کریں تا کہ آئندہ اشاعت میں اس کتاب میں مزید بہتری لائی جاسکے۔

طالبِ دعا ڈاکٹرمحمودعلی انجم

# ابك مفيدكتاب

ڈاکٹر محمود علی انجم نے پچھلے تین چارسالوں میں پے در پے زبر دست علمی اور تحقیقی کتب تصنیف کر کے قرآنیات، روحانیات، نفسیات، تصوف اور اقبالیات کے سنجیدہ حلقوں میں ایک انتہائی معتبر اور مقدر مقام حاصل کرلیا ہے۔ ان کی ہر کتاب علم وحکمت کا نزانہ ، اعلیٰ معیاری تحقیق کا نمونہ اور ان کی وسعت مطالعہ، ذوق وشوق، نظر کی گہرائی اور جہد مسلسل پر دال ہے۔ '' پیام مشرق کی اردو شروح و تراجم کا جائزہ''' اقبال کی انگریزی نثر میں قرآنی آیات کے تراجم (جلد اول)'''' اقبال کی انگریزی نثر میں قرآنی آیات کے تراجم (جلد دوم)'' ، اقبال کی انگریزی نثر میں قرآنی آیات کے تراجم (جلد دوم)'' ، اقبال کے پہلے خطبے کا ترجمہ معلم اور مذہبی تج بہ'' 'ریاض اقبال''' افکار وتصورات حکیم الامت'' '' امت داحکیم (پنجابی)'' ، تعداد آیات قرآنی'' '' نورع فان (جلد اول ودوم)'' اور'' نورع فان (جلد سوم) جیسی بلند پایتے تیق کتب ہمارے اقبالیاتی وغیرا قبالیاتی و غیرا قبالیاتی و غیرا قبالیاتی و غیرا قبالیاتی و غیرا قبالیاتی و خیرا قبالیاتی و میسی بلند پایتے تیق کتب ہمارے اقبالیاتی و غیرا قبالیاتی ادب میں گرال قدر اور مثالی اضافہ ہیں۔

اب ڈاکٹر محمود علی انجم، خاص اقبالیات کے طلبہ وطالبات کے لیے، علامہ اقبال کے افکار وتصورات کی تفہیم وقو ہنے پرینی ، اپنی نئی کتاب "افکار وتصورات شاعرِ مشرق" پیش کررہے ہیں۔ میں نے اس کتاب کا مسودہ بنظرِ غائر دیکھا اورائے محمود علی انجم کی دیگر کتب کی طرح انتہائی مفید پایا ہے۔ اس کتاب کی خاص بات یہ ہے کہ اس میں اقبالیات کے طلباء کی تعلیمی اورا متحانی ضروریات کو مدنظر رکھتے ہوئے، جہال انتہائی آسمان اور روال دوال انداز میں افکارِ اقبال پر روشنی ڈائی گئی ہے وہاں تحقیقی حوالوں کے اندراج کا بھی با قاعدہ الترام برتا گیا ہے۔ اس طرح فکرِ اقبال کے کسی بھی موضوع کا مطالعہ کرتے ہوئے قاری ، اس موضوع ہے متحانی دیگر گئی ما خذوں تک رسائی حاصل کرسکتا ہے۔ اس طرح فکرِ اقبال کے کسی بھی موضوع کا مطالعہ کرتے ہوئے قاری ، اس موضوع ہے متحانی دیگر گئی ما خذوں تک رسائی حاصل کرسکتا ہے۔ ہم موضوع پر اتنا کثیر موضوع پر اتنا کثیر مصورات اور کی محال کے مار اللہ میں اور اس کے جانے کہ کہ مورات اور کی اقبالیات کے طلباء اور دیگر شرا تعبیل کے حوالے سے اتنا گئر اقبال ہے حوالے سے اتنا ہو جائے گا کہ وہ بہت میں کتابوں سے بے نیاز ہوجا نمیں گے۔ اقبالیات کے طلباء وطالبات کے لئے ہا محسوم اور حیات و گئر اقبال سے حقیقی آشنائی حاصل کرنے کے خواہ شمند شائقین کے مطالعہ کے لئے بالعوم ، پورے اعتاد اور یقین سے ، یہ کتابیں تجویز کر کتا ہوں۔ میں وطن عزیز کے یو نیور شی اس کتابی تا تہ ہوں کہ وہ اپنے طلباء کو اس معیاری اقبالیاتی کتب کے مطالعہ کی جانب ضرور راغب کریں۔ مجھامید واثق ہے کہ اقبالیاتی طلبانی طلعے ان کتب کو انتہائی مفیدیا نمیں گے۔ مطالعہ شرط ہے۔

پروفیسر ڈاکٹر محرقمرا قبال مرکزی صدر بزمؤلرِا قبال،انٹزیشنل

# اظهارتشكر

وَاللهُ اَخُرَجَكُمُ مِّنُ ؟ بُـطُونِ اُمَّهٰتِكُـمُ لَا تَعُلَمُونَ شَيْئًا وَّجَعَلَ لَكُمُ السَّمُعَ وَالْاَبْصَارَ وَالْافْتِدَةَ لَعَلَّكُمُ تَشُكُرُونَنَo

اوراللہ نے تعصینتمھاری ماؤں کے پیٹ سے (اس حالت میں ) باہر نکالا کہتم کچھ نہ جانتے تھے اوراس نے تمھارے لیے کان اور آٹکھیں اور دل بنائے تا کہتم شکر بحالا ؤ o

زیرِنظرکتاب ''افکاروتصوراتِ شاعرِ مشرق'' کی تصنیف و تالیف کی سعادت حاصل ہونے پر میں رب قد بریاورا پنے آقاومولا نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وہ کہ ملی اللہ علیہ وآلہ وہ کہ ملی اللہ علیہ وآلہ وہ کہ ملی ہوئے کہ اللہ علیہ وآلہ وہ کی کہ کورجمہ اللہ علیہ واللہ فقیر اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ اللہ علیہ بیرومرشد حضرت قبلہ فقیر عبد المجمید سروری قادری رحمۃ اللہ علیہ البیت واجب الاحرّام والدمحرّ م حاجی محمد لیسین رحمۃ اللہ علیہ اور والدہ محرّ مہ کاشکر گزار ہوں جن کی تعلیمات ، دعاؤں ، توجہ اور شفقت کی بدولت اس کا رسعادت کی تو فیق عطا ہوئی۔ میرے کرم فر مااسا تذہ پر وفیسر ڈاکٹر محمد آصف اعوان (پی ایج ڈی اقبالیات) ، پر وفیسر ڈاکٹر محمد آصف اعوان (پی ایج ڈی اقبالیات) اور پر وفیسر ڈاکٹر مظفر علی کا تممیری (پی ایج ڈی اقبالیات) اور پر وفیسر ڈاکٹر مظفر علی کا تممیری (پی ایج ڈی اقبالیات) اور پر وفیسر ڈاکٹر مظفر علی کا تممیری (پی ایج ڈی اقبالیات) اور پر وفیسر ڈاکٹر مظفر علی کا تممیری ہوئی (فوزیہ نیسر یہ انجام دینے کی تو فیق حاصل ہوئی ۔ میری ہوئی (فوزیہ نیسر یا خیاں رکھ کر مجھے ذہنی قبلی فراغت کے لیات حاصل کرنے میں گراں قدر خدمات سرانجام دی میں ۔ میں ان سب کا تہدل سے شکر گزار ہوں ۔ میں اپی اس علمی ، ادبی وروحانی کا وژبیوں اور دیا گوں اور وال ورادی کی اور ورادی کی اس علی کا دی کی اور کیس کراں قدر خدمات سرانجام دی ہیں ۔ میں ان سب کا تہدل سے شکر گزار ہوں ۔ میں اپنی اس علمی ، ادبی وروحانی کا وژبی کوان سے منسوب کرتا ہوں اور دل کی سرانجام دی ہیں ۔ میں ان سب کا تہدل سے شکر گزار ہوں ۔ میں اپنی اس علمی ، ادبی وروحانی کا وژبی کوان سے منسوب کرتا ہوں اور دل کیا ہوں ۔ گر ہور کے تو بیاں کے لیے دعا گوہوں ۔

احقر العباد طالب دعاومنظر آرا ڈاکٹر محمود علی انجم نائب صدر بزم فکر اقبال ،انٹرنیشنل صدر بزم علم وعرفان ، پاکستان (سابق) برنسپل چشته کالج ، فیصل آباد

Email: Anjum560@gmail.com

Mobile: 0321-6672557/0323-6672557

Whats App No: 0321-6672557

#### بِسُمِ اللّٰهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ اَللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّعَلَى الِ مُحَمَّدٍ بِعَدَدِكُلِّ ذَرَّةٍ مِّاثَةَ اَلْفَ اَلْفِ مَرَّةٍ وَّبَارِكُ وَسَلِّمُ ۖ

# انتساب

سيدالمرسلين، رحمة اللعالمين، شفيع المذنبين، نبي كريم رؤف ورحيم صلى الله عليه وآله وسلم

تمام انبيا ورسل،امهات المؤمنين، نبي كريم صلى الله عليه وآله وسلم كي تمام اولا دياك، نيختن ياك، آئمَه مطهرين معصومين، تمام صحابه كرام وصحابيات رضوان الله عليهم اجعین، تابعین، تبع تابعین،اولیائے امت نبی کریم صلی الله علیه وآله وسلم، تمام مشائخ غظام،علائے کرام،تمام مونین ومومنات،مسلمین ومسلمات، قادری، ا چشتی ،نقشبندی ،سپرور دی و دیگرتمام سلاسلِ حق کے پیرانِ عظام واہلِ سلسلہ، ساتوٰں سلطان الفقراء خصوصاً حضرت پیران پیردشگیر رحمۃ اللہ علیہ،حضرت سلطان با ہورممة الله عليه، حضرت قبله فقيرنورمجمر كلا چوي رحمة الله عليه، حضرت خواجه غريب النوازخواجه عين الدين چشتي اجميري رحمة الله عليه، حضرت خواجه قطب الدين بختيار كاكى رحمة اللّه عليه، حضرت خواجه فريدالد ن كنج شكر رحمة الله عليه، حضرت خواجه نظام الدين اولياء رحمة الله عليه، حضرت خواجه بهاؤ الدين نقشبند رحمة الله عليه،حضرت خواجه باقي باالله رحمة الله عليه، حضرت مجدد الف ثاني رحمة الله عليه، شيخ شهاب الدين سهروردي رحمة الله عليه، حضرت بها وَالدين زكر ياملتاني رحمة الله عليه، شيخ سعدي شيرازي رحمة الله عليه، مرهد من حضرت قبله فقيرعبدالحميد سروري قا دري رحمة الله عليه، حضرت خواجه مجمر غلام نصيرالدين نصير رحمة الله عليه، فريد العصر ميان على محمد خال چشتى نظا مي فخري رحمة الله عليه، حضرت خواجه محمد معود احمد چشتى رحمة الله عليه، مركار ميران بهميكھ رحمة الله عليه، حضرت خواجه محمطي چشتی رحمة الله علیه،حضرت خواجه گو هرعبدالغفار چشتی صابری رحمة الله علیه،میال غلام احمه چشتی رحمة الله علیه،میال مقبول احمد رحمة الله علیه اوران کے اہل و عيال، حضرت ميان على شيرصديقي رحمة الله عليه،حضرت ميان فرياد احمه چشتي رحمة الله عليه، 'يروفيسر ڈاکٹرمجمدافضال انور، بيوفيسر ڈاکٹر قمرا قبال، يروفيسر ڈاکٹر محمدآ صفاعوان، پروفیسر ڈاکٹرمظفر کانثمیری، پروفیسر ڈاکٹرمحمہ غلام معین الدین نظامی، ڈاکٹرمحمد شفق، ڈاکٹرمحمد اصغر، پروفیسرسلیم صدیقی،استادمحتر مرپروفیسرعبداللہ بھٹی، بندہ عاجز اور اِس کی اہلیہ کے والدین ( حاجی محرکیلین و بیگم کیلین،میاں لطیف احمر و بیگم میاں لطیف احمر ) ، بندہ عاجز کی اہلیہ ( فوزینسرین انجم ) ، بٹی (عروح فاطمه)، داماد(اسدمحمود)، بېو( فائزه حامد)، بېيۇل ( حامة على انجم، احرعلى انجم )، يوتے (محمة على انجم)، يوتى (ماه نور فاطمه )، بېنول (مسزياتيمين اختر،مساة ناهبيد اختر )، برا دران ( میان مقصو علی چشتی نصیری،میان سجاداحمد قادری،میان فیاض احمر،میان شهباز احمر،میان عجاز احمر،میان خرم کیسین،میان عاصم کیسین،میان ارشدمحمود، میاںافغاراحمد،میاں ابراراحمہ،میاںعمران احمد،میان شیم اختر)اوران کےاہل وعیال ،مسٹرومسزنصیرواہل خانہ،خالدمحمود (پرویرائٹر:خالد بک ڈیو،لاہور)،کاشف حسین گوېر(پړوپرائٹر:ېمدرد کتب خانه)،الطاف حسين گوېر(پړوپرائٹر: گوېرسنز پېلې کيشنز)،تمام مسلمان آباوَ اَجداد، بېن بھائيوں، بپيوَل، بيٹيوں، دامادوں، بېووَل بُسل نو، احباب، رفقاء اساً تذہ، تلانمہ ہ، ظاہری وباطنی بلاواسطه وبالواسط محسنین علمی نہیں، روحانی تعلق رکھنے والے تمام احباب، بندہ عاجز کے جاہنے والوں اوران سب کوجن سے بندہ عاجز کومجت ہے، تاابدالآباداس کا ثواب ایصال ہو۔ بندہ عاجز سے جانے انجانے کسی بھی صورت میں ایسے تمام افراد جن کے حقوق کی ادائیگی میں کوتا ہی سرز د ہوئی ائھیں بھی اس کار خیر کا ثواب ایصال ہواور ذات باری تعالی نبی کریم رؤف ورحیم چیلاہ کےصدقے اپنے فضل وکرم سےاسے بطور قضاو کفارہ ثارفر ما کراُن سب کی اور بندہ عاجز کی مغفرت فر مادے۔ (آمین)

وَالَّذِينَ جَآءُ وَ مِنُ مَعُدِهِمُ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرُلَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيُمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ الْمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ٥ الْمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ٥

اوروہ لوگ (بھی) جواُن (مہاجرین وانصار) کے بعد آئے (اور) عرض کرتے ہیں: اے ہمارے رب! ہمیں بخش دے اور ہمارے ان بھائیوں کو بھی، جوایمان لانے میں ہم سے آگے بڑھ گئے اور ہمارے دلوں میں ایمان والوں کے لیے کوئی کینداور بغض باقی ندر کھ۔اے ہمارے رب! بے شک تو بہت شفقت فرمانے والا بہت رتم فرمانے والا ہے 0 الحشر [59:10]

## نهرست

| صفحةبر     | عنوان                                                   | نمبرشار                          |
|------------|---------------------------------------------------------|----------------------------------|
| ٣          | كتاب دوستى                                              | $\stackrel{\wedge}{\Rightarrow}$ |
| ۴          | ييش لفظ                                                 | $\stackrel{\wedge}{\simeq}$      |
| ۵          | ایک مفید کتاب                                           | $\stackrel{\wedge}{\simeq}$      |
| ۲          | اظهارتشكر                                               | $\stackrel{\wedge}{\simeq}$      |
| 4          | انتساب                                                  | $\Rightarrow$                    |
| 1111       | ا قبال کاجهانِ نو                                       | \$                               |
| ۲۸         | حوالے/حواشی                                             |                                  |
| ۳۱         | ا قبال اوراشترا كيت                                     | $\stackrel{\wedge}{\sim}$        |
| ٣١         | اشراكيت                                                 |                                  |
| ٣١         | اشتماليت                                                |                                  |
| ٣٣         | اسلامی نظام ِ معیشت                                     |                                  |
| ۳۵         | اشترا کیت میں اقبال کی دلچیپی کےنفسیاتی اسباب           |                                  |
| ٣٣         | حوالے/حواثی                                             |                                  |
| 4          | ا قبال اورسر مایه دارانه نظام حکومت وسیاست              | $\stackrel{\wedge}{\Rightarrow}$ |
| ۲٦         | سر ما بيدارا نه نظام حكومت وسياست                       |                                  |
| ۲٦         | سر مایه دارا نه نظام اوراشتر اکی نظام کا تاریخی پس منظر |                                  |
| <u>۲</u> ۷ |                                                         |                                  |
| <b>r</b> ∠ | اسلامی معاشی نظام<br>علامها قبال ً کامیزانِ ردّ وقبول   |                                  |
| <u>۴۷</u>  | کیپطرم،اشترا کیت اور فاشزم پراقبال کی تنقید             |                                  |
| ۵۵         | حوالے/حواثی                                             |                                  |

| اسلامی فقد کی تشکیل جدید بر احد اید احتجادی کتب بر نگر احد اید احتجادی کتب بر نگر احد اور بی کتب بر نگر احد احد احتجادی کتب بر نگر احد احتجادی کتب بر نگر احتجاد احتجاد احد احد احتجاد احد احتجاد احد احتجاد احد احتجاد احد احد احتجاد احد احتجاد احد احد احتجاد احد احتجاد احد احد احتجاد احد احد احتجاد احد احتجاد احد احتجاد احد احد احتجاد احد احد احتجاد احد احد احتجاد احد احتجاد احد احتجاد احد احد احتجاد احد احتجاد احد احد احتجاد احد احتجاد احد احد احد احد احد احد احد احد احد ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| روایت کتب گر فقتی کتب گر فتی فقد رو قبت اور ضرورت واجهت مروجه علام کی فرمودگی ، جمود او تقطل پر تقیید: مد مروجه علام کی فرمودگی ، جمود او تقطل پر تقیید: مد کم مروجه علام کی فرمود کی فقتی کی فقتی کا معتر اف فقتی کی معتر او تقلی کی فقتی کرد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| فتهی کتب فکر  اقبال اوراجتهاد  مراجیها وراجتهاد  مروجه علوم کی فرسودگی ، جوداور قبطل پر تقیید:  مروجه علوم کی فرسودگی ، جوداور قبطل پر تقیید:  مراجیها و کافر و این اعتباد کافر و این اعتباد کافر و ک |
| عناتهای کمتبی فکر اقبال اوراجتها و اقبال اوراد  |
| ا قبال اوراجتها د  ۵۸ من سر حبه علوم کی قرر و قبهت اور ضرورت وابمیت  مر وجه علوم کی قرسودگی ، جمود اور قطل پر شقید : ـ  آئم جُمبتدین کی عظمت کااعتران  ۵۸ مهم اجتها د کادر وازه کھلا ہے  اجتها د کادر وازه کھلا ہے  اجتها د دور وجد بید کی اشد ضرورت ہے  ۱۹ جبتا د دور وجد بید کی اشد ضرورت ہے  ۱۹ جبتا د دور وجد بید کی اشد ضرورت ہے  علامدا قبال کے پہندیدہ جُمبتدین  ۱۹ علامدا قبال اور اصول اجتها د ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ماضی سے رشتے کی قدر وقیمت اور ضرورت واہمیت مروج علوم کی فرسودگی ، جمود اور تعطل پر تقید : ۔  مروج علوم کی فرسودگی ، جمود اور تعطل پر تقید : ۔  آئم کہ جمہدین کی عظمت کا اعتراف محمد اجتہاد کا دروازہ کھلا ہے فقہ میں تبدیلی واصلاح کا عمل اجتہاد درو رجدید کی اشد ضرورت ہے محمد اجتہاد درو رجدید کی اشد ضرورت ہے محمد اجبال کے لیند بیدہ جمہتدین محمد اجبال اور اصول اجتہاد محمد اجتہادی اصول اجتہاد محمد ختم نبوت اور اجتہاد محمد ختم نبوت اور اجتہاد محمد ختم نبوت اور اجتہاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مروجه علوم کی فرسودگی ، جمود اور تقطیل پر تقید: ۔  مروجه علوم کی فرسودگی ، جمود اور تقطیل پر تقید: ۔  مرد مجتبدین کی عظمت کا اعتراف اجتباد کا دروازہ کھلا ہے فقہ میں تبدیلی واصلاح کا ممل اجتباد دور جدید کی اشد ضرورت ہے اجتباد دور جدید کی اشد ضرورت ہے علامدا قبال کے پسندیدہ مجتبدین الا علامہ اقبال اور اصول اجتباد الا ہم ترین اجتباد کی اصولمآ خذ علم عقیدہ ختم نبوت اور اجتباد مآ خذ فقد اور اصول اجتباد مآ خذ فقد اور اصول اجتباد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ا تر به جُهترین کی عظمت کااعتراف ا اجتها دکا در داوازه کھلا ہے ا خقہ میں تبدیلی داصلاح کاعمل ا اجتها دد دو رحدید کی اشد ضرورت ہے ا اجتها دد دو رحدید کی اشد ضرورت ہے ا علامہ اقبال کے پہندیدہ مجتبدین ا ا علامہ اقبال اور اصول اجتہاد ا حقیدہ ختم نبوت اور اجتہاد کی اصول ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| اجتہادکا دروازہ کھلا ہے  فقہ میں تبدیلی واصلاح کاعمل  اجتہاددور جدید کی اشد ضرورت ہے  علامہ اقبال کے پہندیدہ مجتبدین  علامہ اقبال اوراصول اجتہاد  الم ترین اجتہادی اصولمآخذعلم  عقیدہ ختم نبوت اور اجتہاد  مآخذ فقہ اور اصولی اجتہاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| فقه میں تبدیلی واصلاح کاعمل  اجتہاددورِ جدید کی اشد ضرورت ہے  اجتہاددورِ جدید کی اشد ضرورت ہے  علامہ اقبال کے پیندیدہ مجتمدین  علامہ اقبال اوراصولِ اجتہاد  اتم ترین اجتہادی اصولم خذعلم  عقیدہ ختم نبوت اوراجتہاد  ما خذفقہ اوراصولِ اجتہاد  ما خذفقہ اوراصولِ اجتہاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۱۹       اجتها ددور جدید کی اشد ضرورت ہے         علامہ اقبال کے پندیدہ مجتهدین       ۱۱         علامہ اقبال اور اصولِ اجتها د       ۱۲         ۱۴م ترین اجتها دی اصولمآخذ علم       ۱۲         عقیدہ ختم نبوت اور اجتها د       ۱۲         مآخذ فقد اور اصولِ اجتها د       ۱۳         مآخذ فقد اور اصولِ اجتها د       ۱۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| علامه ا قبال کے پندیدہ مجتمدین ا<br>علامه ا قبال اور اصولِ اجتہاد ا<br>اتہم ترین اجتہادی اصولمآ خذعلم ا<br>عقیدہ ختم نبوت اور اجتہاد ا<br>مآ خذفقہ اور اصولِ اجتہاد م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١٦       علامه اقبال اوراصولي اجتهاد         ١٦       انهم ترين اجتهاد كالصول مآخذ علم         عقيده ختم نبوت اوراجتهاد       ١٦         مآخذ فقد اوراصولي اجتهاد       ١٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۱۲م ترین اجتهادی اصولمآ خذعلم         ۱۲م ترین اجتهادی اصول اجتهاد         عقیده ختم نبوت اور اجتهاد         مآ خذ فقد اور اصول اجتهاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| عقیده ختم نبوت اوراجتها د ۲۳ مآخذ فقداوراصولی اجتها د ۲۳ مآخذ فقداوراصولی اجتها د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ماً خذفقهاوراصولِ اجتهاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| وہ عوامل جن میں تقلید کارستہ بہتر ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| علامها قبال کے تصوراجتها د کے عالم اسلام پراثرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| حوالے/حواثثی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ا "ضرب کلیم" کافکری جائزه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| حوالے/حواثی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۸۴ ('ابلیس کی مجلس شوری'' ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| حوالے/حواثی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| ا المرادات المرادات المواحث المرتفوي   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اله مثنوی دکلشن را زِ جدید اور مثنوی درگشن را ز "کا تقابلی جائزه اله اله اله اله اله اله اله اله اله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الا الدروا على المواقى الله المورد العالمية المورد الم |
| الا رادات الوام شرق المنان ال |
| باید کردا نے اقوام شرق کے مطالب مغربی بیاست کی بابیت و کیفیت پس چه باید کردا نے اقوام شرق اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| المربی سیاست کی با به سیت و کیفیت  المربی با بدر کردا درا قوام شرق  المربی با بدر کردا درا قوام شرق  المربی فیل می المربی فیل المربی فیل المربی فیل المربی فیل میل میل میل میل میل میل میل میل میل م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| اله اله المراد اله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| والـ الرواثي طلبات القبال المائيل منظر التواقب التوا  |
| اله خطبات اقبال کالی منظر خطبات اقبال میں مذکور حکمائے مغرب خطبات اقبال میں مذکور حکمائے مغرب خوالے اقبال میں مذکور حکمائے مغرب خوالے اقبال کے مناز اقبال کے ساتویں خطبی کیا مذہب کا امکان ہے''؟ کا تحقیقی جائزہ کا مداقبال کے ساتویں خطبی کیا مذہب کا امکان ہے''؟ کا تحقیقی جائزہ کا مداقبال کے ساتویں خطبی کیا مذہب کا امکان ہے''؟ کا تحقیقی جائزہ کا مداقبال کے ساتویں خطبی کیا مذہب کا امکان ہے''؟ کا تحقیقی جائزہ کا مداقبال کے ساتویں خطبی کیا مذہب کا امکان ہے''؟ کا تحقیقی جائزہ کے مغرب کا مداقبال کے ساتویں خطبی کیا مذہب کا امکان ہے'' کا تحقیقی جائزہ کے مغرب کا مداقبال کے ساتویں خطبی کیا مداقبال کے ساتویں خطبی کے مناز کا مداقبال کے ساتویں خطبی کیا جائزہ کیا کہ کیا جائزہ کیا کہ کا خطبی کا خطبی کیا کہ کیا کیا کہ کیا کہ کی کیا کہ کی کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کی کیا کہ کی کیا کیا کہ کی کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کی کیا کہ کیا  |
| الم خطبات اقبال كاليس منظر والم المين مذكور حكما مع مغرب والم المين مغرب والم المين خطبات اقبال مين مغرب والم المين خطبات اقبال المين خطبات المين خطبات المين من المين المين من المين من المين المين من المين ال  |
| والـ الرواش والـ الـ الرواش والـ الرواش   |
| الم خطبات اقبال میں مذکور حکمائے مغرب  والے/حواثی  الم اقبال خطبات اقبال  والے/حواثی  حوالے/حواثی  حوالے/حواثی  الم اقبال کے ساتویں خطبے' کیا مذہب کا امکان ہے''؟ کا تحقیقی جائزہ  ماد دورائیان  اد دورائیان  اد دورائیان  اد دورائیان  اد دورائیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الامدا قبال کے ساتو میں خطبے 'کیا مذہب کا امکان ہے'؟ کا تحقیقی جائزہ کے الامدا قبال کے ساتو میں خطبے 'کیا مذہب کا امکان ہے'؟ کا تحقیقی جائزہ کے الامدا قبال کے ساتو میں خطبے 'کیا مذہب کا امکان ہے'؟ کا تحقیقی جائزہ کے الامدا کے الامدا کے الامدا کی الامدا کے الامدا کی الامدا ک  |
| والے/واثی  علامہ اقبال کے ساتویں خطبے' کیا مدہب کا امکان ہے''؟ کا تحقیقی جائزہ  ذہبی زندگی کے تین ادوار  اردورایمان  12۸  12۸  129                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| علامہ اقبال کے ساتویں خطبے' کیا مذہب کا امکان ہے''؟ کا تحقیقی جائزہ ہے۔ اللہ ہے۔ کا تحقیقی جائزہ ہے۔ اللہ ہے۔  |
| ار دورایمان ادوار ادر دورایمان ادوار ادر دورایمان ادوار ادر دورایمان ادوار ادر دورایمان ادوار ادروزنظر ادروزظر ادروزنظر ادروزظر ادروز |
| ا ـ دورا يمان<br>۲ ـ دورِ نظر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٦_ دورٍ تَفَر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| سر_ عرفانِ نفس کا دور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ند جب اورسائنس کامحسوسات ومدر کات کےسلسلہ میں کردار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| فلسفه کانٹ کا تنقیدی جائزه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ایک اہم اعتر اض اوراس کا جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| عبدِ حاضر میں اس بحث کی خصوصی اہمیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| جديدانسان كالميه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| ۱۸۳         | نه بهی تجربے پر تنقیداورا <b>س کا جوا</b> ب                               |                                |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| ۱۸۴         | شیخ احدسر ہندی کے افکار                                                   |                                |
| ۱۸۵         | نطشے کے افکار کا تنقیدی جائزہ                                             |                                |
| 110         | سائنس اور مذہب کے بعض مشتر ک امور                                         |                                |
| ۱۸۸         | حوالے/حواشی                                                               |                                |
| 1/9         | ا قبالیاتی ادب کےمطالعے میں عکسی خطوط اور دیگر عکسی ننژی تحریروں کی اہمیت | $\stackrel{\wedge}{\boxtimes}$ |
| 19∠         | حوالے/حواشی                                                               |                                |
| 191         | متنى تحقيق ميں حواشی وتعليقات كی ضرورت واہميت                             | $\stackrel{\wedge}{\ggg}$      |
| 191         | حواشي                                                                     |                                |
| 191         | لفظ'' حاشيه'' كالغوى مفهوم                                                |                                |
| 199         | حوالے اور حواشی                                                           |                                |
| 199         | ماخذی حوالے                                                               |                                |
| <b>***</b>  | تبصراتی حواشی                                                             |                                |
| <b>***</b>  | تبصراتی حواشی کے مقاصد                                                    |                                |
| <b>***</b>  | حواشي وتعليقات لكصنے كےاصول                                               |                                |
| <b>r</b> +1 | حوالے اور حواثی کامقام                                                    |                                |
| <b>r</b> +1 | تعليقات                                                                   |                                |
| <b>r</b> +1 | حواشی و تعلیقات میں فرق                                                   |                                |
| <b>r+r</b>  | تعليقات كي اہميت وافاديت                                                  |                                |
| <b>r+r</b>  | حواثی وتعلیقات کی اہمیت کے بارے میں محققین کی آ راء                       |                                |
| <b>r+r</b>  | ڈاکٹر گیان چند کی رائے                                                    |                                |
| 7+7         | ڈاکٹرایم سلطانہ بخش کی رائے                                               |                                |
| 7+7         | ڈاکٹر محمد میں کی رائے                                                    |                                |
| <b>r•m</b>  | حواثی وتعلیقات کا مد وینِ متن اور دیگرا قسام کی تحقیق سے تعلق<br>         |                                |
| <b>r•m</b>  | متن                                                                       |                                |
| r+m         | تروي <sub>ا</sub> نِ متن                                                  |                                |
| <b>r+r</b>  | ''مقالاتِ اقبال'' سے دس عدر حواشی                                         |                                |
| r+0         | 'مقالاتِ اقبال' سے تعلیقات                                                |                                |

| ۱۲۰۸         العالم واقع والبطائح         ١٢٠٠         العالم واقع والبطائح         ١٢٠٠         العالم واقع والبطائح         ١٢٠٠         العالم واقع والبطائح         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠         ١٢٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | عدد با              |                                     |                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|-------------------------------------|--------------------------------------|
| FII       تدوس متن         تدوس متن       تدوس متن         FII       الله صحيح متن كياد كاصول         FIII       الليب متن المثار الموس المثال المثال المثال المثال المؤسل المثال المؤسل                                                                                                                                                  | <b>r</b> +A         | حوالے/حواشی                         |                                      |
| ۲۱۰         ۳۱۰         ۳۱۰         ۳۱۰         ۳۱۱         ۳۱۱         ۱۹ المیشانی متن اها روسول         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱         ۱۲۱ <th><b>11</b>+</th> <th>تدوینِ متن کےاصول وضوابط</th> <th>☆</th>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>11</b> +         | تدوینِ متن کےاصول وضوابط            | ☆                                    |
| ۱۱۰         افسور متن سرک بنیادی اصول           ۱۱۱         السيم متن سرک بنیادی اصول           ۱۱۱         السيم سران القبار سون المنافر المنا                                                                                                      | <b>11</b> +         | متن                                 |                                      |
| ۱۱۱         علی متن کے بغیادی اصول           ۱۱۱         تالیف متن اعتبار ستون           ۱۱۱         اکشاف متن این با تاش اساس           ۱۲۱         استوی می گرده ویندی           ۱۲۱         موازند           ۱۲۱         استوی متن           ۱۲۱         متن           ۱۲۱         متن           ۱۲۱         متن           ۱۲۰         انگل فیری رسیل اولیا می از این           ۱۲۰         انگل فیری رسیل اولیال این           ۱۲۰         انگل فیری رسیل اولیال این           ۱۲۰         انگل فیری رسیل این                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 11+                 | ير وي <sub>ن</sub> ن متن            |                                      |
| ۱۱۱         علی متن کے بغیادی اصول           ۱۱۱         تالیف متن اعتبار ستون           ۱۱۱         اکشاف متن این با تاش اساس           ۱۲۱         استوی می گرده ویندی           ۱۲۱         موازند           ۱۲۱         استوی متن           ۱۲۱         متن           ۱۲۱         متن           ۱۲۱         متن           ۱۲۰         انگل فیری رسیل اولیا می از این           ۱۲۰         انگل فیری رسیل اولیال این           ۱۲۰         انگل فیری رسیل اولیال این           ۱۲۰         انگل فیری رسیل این                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>11</b> +         | تصحيح متن                           |                                      |
| ۱۳۱۱       اکشاف متن یا طائب اس اس         نتول کاروه بندی       ۱۳۱۲         موازنه       ۱۳۱۲         ۱۳۱۲       ۱۳۱۳         استی متن       ۱۳۱۲         استی متن       ۱۳۱۲         استی متن       ۱۳۱۲         ۱۳۱۲       ۱۳۱۲         ۱۳۱۵       ۱۳۱۵         ۱۳۱۹       ۱۳۱۹         ۱۳۱۹       ۱۳۱۹         ۱۳۱۹       ۱۳۱۹         ۱۳۱۹       ۱۳۱۹         ۱۳۱۹       ۱۳۱۹         ۱۳۲۰       ۱۳۲۰         ۱۳۲۰       ۱۳۲۰         ۱۳۲۰       ۱۳۲۰         ۱۳۲۰       ۱۳۲۰         ۱۳۲۲       ۱۳۲۱         ۱۳۲۲       ۱۳۲۱         ۱۳۲۲       ۱۳۲۱         ۱۳۲۲       ۱۳۲۱         ۲۲۲       ۱۳۲۱         ۲۲۲       ۱۳۲۱         ۲۲۲       ۱۳۲۱         ۲۲۲       ۱۳۲۱         ۲۲۲       ۱۳۲۱         ۲۲۲       ۱۳۲۱         ۲۲       ۱۳۲۱         ۲۲       ۱۳۲۱         ۲۲       ۱۳۲۱         ۲۲       ۱۳۲۱         ۲۲       ۱۳۲۱         ۲۲       ۱۳۲۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>11</b> +         | تصیحے متن کے بنیادی اصول            |                                      |
| ۱۲۱۲         موازند         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۸         ۱۲۱۸         ۱۲۱۸         ۱۲۱۸         ۱۲۱۸         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۹         ۱۲۱۹         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 711                 | تاليفِ متن، اعتبارِ متون            |                                      |
| ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۵         ۱۲۱۵         ۱۲۱۹         ۱۲۱۹         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۲         ۱۲۱۹         ۱۲۱۹         ۱۲۱۹         ۱۲۱۹         ۱۲۱۹         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱         ۱۲۲۱      <                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ١١١                 | انكشاف ِمتون يا تلاشِ اساس          |                                      |
| ۱۳۱۲         ا۲۱۲         ا۲۱۲         ا الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ١١٢                 | نسخوں کی گروہ بندی                  |                                      |
| ۱۳۱۳       استان متن المعلى المتنافعية         عيم قرات كافتين بمن المول       ۱۳۱۳         دانشة اغلاط       ۱۳۱۹         الماكى درئ كاصول       ۱۳۱۵         المعمولات متن كوجامع وما نع بنانا       ۱۳۱۷         المعمولات متن كوجامع وما نع بنانا       ۱۳۱۷         المعمولات متن كوجامع وما نع بنانا       ۱۳۱۷         المعمولات متن كالم كال المحمول المعمول المع                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 717                 | موازنه                              |                                      |
| ۱۳۳       استان التين من التي التين من التي التين من التي التين من التي التين ا                                        | 717                 |                                     |                                      |
| الاستداغلاط         الله ورتی کے اصول         ۱۱ مثمولات میں کوجامع وہانی بنانا         ۱۲۱۹         اختلافات نے تخریر کرنا         ۱۲۱۲         تقیدی نیخ         ۱۲۱۲         قیای تحیی نیخ         ۱۲۱۲         مقدمہ         ۱۲۱۹         مقدمہ         ۱۲۱۹         موالے الی ویٹ         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۰         ۱۲۲۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲         ۱۶۳۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 717                 | تصحیح متن<br>                       |                                      |
| الملائ درتی کے اصول         مشمولا ہے متن کو جامع وہ انعینا نا         الاتلافات نے تخریر کرنا         الاتلافات نے تخریر کرنا         الاتلافات نے تخریر کرنا         الاتلافی نے تخیری نے         الاتلافی نے تخیری نے         الاتلافی مقدمہ         مقدمہ         الاتلافی میں اللہ میں ال                                                                                                                                                                                                                                                                         | 717                 | صیح قر اُت کانعین بمسیخ ،اصول       |                                      |
| ۱۲۱۵       مشولات مِ مَنْ كو جامع و ما نع بنا نا         ۱۲۱۹       اختلافات نخ تحرير کرنا         ۱۲۱۹       تنا يري نخچ         ۱۲۱۹       قياس نخچ         ۱۲۱۹       مقدمه         ۱۲۱۹       مقدمه         ۱۲۱۹       ا موا لے/حواثی و قلیل اولیال                                                                                                                                                                                                                                                           | 7117                | دانسته اغلاط                        |                                      |
| ۱۲۱۲       افتال فات شخر کرکزا         ۱۲۱۲       تقیدی نیخ         ۱۲۱۲       قیاسی شخی         ۱۲۱۲       مقدم         ۱۲۱۹       مقدم         ۱۲۱۹       حوالے/حواثی         ۱۲۲۰       ۲۲۱         ۱۲۲۱       نامم ل فهرست اورا شاریح         ۱۲۲۱       نامم ن فهرست اورا شاریح         ۱۲۲۲       افتال فیمتن         ۱۲۲۲       اندیال فیمتن         ۱۲۲۲       افتال فیمتن         ۱۲۲۲       افتال فیمتن         ۱۲۲       افتال فیمتن         ۱۲       افتال فیمتن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۲۱۲                 | املا کی درستی کےاصول                |                                      |
| ۳۱۲       تقیدی نیخ         قیاسی تیخ       ۳۱۲         مقدم       مقدم         ۲۱۹       حوالے/حواثی         ۳۲۰       روزگار فقیر (جلداول)         ۲۲۱       حوالے/حواثی وتعلیقات کی صورت حال ل         ۲۲۱       ناکمل فہرست اور اشاریہ         ۲۲۲       نقش ثانی         ۱۲۲       اختلاف متن         ۱۲۲       اختلاف متن         ۲۲۲       حوالے/حواثی و ح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 110                 | ·                                   |                                      |
| ۲۱۲       قیای تصحیح         ۲۱۹       مقدمہ         ۲۱۹       حوالے/حواثی         ۲۲۰       (موزگارِفقیر(جلداول))         ۲۲۱       حوالے/حواثی وتعلیقات کی صورت عال         ۲۲۱       ناکمل فہرست اورا شاریہ         ۲۲۲         ناکمل فہرست اورا شاریہ         ۲۲۲         افتلانے متن         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲ <th>717</th> <th>اختلافات ِنشخ تحرير كرنا</th> <th></th>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 717                 | اختلافات ِنشخ تحرير كرنا            |                                      |
| ۲۱۷       مقدمه         ۲۱۹       حوالے/حواثی         ۲۲۰       ( جلداول )         ۲۲۱       حوالے/حواثی وتعلیقات کی صورت حال اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 717                 | · ·                                 |                                      |
| ۲۱۹       حوالے/حواثی         ۲۲۰       ( جارداول )         ۲۲۱       حوالے/حواثی وتعلیقات کی صورت عال         ۲۲۱       نامکم ل فہرست اور اشاریہ         ناتم ل فہرست اور اشاریہ         ناتم ل فہرست اور اشاریہ         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         ۲۲         <                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 717                 | قياس صحيح                           |                                      |
| ۲۲۰       روزگارِفقیر(جلداول)         ۲۲۱       حوالے/حواثی وتعلیقات کی صورت عال         ۲۲۱       ناکمل فہرست اور اشاریہ         ۲۲۲       نقش نانی         ۲۲۲       اختلاف متن         ۲۲۲       حوالے/حواثی         ۲۲۷       حوالے/حواثی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>11</b>           |                                     |                                      |
| ۲۲۱       حوالے/حواثی وتعلیقات کی صورت حال         ۱۲۲۱       نامکمل فہرست اور اشاریہ         نقشِ ثانی       ۲۲۲         اختلاف متن         متن         حوالے/حواثی         حوالے/حواثی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 719                 | حوالے/حواشی                         |                                      |
| ۲۲۱       نامممل فهرست اوراشارید         ۲۲۲       نقش نانی         ۱۵ نقش نانی       ۲۲۲         ۱۵ نقش نانی       ۲۲۲         ۲۲۷       حوالے/حواثی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>۲۲</b> +         |                                     | $\stackrel{\wedge}{\Longrightarrow}$ |
| ۱۳۲۲       نقشِ ثانی         ۱۳۲۲       ۱۰۰۰ اختلاف متن         حوالے/حواثی       ۲۲۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 771                 |                                     |                                      |
| ا اختلاف متن المتلاف متن المتلاف متن المتلاف متن المتلاف متن المتلاف | 441                 | نامکمل فهرست اورا شاری <sub>ی</sub> |                                      |
| حوا لے/حواشی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 777                 |                                     |                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 777                 |                                     |                                      |
| كتابيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>۲</b> ۲ <u>∠</u> |                                     |                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 777                 | كتابيات                             |                                      |

### ا قبال كاجهان نو

علامہ اقبال خاص تحقیقی وتقیدی شعور رکھتے تھے۔ انہوں نے دنظم عالم' کا بغور جائزہ لیا۔ اس کی خوبیوں اور خامیوں کی نشاندہی کی اور 'جہان نو' کا تصور پیش کیا۔ ان کا پیغام ہمہ گیرآ فاقی قدرو قیت کا حامل ہے۔ ایک طرف تو انہوں نے عظمتِ انسانی اور احترام آدمیت کا اعلی تصور پیش کیا اور دوسری طرف مسلمانوں کوان کے زوال کے اسباب سے اور خامیوں سے آگاہ کر کے اسلامی نشاق ثانیہ کا واضح اور مربوط تصور حیات پیش کیا۔

انہوں نے مسلمانوں کے علمی اور روحانی ورثے کا گہری نظر سے جائزہ لیا اور اس میں سے حیات افزاعناصر کوحیات کش عناصر سے الگ کیا۔ وہ مغربی علوم کے ماہر تھے جن سے نہ ہمارے فقہا آشنا تھے اور نہ ہمارے شعرا کوان کی ہوا گئی تھی۔ انہوں نے مغربی علوم اور تہذیب و تدن کو بھی حکیمانہ اور مجددانہ نظر سے دیکھا۔ ان کی خوبیوں اور خامیوں کی نشاندہی کی ۔ مسلمانوں کو تلقین کی کہ مغربی علوم اور تہذیب و تدن کی خرابیوں سے بچیں اور اس کی خوبیاں اپنالیس۔

انہوں نے حکمتِ فرنگ کی مادہ پرتی اور محسوسات پرتی کے تہذیبِ انسانی پرمضرا ٹرات کی نشاند ہی کی اوراس کے اثرات وعناصر سے گریز و پر ہیز کامشورہ دیا۔ تمام ملتِ اسلامیہ میں دورِ حاضر میں ان جیسا کوئی مفکر نہیں گزرا جو ماضی وحال اورمشرق ومغرب کے افکار کا جامع ہو۔ اس جامعیت کے ساتھ وہ ایک تلمند الرحمن شاعر اورحق رسافلسفی بھی تھے۔

ا قبال نے اپنی مشہور اور ممتاز نظم مطلوع اسلام' میں چہ باید مر درا کا سوال اٹھایا تھا۔ اس کا جواب دیتے ہوئے انہوں نے فر دِمر تضلی کی جو خصوصیات اور امتیاز ات گنوائے تھے وہ ہیں : طبع بلند ، مشرب ناب ، دل گرم ، نگاہ پاک اور جانِ تاب ۔ ان پانچوں خصوصیات میں مسلم کلچر کی روح سمٹ آئی ہے۔ اقبال خودان خواص پنجگانہ کا نادر نمونہ تھے۔ انسانیت واسلام کے لیے ان کی تر پ اور انسانیت و مسلم کی بقا اور اس کی نشاق ثانیہ کے لیے ان کی دلسوزی کے بیثار شواہد ان کے اردواور فارس کلام ، ان کے بیانات و تقاریر اور ان کی انگریز کی اور اردو کی متعدد کی تحریل میں جابحا ملتے ہیں۔

اقبال کے اخذ وقبول کا میزان قرآنِ عیم اور سیرت النبی علی اللہ تھے۔ انہوں نے تاریخِ عالم اور تاریخِ اسلام کا بغور مطالعہ کیا۔ فکر مغرب اور فکر مشرق کا بھی تحقیقی و تنقیدی مطالعہ کیا اور افکارِ مغرب ومشرق اور تاریخِ اسلام کوت کی کسوٹی پر پر کھا۔ اس کے نتیج میں ان کے یہاں ایک مخصوص تصویرز مان اور تصویر تاریخ و تقدیر پیدا ہوا۔ انہوں نے نشاند ہی کی کہ قومیں کس طرح عروج حاصل کرتی ہیں اور پھر کون سے اسباب وعلل ان کے آزار اور پھر موت کا باعث بنتے ہیں۔ انہوں نے نظم ونثر دونوں میں ان امور کی نشاند ہی کی۔ نظم عالم' کی خوبیوں کی نشاند ہی کی۔ نظم عالم' کی خوبیوں کی نشاند ہی کے۔ بعد انہوں نے جہان نو کا تصور بھی پیش کیا۔

بانگ درا کے دورِسوم کی ابتدائی نظموں میں اقبال کی ایک مشہورنظم' گورستانِ شاہی' ہے۔اس بے مثال نظم میں اقبال نے کھا ہے کہ 'شرارے کے بیسم' اور' حسِ آتش سوار' کی طرح قوموں کی زندگی بھی اعتبار نہیں رکھتی ۔صفحہ ستی پرمختلف قوموں نے ظہور کیا اور پھرا کی مدت گزار نے کے بعد سطح ہستی سے نابود ہو گئیں۔اقبال کھتے ہیں ہے

اس زیاں خانے میں کوئی ملّتِ گردوں وقار اس قدر قوموں کی بربادی سے ہے خوگر جہاں ایک صورت پر نہیں رہتا کسی شے کو قرار ہے ہزاروں قافلوں سے آشنا یہ رہ گذر مصر و مابل مٹ گئے ماتی نشان تک بھی نہیں

رہ نہیں سکتی ابد تک بارِ دوشِ روزگار دیشا ہے اعتنائی سے ہے یہ منظر جہال دوق جہت سے ہے ترکیب مزاج روزگار چہتم کوہ نور نے دیکھے ہیں کتنے تاجور! دفتر ہستی میں ان کی داستاں تک بھی نہیں

آ دبایا مبر ایراں کو اجل کی شام نے عظمتِ یونان و روما لوٹ لی ایّام نے آو! مسلم بھی زمانے سے یونہی رخصت میرا آساں سے ابر آذاری اٹھا، برسا، گیا (۱)

اقبال ؒ نے قوموں کے زوال کے اسباب بھی بیان کیے۔ کہیں اقبال نے قوموں کی موت کومرگِ خودی کا نتیجہ قرار دیا ہے۔ کہیں مرکز سے جدائی کو اس کا سبب قرار دیا ہے۔ کہیں وحدت کی نفی اس کا باعث بنتی ہے۔ کہیں عمل سے دوری اور کہیں نفی نے اثبات کو اس مرگ کا ذمہ دار گھرایا گیا ہے۔ کہیں کر اری سے دست برداری اور کہیں آرز و کا ترک کرنا اس کا سبب بنتا ہے۔ قوموں کے زوال کے بیاسباب بظاہر مختلف ہیں مگر اصل میں ان کا تعلق افراد اور اقوام کی خودی سے ہے۔ افراد اور اقوام تب مرتی ہیں جب عرفان ، شعور اور خودی کی موت واقع ہوتی ہے۔ اس ضمن میں اقبال کے چند اردو اور فارسی اشعار ملاحظ فرمائیں۔ ضرب کلیم میں اقبال فرماتے ہیں ہے

سخت باریک ہیں امراضِ اُمُم کے اسباب کھول کر کہیے تو کرتا ہے بیاں کوتاہی! دینِ شیری میں غلاموں کے امام اور شیون دیکھتے ہیں فقط اک فلسفۂ روباہی! ہو اگر قوّتِ فرعون کی در پردہ مرید توم کے حق میں ہے لعنت وہ کلیم اللّٰہی (۲)

مندرجہ بالااشعار میں اقبالؒ نے نشاند ہی کی ہے جب کسی قوم کے رہنمااور پیشواذ ہنی طور پر کسی قوم کی غلامی قبول کر لیتے ہیں تووہ بزدل، کاہل،اور بے عمل ہوجاتے ہیں اوراپنی طرزِ فکراور طرزِ عمل کو دانشمندانہ قر اردیتے ہیں۔ یہی ڈبنی غلامی،اس قوم کی حقیقی اور ظاہری غلامی اور زوال کا سبب بن جاتی ہے۔

علامہ اقبالؓ 'ضربِ کِلیم' کے حصہ تعلیم وتربیت' میں شامل نظم' مرگِ خودی' میں فرماتے ہیں کنظم عالم میں ، اقوام ِمشرق واقوامِ مغرب میں ،امتِ مسلمہ میں جہاں کہیں بھی خرابیاں نظر آتی ہیں اس کی اصل وجہ مرگِ خودی ہے۔علامہ فرماتے ہیں ۔

خودی کی موت سے مغرب کا اندروں بے نور بدن کو ان کی موت سے مشرق ہے بنتلائے جذام خودی کی موت سے مشرق ہے بنتلائے جذام خودی کی موت سے مغرب کا اندروں جے بتب وتاب بدن عراق و عظام خودی کی موت سے ہندی شکستہ بالوں پر خودی کی موت سے ہندی شکستہ بالوں پر خرم ہوا مجبور کہ نیج کھائے مسلمان کا جامہ احرام! (۳)

خودی کی موت تمام خرابیوں کی جڑئے۔ جب انسان کا ضمیر مردہ ہوجائے ،اسے اپنی عزیبے فنس کا خیال ندر ہے تو وہ عارضی مفادات کی خاطر ، اپنی کم ہمتی ، بزد لی اور بے ملی کی بدولت غلامی کی ذات قبول کر لیتا ہے۔ یہی حال اقوام کا ہوتا ہے۔خودی کے استحکام سے افراد اور اقوام کوعروج حاصل ہوتا ہے جبکہ خودی کے زوال سے افراد اور اقوام نوال کا شکار ہوجاتے ہیں۔ اس ضمن میں کلامِ اقبال اردوو فارس سے چندا کیا شعار پیش خدمت ہیں:

بال جبريل:

مریدِ ہندی:

زندہ کے مشرق تری گفتار سے المتیں مرتی ہیں کس آزار ہے؟ پیررومی:

ہر ُ ھلاکِ امّتِ پیشیں کہ بود زانکہ بر جندل گماں بروند عود! (۴) ترجمہ:۔ ہر پہلی اُمت کی ہلاکت کا سبب یہ مُوا کہ اس نے (جمیکنے والے) پھرکوعُو د (خوشبودارلکڑی) سمجھ لیا تھا (یعنی اس نے نااہل کو اینار ہبر بنالیا اور اس کے ہاتھوں وہ اُمت ہلاک ہوگئی۔)

ضربِ کلیم:

کہ ہلاکئ اُمُم ہے یہ طریقِ نے نوازی! (۵)

نہ جدا رہے نوا گر تب و تابِ زندگی سے

قوموں کے لیے موت ہے مرکز سے جدائی! ہو صاحب مرکز تو خودی کیا ہے؟ خدائی! (۲) وہ ملّت روح جس کی لاسے آ گے بڑھنہیں سکتی! یقیں جانو ہوا لب ریز اس ملت کا پیانہ! (۷) اُم را از شہاں پائندہ تر داں نمی بنی کہ ایراں ماند و جم رفت؟ (۸)

پی چہ باید کرد اے اقوام شرق؟ باز روثن می شود ایام شرق (۹) ترجمہ:۔ تواے مشرق کی اقوام (اقوام مغرب کے خلم وستم سے بیخے کے لیے اور دوبارہ عروج حاصل کرنے ، کے لیے )اب کیا کرنا جاہیے؟ تا کہ شرق کے دن پھر روش ہو جائیں۔

امتے کز آرزو نیشے نخورد نقش او را فطرت از گیتی سترد (۱۰) ترجمه: بسقوم نے آرز وکا زخم نہ کھایاس کے قش کوفطرت نے زمانے ( کی تختی ) سے مٹادیا۔

ہر کہ از بندِ خودی وارُست، مُرد ہر کہ بابیگانگاں بیوست، مُرد (۱۱) ترجمه: - جوكوئي خودي كابندتو ژكرنكل گيا، موت سے ہمكنار مُواجوكوئي غيروں سے ل گياا بني شاخت كھو بيھا۔

چیست دیں؟ دریافتن اسرارِ خولیش زندگی مرگ است بے دیدارِ خولیش (۱۲) ترجمه: دین کیا ہے؟ اینے رازوں کو یانا۔وہ زندگی توموت ہے جس میں خود کودیکھا ہی نہیں۔

برگ و سازِ کائنات از وحدت است اندرین عالم حیات از وحدت است (۱۳) ترجمہ:۔ توحید ہی کا ئنات کی متاع ہے۔ دنیامیں زندگی اس توحید ہے، ہے۔

اُمّتال را در جہانِ بے ثبات نیست ممکن جز بکر ّاری حیات سرگذشتِ آلِ عثمال را نگر از فریبِ غریباں خونیں جگر تا ز کر اری نصیب داشتند در جهان دیگر علم افراشتند مسلم بندی چرا میدال گذاشت؟ بمت او بوی کراری نواشت (۱۴)

ا۔ ہرلمے تبدیل ہونے والے جہان کے اندرامتوں کے لیمسلسل کوشش کے بغیر زندہ رہناممکن نہیں۔ ۲۔ آل عثمان (ترکوں) کی سرگزشت پرفطرنظر ڈال۔وہ اہلِ مغرب کے مکروفریب سے زخم خوردہ ہیں۔ جب تك وه (آلعثمان)

س۔ کراری سے بہرہ وررہےانہوں نے دنیامیں عظمت کا حجنڈ ابلندر کھاہے۔

ہ۔ ہندی مسلمان کیوں میدان چھوڑ گیا؟ (وجہ یہ ہوئی کہ )اس نے ہمت کا مظاہرہ نہ کیا۔

ا قبال کاعبد حیات، ایک نوآ بادی دور میں بسر ہوا۔اس وقت یورا ہندوستان، یورامشرق اورافریقه،مغربی استعار کےخونی پنجوں میں جکڑا کراہ رہاتھا۔اقبال اپنے معاشرے،اپنے وطن،اپنی ملّت ،عالم انسانیت اورنظام عالم سے بھی مطمئن نہیں ہوئے۔وہ تبدیلی کی شدید خواہش رکھتے تھے۔علوم ہندوستان میں اپنے ہم وطنوں کی حالت زار کے بارے میں ان کی فکر مندی ملاحظہ فرما ئیں:

وطن کی فکر کر نادان! مصیبت آنے والی ہے تری بربادیوں کے مشورے ہیں آسانوں میں

تمهاری داستان تک بھی نہ ہوگی داستانوں میں (۱۵) نہ جھو گے تو مٹ جاؤ گے اے ہندوستان والو!

عہدا قبال میں بیشترمسلمعلاقے برطانوی،فرانسیسی اورروسی استعار کےغلام تھے۔مسلم اُمّیہ معاشی بدحالی، پس ماندگی اورمجموعی زوال وانحطاط کا شکارتھی۔ دنیا میں ہرطرف خودغرضی ، بےانصافی اورقوم برستی کا دور دورہ تھا۔ مادہ پرست استعاری طاقتوں کی باہمی رقابتوں ''بورپ کی جنگ عظیم ایک قیامت تھی جس نے پر انی دنیا کے نظام کو قریباً ہر پہلوسے فنا کردیا۔''(١٦)

مستقتل میں اس ہولنا ک صورتِ حال سے بیچنے کے لیے مجلسِ اقوام (League of Nations) قائم کی گئی۔ اقبال ان کی نیتوں کا فتور میں اس ہولنا ک صورتِ حال سے بیچنے کے لیے مجلسِ اقوام (League of Nations) قائم کی گئی۔ اقبال ان کی بیاعت قرار دیا۔ مجانب گئے۔ ان کی نگاہ میں بیادارہ استعاری طاقتوں نے اپنے عزائم کے لیے قائم کیا تھا۔ انہوں نے اسے گفن چوروں کی جماعت قرار دیا۔

من ازیں بیش ندانم کہ کفن دز دے چند بہر تقسیم قبور انجمنے ساختہ اند (۱۷)
ترجمہ:۔ میں اس سے زیادہ نہیں جانبا کہ بعض کفن چوروں نے مل کر قبروں کی تقسیم کی خاطر ایک انجمن بنا

ضربِکلیم کے پانچویں حصہ سیاسیات مشرق و مغرب کی ظم' جمعیت ِ اقوام' میں اقبال اس کے بارے میں لکھتے ہیں:

یچاری کئی روز سے دم توڑ رہی ہے ڈر ہے خیر بدنہ مرے منہ سے نکل جائے

تقدیر تو مبرم نظر آتی ہے ولیکن پیرانِ کلیسا کی دعا یہ ہے کہ ٹل جائے

ممکن ہے کہ یہ داشتہ پیرکِ افرنگ ابلیس کے تعویذ سے پچھ روز سنجل جائے! (۱۸)

اسی خمن میں اقبال نے ۲۰ جولائی ۱۹۳۷ء ومن فارکویرین کے نام ایک خط میں لکھا:

''ایشیا کے مسلمان سمجھ گئے ہیں کہ' جمعیتِ اقوام'ایک ایساائیگلوفرانسیسی ادارہ ہے جو کمز ورمسلم علاقوں کی تقسیم اور شکست وریخت کے لیے قائم کیا گیا ہے۔''(۱۹)

ا قبال کی بیرائے عین درست تھی۔مبینہ طور پراصلاحِ احوال کے لیے جمعیتِ اقوام کی تمام تر کوششیں دراصل طلم وزیادتی اور تشددو غارت گری کا ایک سلسلہ تھی۔ مُزئی وقو می تعصب اور لسانی ونسلی تفریق نے اقوام کی باہمی نفرتوں ، دشمنیوں اور آویز شوں میں اضافہ کر دیا۔ اس صورتِ حال کا بنیا دی سبب مادیت پربینی قوم پرسی کا وہ نظریہ تھا جس پر پورپ کے بھی سر ماییدار ملک کا ربند تھے۔

علامہ اقبالؒ نے اپنے کلام، تقاریر اور مضامین میں واضح انداز سے نسلی اور جغرافیائی قوم پرستی کی تر دید کی۔ انہوں نے یورپ کی جدید قوم پرستی کوڈیلو میٹک سازشوں کا منبع قرار دیا۔ اس سلسلے میں ان کا (غالباً) آخری مضمون 'جغرافیائی حدوداور مسلمان '، تصور ملّت اور قومیت کا فرق بخو بی واضح کرتا ہے۔ (۲۰)

کیم جنوری ۱۹۳۸ء کوریڈیائی پیغام میں اقبال نے سین کی خانہ جنگی کے حوالے سے بیسوال اٹھایا کہ اہلِ سین ایک ہی نسل ، قومیت، زبان اور مذہب کے باد جود ایک دوسر سے کا گلا کیوں کاٹ رہے ہیں؟ اور اپنی ہی ثقافت اور تدن کواپنے ہاتھوں ہر باد کرنے پر کیوں سلے ہوئے ہیں؟ علامہ اقبال اس سے پینتیجہ اخذ کرتے ہیں کہ قومیت کی بنیا دیرتشکیل پذیرا تحاد بھی ایک مضبوط قوت نہیں بن سکتا۔ (۲۱)

ہر باا قتد ارملک اورخصوصاً یورپی تو توں کا دستور رہا ہے کہ جب کسی کمز وراور لا چار ملک پرغاصبا نہ قبضہ جمانا ہوتو یہ بہا نہ پیش کرتی ہیں کہ اس کو متمدن بنانا ہے۔اس بہانے سے یورپی اقوام لوٹ مارکرتی ہیں اور کمز ورممالک پر قبضہ کر لیتی ہیں۔ابی سینا، اٹلی، فلسطین، شام، عواق اسی طرح کی ہولنا کی کا شکار ہوئے۔علامہ اقبال نے یورپ کے دعوی تہذیب و تمدن پر بے پناہ چوٹیں کسی ہیں۔ضربِ کلیم کی نظم 'ابی سینا' میں اقبال کہتے ہیں:

یورپ کے کرگسوں کو نہیں ہے ابھی خبر ہے گتی زہر ناک ابی سینا کی لاش!

ہونے کو ہے یہ مردہ دیرینہ قاش قاش!

ہزادت کری جہاں میں ہے اقوام کی معاش!

ہر گرگ کو ہے برّہ معصوم کی تلاش

اے وائے آبروئے کلیسا کا آبنہ روما نے کر دیا سرِ بازار پاش پاش!

#### پیر کلیسیا! یہ حقیقت ہے دلخراش! (۲۲)

علامه اقبال یه نظام، اشراکی تهذیب وسیاست، پورپ کی ملوکیت، جمهوریت، سر ماید داراند نظام، اشتراکیت اور فاشزم کا تحقیق و تنقیدی جائزه لیا۔ ان کی خرابیوں کی نشاندہ ہی اور مذمت کی ۔ ساتھ ہی انہوں نے اسلامی نقطہ نظر سے اسلامی جمہوری روحانی نظام، اسلامی نظام سیاست، اسلامی نظام تهذیب و تدن، اسلامی نظام معیشت پیش کیا اور تمام اہلِ دنیا کوعموماً اور اہلِ اسلام کوخصوصاً ان کے مطابق دعوتے فکر عمل دی۔

اقبال نظم طلوع اسلام میں مغربی تہذیب وتدن اور نظام سیاست وسر مایدداری پر نقید کرتے ہوئے کہتے ہیں ہے۔

ابھی تک آدمی، صید زبونِ شہریاری ہے قیامت ہے کہ انساں نوع انساں کا شکاری ہے!

نظر کو خیرہ کرتی ہے چمک تہذیب حاضر کی بیصناعی مگر جھوٹے نگوں کی ریزہ کاری ہے!

وہ حکمتِ ناز تھا جس پرخرد مندانِ مغرب کو ہوئی کے پنجبر خونیں میں تینج کار زاری ہے!

تدبر کی فسوں کاری ہے محکم ہو نہیں سکتا جہاں میں جس تمدّن کی بنا سرمایہ داری ہے (۲۳)

ا قبالؒ نے اقوامِ عالم ،خصوصاً اقوامِ مغرب کو پیغام دیا کہ اسلام ، دین فطرت ہے۔ اسلام سب انسانوں کومجت ، اخوت ، سلامتی اور امن سے مل جل کررہنے کا درس دیتا ہے۔ جمعیت اقوام کے بجائے امن سے مل جل کررہنے کا درس دیتا ہے۔ جمعیت اقوام کے بجائے اسلامی اصولوں کے مطابق قائم ہونے والی جمعیت آ دم کی بدولت ہی عالمی امن اور سلامتی کو بینی بنایا جا سکتا ہے۔ضربِ کلیم کی نظم مکمیّہ اور جنیوا میں اقبال کہتے ہیں ہے

اس دور میں اقوام کی صحبت بھی ہوئی عام پوشیدہ نگاہوں سے رہی وحدتِ آدم!
تفریقِ ملل حکمتِ افرنگ کا مقصود اسلام کا مقصود فقط ملّت آدم!
مکّے نے دیا خاکِ جنیوا کو یہ پیغام جمعیتِ اقوام کہ جمعیتِ آدم؟ (۲۲۲)
ضربِکلیم کے حصة تعلیم و تربیت میں اقبال نے مغربی تہذیب کی خامیوں کی نشاندہی کی ہے۔ اس ضمن میں اس حصہ میں شامل نظمیں اقوام

ضربِ کلیم کے حصیفیلیم وتربیت میںا قبال نے مغربی تہذیب کی خامیوں کی نشاندہی کی ہے۔اس صمن میںاس حصہ میں شامل نظمین'اقوامِ مشرق''مغربی تہذیب'اور نعصرِ حاضر'خصوصی طور پر دعوتِ فکر دیتی ہیں۔ نتا

نظم'اقوام مشرق' میں اقبال کہتے ہیں کہ اقوامِ مشرق اندھا دھند مغربی تہذیب کی پیروی کررہی ہیں۔غلامی اورتقلید کی وجہ سے انہیں صحیح تحقیقی اور تنقیدی شعور حاصل نہیں ہے۔ بیاس حقیقت سے آگاہ نہیں ہیں کہ مغربی تہذیب وتدن خود قریب الاختیام ہے۔علامہ کہتے ہیں ہے

کہتے ہیں ۔ نظر آتے نہیں بے پردہ حقائق اُن کو آئکھ جن کی ہوئی محکوی و تقلید سے کور زندہ کر سکتی ہے ایران و عرب کو کیوئکر یہ فرنگی مدنیت کہ جو ہے خود لپ گور! (۲۵) علامہ کہتے ہیں کہ مغربی تہذیب، لادینیت اور مادیت کا شکار ہے۔ یہ بے حیائی پرمبنی تہذیب ہے۔اس سے اعلیٰ ذوق، اعلیٰ فکر اور

تطہیر قلب ونظر حاصل نہیں ہو سکتے

فسادِ قلب و نظر ہے فرنگ کی تہذیب کہ روح اس مدنیت کی رہ سکی نہ عفیف رہے نہ دوح میں پاکیزگی توہے ناپید ضمیر پاک و خیالِ بلند و ذوقِ لطیف! (۲۱) نظم فقصرِ حاضر میں اقبال نے اہلِ مغرب کے ساتھ اہلِ مشرق کی علمی وفکری کمزوریوں کی بھی نشاندہی کی ہے۔اقبال کہتے ہیں ۔ پختہ افکار کہاں ڈھونڈ نے جائے کوئی اس زمانے کی ہوا رکھتی ہے ہر چیز کو خام! مدرسہ عقل کو آزاد توکرتا ہے مگر چھوڑ جاتا ہے خیالات کو بے ربط و نظام! مردہ لا دینی افکار سے افرنگ میں عشق عقل بے ربطی افکار سے مشرق میں غلام!

مغربی تہذیب میں آزادی نسواں کے نام پرعورت کا نقدس پامال کیا گیا۔اہلِ مغرب چاہتے تھے کہ اہلِ مشرق بھی ان کی تہذیبی خرابیوں کا شکار ہوں۔اس لیے انہوں نے اہلِ مشرق بھی ان کی تہذیبی خرابیوں کا شکار ہوں۔اس لیے انہوں نے اہلِ مشرق بنصوصاً مسلمانوں پراعتراض کیا کہ اہلِ اسلام عورت کواس کا جائز مقام نہیں دیتے۔ اقبال نے فلسفۂ قرآن کی رُوسے عورت کی اہمیت اور قدر و قیت بیان کی۔ضربِ کلیم کے حصہ عُورت میں انہوں نے مردِ فرنگ، ایک سوال، پردہ ،خلوت ،عورت ،آزادی نسواں ،عورت کی حفاظت اور عورت اور تعلیم کے عنوانات سے اظہار خیال کیا ہے نظم عورت میں عورت کی اہمیت اور قدر و قیت بیان کرتے ہوئے علامہ کلھتے ہیں ہے۔

وجودِ زن سے ہے تصویرِ کا نئات میں رنگ اسی کے ساز سے ہے زندگی کا سوزِ دروں شرف میں بڑھ کے ثریّا سے مشتِ خاک اس کی کہ ہر شرف ہے اُسی دُرج کا دُرِ مکنوں! مکالماتِ فلاطوں نہ لکھ سکی لیکن اسی کے شعلے سے ٹوٹا شرارِ افلاطوں! (۲۸)

ا قبالُ شرعی حدود کے مطابق آزادی نسواں کے قائل تھے۔اس کے ساتھ ہی وہ اس حقیقت کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ مردنسوانیتِ زن کا محافظ اور نگہبان ہے۔ جوقوم عورت کو باعزت و باوقار مقام نہیں دیتی اور اُس کی ناموس کی حفاظت نہیں کرتی وہ قوم جلد ذلت اور زوال کا شکار ہوجاتی ہے۔علامہ کے درج ذیل دواشعار اس حصہ میں شامل تمام نظموں کالب لباب قرار دیے جاسکتے ہیں۔علامہ لکھتے ہیں

نے پردہ ، نہ تعلیم ،نگ ہو کہ پرانی نسوانیتِ زن کا نگہبان ہے فقط مرد جس قوم نے اس زندہ حقیقت کو نہ پایا اس قوم کا خورشید بہت جلد ہوا زرد (۲۹)

علامها قبالؓ نے سامراجیت اورنوآ بادیات کے ہتھکنڈوں کو بےنقاب کیا۔انہوں نے مغربی ومشرقی تہذیب کی خرابیوں کی نشاندہی کی اور ان کی اصلاح کے لیے دین اسلام کی روسے عصر حاضر میں قابلِ عمل تجاویز پیش کی۔اس ضمن میں پروفیسر فتح محمد ککھتے ہیں:

''وہ (علامہا قبالؓ) مغرب کے علم وحکمت کے خالف نہیں ہیں بلکہ مغرب کی سیاسی اور تجارتی لوٹ ماراور مغرب کے اخلاقی اور تمدنی زوال کے سخت گیرنقاد ہیں .........''(۴۰)

سر ماید دارانہ نظام کے خلاف رقیمل کے طور پراشتراکی نظام سامنے آیا۔اس نظام کی بنیاد مساواتِ شکم کر ہے۔اشتراکی نظام نے سر ماید دارانہ نظام کی خرابیوں کو دور کیا مگر لا دینیت اور دہریت کی وجہ سے بیڈلا سے الا (نفی سے اثبات) کی طرف نہ بڑھ سکا۔جلد ہی اس نظام میں بھی ملوکیت اور سر ماید دارانہ نظام کی خرابیاں پیدا ہونے لگیں۔اقبال نے سر ماید داری اور اشتراکیت دونوں کو افراط و تفریط کا شکار قرار دیا۔ جاوید نامہ میں جمال الدین افغانی کی زبانی وہ کہتے ہیں ہے

م دو را جال ناصبور و ناظلیب مر دو یزدال ناشناس، آدم فریب! زندگی این را خروج آل را خراج درمیانِ این دو سنگ آدم زجاج! این به علم و دین و فن آرد شکست آل برد جال را زتن، نال را ز دست غرق دبیرم مر دو را در آب و گل مر دو را تن روش و تاریک دل! (۳۱) ترجم:

- ا۔ (اشتراکیت اور ملوکیت) دونوں کی جان غیر مطمئن اور بے چین ہے۔ دونوں حق ناشناس ہیں، آ دم کو فریب دیتے ہیں۔
- ۲۔ اشتراکیت کے لیے زندگی بغاوت ہے، ملوکیت کے لیے خراج (ٹیکس) ہے۔ ان دو پھروں کے درمیان آ دم ثیشے کی مانند پس رہاہے۔
- س۔ اشتراکیت علم نظر بیاورآرٹ سے شکست دیتی ہےاوروہ دوسری ملوکیت بدن سے جان اور ہاتھ سے روٹی چھین لیتی ہے۔

تےشاعرِمترق ہم۔ میں نے دونوں کو مادیت میں گم دیکھا ہے، دونوں (اشتراکیت اورملوکیت) بدن کوروثن اور دل کو

ا قبال نے نشا ندہی کی کہ مساوات کا حقیق سرچشمہ کم نہیں بلکہ دل ہے۔ دنیا میں حقیقی ،سماجی اور معاشی مساوات دین اسلام کی روسے ہی قائم کی جاسکتی ہے۔اس شمن میں قبال اینے ایک بیان میں (9 مارچ ۱۹۳۸ کو) کہتے ہیں:

''نبوتِ محدید کی غایت الغایات بیه ہے کہ ایک بیئت اجماعیہ انسانیہ قائم کی جائے ...... برالفاظ دیگریوں کہیے کہ بنی نوع انسان کی اقوام کو، باو جود شعوب وقبائل اورالوان والسنه کے اختلا فات کوتسلیم کر لینے کے ،ان تمام آلود گیوں سے منز ہ کیا جائے جوزبان ،مکان ،وطن ،قوم ،نسل ، نسب،اورملک وغیرہ کے نامول سےموصوم کی جاتی ہیںاوراس طرح اس پیکرِ خاکی کووہ ملکوتی تخیل عطا کیا جائے جواپنے وقت کے ہر لحطے میں 'ابدیت' سے ہم کنارر ہتا ہے۔ بیہ ہے مقام ثمری ، بیہ ہے نصب العین ملت اسلامیہ کا ،اس کی بلندیوں تک پہنچنے میں معلوم نہیں حضرتِ انسان کوکنی صدیال لگیں ـ ''(۳۲)

ضربِ کلیم کے پانچویں باب میں'سیاسیات مشرق ومغرب' کے عنوان کے تحت پینیتیں چھوٹی نظمیں دی گئی ہیں۔ان میں سے 'اشترا کیت'،' کارل مارکس کی آ واز'،'بُلشو یک روس' کےعنوان سے تین نظموں میں اشترا کیت کی خوبیوں و خامیوں اور سر مایہ داری اور ملوکیت براس کی پورش کا جائزہ لیا گیا ہے۔نظم' اشترا کیت' کے آخری دوشعروں میں اقبال بیان کرتے ہیں کہ سر مابیو محنت کی آویزیش کا بہترین حل قرآن یاک میں دیا گیاہے۔علامہ لکھتے ہیں ہے

الله کرے تجھ کو عطا حدّت کردار قرآن میں ہو غوطہ زن اے مردِ مسلمان جو حرفِ 'قُلِ الْعَفُو' مين يوشيده ہے اب تک اس دَور مين شايد وه حقيقت ہو نمودار! (٣٣)

نظم'مسولینی میں اقبال بڑےخوبصورت انداز سے سر مایپردارانہ نظام اوراشتر اکیت کا تقابل و جائزہ پیش کرتے ہیں۔اس نظم میں مسولینی اینے حریفوں (انگریز اورفرانسیسیوں) ہے کہتا ہے کہتم میرے سودائے ملوکیت کو کیوںٹھکراتے ہو یتم نے تواس سے کہیں بڑھ کر مظالم کیے ہیں تم نے غریب قوموں کولوٹا ہے۔ کمز ورحکومتوں کوتا خت وتاراج کیا ہے۔

میرے سودائے ملوکیت کو ٹھکراتے ہوتم تم نے کیا توڑ نہیں کمزور قوموں کے زخاج؟ آلِ سِنرر چوبِ نَے کی آبیاری میں رہے اور تم دنیا کے بنجر بھی نہ چھوڑو بے خراج! تم نے لوٹی کشت دہقاں! تم نے دہقاں آج! (۳۴) پردهٔ تہذیب میں غارت گری، آدم کشی

ا قبال کے نز دیک بورپی سیاست ابلیسی خصوصیات کی حامل ہے۔ بورپ کے جمہوری نظام میں انسانوں کو گنا تو جاتا ہے مگر تو لانہیں

اس راز کو اک مردِ فرنگی نے کیا فاش! ہر چند کہ دانا اسے کھولا نہیں کرتے بندوں کو گنا کرتے ہیں تولانہیں کرتے (۳۵) جمہوریت اک طر نِه حکومت ہے کہ جس میں

اہل مغرب کلیسا کوتشلیم نہیں کرتے ،مگر جب کہیں مفاداورغرض ہواورکسی جگہاستحصال کے لیے جواز فراہم کرنا ہوتو کلیسا کوآ گے کر دیتے ہیں۔ بیاصلاح وتدن کے نام سے فتنہ وفساد پھیلاتے ہیں اور افراد واقوام کا استحصال کرتے ہیں نظم ُلا دین سیاست ٔ میں اقبال فرماتے ہیں ہے

جو بات حق ہو وہ مجھ سے چھپی نہیں رہتی خدا نے مجھ کو دیا ہے دل خبیر و بھیر کنیز اهرمن و دول نهاد و مُرده ضمیر مری نگاہ میں ہے یہ ساست لا دس فرنگیوں کی سیاست ہے دیو بے زنجیر ہوئی ہے ترکِ کلیسا سے حاکمی آزاد تو ہیں ہراول لشکر کلیسیا کے سفیر! (۳۲) متاعِ غیر یہ ہوتی ہے جب نظر اس کی

فرنگی اقوام نے تہذیب وتدن اور اصلاح وتر قی کے نام پرایسے پروگرام وضع کیے جن کا مقصد ایشیا والوں کواپنے ندہب اور روایات سے بیگا نہ کرنا ہے نظم 'نصیحت' میں ایک فرنگی اپنے فرزند کونصیحت کرتا ہے کہ محکوم کی خودی کو تیز اب میں ڈال کرملائم کرلو۔اس کے بعد جدھر چاہوا سے چھیرلو۔

تا ثیر میں اکسیر سے بڑھ کر ہے یہ تیزاب سونے کا ہمالہ ہو تو مٹی کا ہے اک ڈھیر! (۳۷) نظم' ابلیس کا فرمان اپنے سیاسی فرزندوں کے نام' میں اقبال نے نہایت خوبصورت انداز سے اہلِ مغرب کے مکروفریب پرمبنی سیاسی ہتھکنڈوں کا ذکر کیا ہے ہے

لا کر برہمنوں کو سیاست کے پیج میں زناریوں کو دَیرِ کہن سے نکال دو!
وہ فاقہ کش کہ موت سے ڈرتا نہیں ذرا روحِ محمد علیق اس کے بدن سے نکال دو!
فکرِ عرب کو دے کے فرکل تخیلات اسلام کو ججاز و بمن سے نکال دو!
افغانیوں کی غیرتِ دیں کا ہے یہ علاج مُلّا کو ان کے کوہ و دمن سے نکال دو (۲۸)
اہلِ حرم سے ان کی روایات چین لو آہو کو مرغزارِ خُتن سے نکال دو (۲۸)

اہلِ اسلام کو کفر اور طاغوتی قوتوں کے مکر وفریب ہے آگاہ کرنے کے علاوہ اقبال نے مکت بیضا کے زوال کا تجزیہ کرتے ہوئے اسے کشتۂ سلطانی وملائی و پیری قرار دیا۔خلافت کے ملوکیت میں تبدیل ہونے سے مکت اسلامیہ میں کی کمزوریاں پیدا ہو گئیں شخصی آزادی اور حریب فکر پرکاری ضرب لگی۔اس کے نتیج میں علمائے سواوران کی خانہ ساز اور خانہ زادتا ویلات کا سیلاب آیا۔اس کے ساتھ دنیا بیزاری اور فناومنزلت کے تصورات نے جسر ملت کو گھن کی طرح جا ٹنا شروع کیا۔ دین، دنیا طلمی اور جاہ اندوزی کا ایک ذریعہ بن گیا۔ فنیج امت بہت سے گروہوں میں بٹ کر داخلی حرارت سے محروم ہوگئی۔

ا قبال نے امتِ مسلمہ کو اس کے زوال کے اسباب سے آگاہ کیا۔ اہلِ مغرب کی بے جاپیروی سے روکا۔ انہیں اہلِ مغرب کی چا چالبازیوں اور مکاریوں سے آگاہ کیا۔ انفرادی خودی اور اجتماعی خودی کے استحکام سے جہانِ تازہ کی تخلیق کا درس دیا۔ انہیں آگاہ کیا کہ ہمارے نبی کریم عظیمی خاتم الانبیاء ہیں اور ہم خاتم الامم ہیں

رونق از ما محفلِ ایام را او رسل را ختم و ما اقوام را (۳۹) ترجمہ:۔ ابزمانے کی مجلس میں رونق ہمارے ہی دم سے رہے گی۔ ہمارے رسول علیقی رسولوں کے خاتم ہیں، ہم قوموں کے خاتم ہیں۔

انہوں نے واضح کیا کہ خاتم الامم ہونے کی حیثیت سے اس المتِ آخریں پر بھاری روحانی ، اخلاقی ، تہذیبی اور ساجی ذمہ داریاں عائد ہوتی ہیں۔ انہوں نے اسلام میں اجتہاد کی ضرورت ، ملت کی معاشی اصلاح اور سر مایہ داری کے خاتمے پر زور دیا۔ اس ضمن میں ان کا چھٹا خطبہ لائقِ توجہ ہے۔ انہوں نے اجتہاد کے لیے قرآن میں غوط زنی اور تعلیماتِ اسلامی سے بخوبی آگاہ ہونے کی شرط لگائی اور معاشی اصلاح کے لیے اسلام کے نظام زکاوۃ وصد قات کی تجدیدِ نوکی طرف ہماری توجہ مبذول کرائی ۔ تصوف کی تجی روح کو بے نقاب کیا۔ انہوں نے اہلِ اسلام کو جہان تازہ کے لیے پُر امیدر ہے اور مسلسل جدو جہد کرنے کا درس دیا ہے۔

مُسلماں کو مسلماں کر دیا طوفانِ مغرب نے تلاظم ہائے دریا ہی سے ہے گوہر کی سیرانی (۴۰) اگر عثانیوں پر کوہِ غم ٹوٹا تو کیا غم ہے کہ خونِ صد ہزار انجم سے ہوتی ہے سحر پیدا! جہانبانی سے ہے دشوار تر کارِ جہاں بینی جگرخون ہوتو چشم دل میں ہوتی ہے نظر پیدا! (۴۱) اسلم میں میں میں انہوں نراطاعت الہی اور ضط نفس کا درس دیا۔ جہد مسلسل اور عمل پیہم کی تلقین کی۔اس کے ساتھ ہی

ا قبال رجائیت پیند تھے۔انہوں نے اطاعتِ الٰہی اور ضبطِ نفس کا درس دیا۔ چہدِ مسکسل اور عملِ پیہم کی تلقین کی۔اس کے ساتھ ہی انہوں نے اچھے مستقبل کے بارے میں پُر امیدر ہنے کا درس دیا۔ جناب راغب حسن کے نام ۲۸ رمنی ۱۹۸۱ء کوایک خط میں لکھتے ہیں:

''مدت ہوئی میں نےخواب دیکھاتھا کہ ایک سیاہ لوش فوج عربی گھوڑوں پر سوار ہے۔ جھے تفہیم ہوئی کہ پیلائکہ ہیں۔میرےزدیک اس کی تعبیر ہیہے کہ ممالکِ اسلامیہ میں کوئی جدید تحریک پیدا ہونے والی ہے۔عربی گھوڑے سے مرادرُ وحِ اسلاف ہے۔''(۴۲)

بروفیسرمحرا کبرمنیر کے نام ایک خط میں لکھتے ہیں:

''مغربی اوروسطی ایشیا کی قومیں اگر متحد ہو گئیں تو خی جا ئیں گی اوراگران کے اختلافات کا تصفیہ نہ ہوسکا تو اللہ حافظ ہے۔مضامینِ اتحاد کی سخت ضرورت ہے۔میرانم ہی عقیدہ بہی ہے کہ اتحاد ہوگا اور دنیا پھرا یک دفعہ جلال اسلامی کا نظارہ دیکھے گی'' (۴۳)

علامها قبالؓ نے اکبرالہ آبادی کے نام ۱۹۱۱ء کے ایک خط میں لکھا:

''ترکوں کی فتح کا مژدہ جانفزا پہنچا۔مسرت ہوئی مگر اس کا کیا علاج کہ دل کو پھر بھی اطمینان نہیں ہوتا۔معلوم نہیں روح کیا چاہتی ہے اورآنکھوں کو کس نظار کے ہوں ہے۔''(۴۴

ا قبال کوایک عالم گیراسلامی انقلاب بر کامل یقین تھا۔ گفتا را قبال میں درج ہے۔علامہ اقبال ؒ نے فر مایا تھا:

''اسلام ایک عالم گیرسلطنت کایقیناً منتظر ہے جونسلی امتیازات سے بالاتر ہوگی اورجس میں شخصی اور مطلق العنان بادشا ہوں اور سرما میداروں کی گئو بائش نہ ہوگی۔ دنیا کا تجربہ خودالیں سلطنت پیدا کر دیگا۔ غیر مسلموں کی نگاہ میں شاید میخض خواب ہو، کین مسلمانوں کا بیابمان ہے'' (۵۵) ایک اور موقع برانمہوں نے فر مایا:

''اس وقت جوتو نیں دنیا میں کار فرما ہیں ، اُن میں ہے اکثر اسلام کے خلاف کا م کررہی ہیں لیکن لِیُظُهِوَ وَ عَلَی اللَّذِینِ مُحلِّلِه کے دعوے پر میراایمان ہے کہ انجام کاراسلام کی قوتیں کامیاب اور فائز ہوں گی''(۴۷)

بانك درا (۱۹۲۴) على علامه قبال في عالمكراسلامي انقلاب كي نويداس طرح سدى ہے:

آساں ہو گا سحر کے نور سے آئینہ پوش اور ظلمت رات کی سیماب پا ہو جائے گی اس قدر ہو گی ترخم آفریں بادِ بہار کہتِ خوابیدہ غنچ کی نوا ہو جائے گی پھر دلوں کو یاد آ جائے گا پیغامِ ہجود پھر جبیں خاکِ حرم سے آشنا ہو جائے گی! شب گریزاں ہو گی آخر جلوہ خورشید سے! یہ چمن معمور ہو گا نغمہُ توحید سے!! (۲۵)

ا قبالؓ نے امتِ مسلمہ کے لیے جہانِ نونتمبر کرنے کے لیے جوافکار پیش کیے اورعملی کوششیں کی ان کونتین دائروں میں تقسیم کیا جاسکتا

ہے: ا۔ فرد کی تعمیر سیرت

۲۔ فکرومل کی اصلاح

س۔ یا کتان کا تصور اور اس کے لیے ملی جدوجہد

معاشرہ کی اصلاح کے لیے ضروری ہے کہ افرادا پنی اصلاح پر توجید یں۔اس صمن میں علامہ اقبال ُفر ماتے ہیں: ''دنیامیں کسی قوم کی اصلاح نہیں ہوسکتی جب تک اس قوم کے افرادا پی ذاتی اصلاح کی طرف توجیند دیں' (۴۸)

انہوں نے شذرات میں ایک جگه برلکھاہے:

"Character is the invisible force which determines the destinations of the nations" ( )

انہوں نے اخلاقی تربیت کے لیےاطاعتِ الٰہی ،ضبط ونفس اور نیابتِ الٰہی کے مراحل پرمشتمل خودی کا تصور پیش کیا۔انہوں نے کہا: اطاعت بجالانے کے لیے مذہب بے صد ضروری چیز ہے۔ (۵۰)

ندہب کی مضبوط گرفت ہمیں بھٹلنے اور گمراہ ہونے سے بچاتی ہے۔ اگر بیگرفت ڈھیلی پڑی تو ہم کہیں کے نہ رہیں گے۔ شاید ہمارا انجام وہی ہوجو یہودیوں کا ہوا۔ (۵۱)

ندہب کی تفہیم کے لیے قرآن علیم اساسی حیثیت رکھتاہے

قرآن میں ہوغوطہ زن اے مردِ مسلماں اللہ کرے تھے کو عطا جدّتِ کردار (۵۲) انہوں نے ایک بارنو جوانوں کونخاطب ہوکر کہا:

''یا در کھومسلمانوں کے لیے جائے پناہ صرف قرآن کریم ہے۔۔۔۔۔۔ میں اس گھر کوصد ہزار تحسین کے قابل سمجھتا ہوں جس گھر سے علی اصبح تلاوتِ قرآن مجید کی آواز آئے۔''(۵۳)

''قرآن مجید کاصرف مطالعه بی نه کیا کروبلکهاس کوسیجینے کی کوشش کرو۔'' (۵۴)

قرآنی تعلیمات کے حوالے سے اقبال ؓ نے فرائض کی ادائیگی ،نوافل کے اہتمام ،شب بیداری ، تبجد کے اہتمام کو مستحسن قرار دیا کہ بیہ اہتمام مسلمان کے اندراخلاقِ حسنہ پیدا کرتا ہے۔ (۵۵)

انہوں نے اسوۂ حسنہ کو پیش نظرر کھنے کی تلقین کی۔اس کے ساتھ انہوں نے عشق اور فقر کی ضرورت واہمیت پر بھی زور دیا۔ خوار جہاں میں مجھی ہو نہیں سکتی وہ قوم عشق ہو جس کا جسور، فقر ہو جس کا غیور! (۵۲) فرد کے اندر بیصفات پیدا ہوجا کیں تو وہ مردِمون کا روپ اختیار کر لیتا ہے۔

ضربِ گلیم میں علامہ اقبالؓ نے سیاسی ، نہ ہبی ، ملی اور معاشرتی مسائل کاحل پیش کیا ہے۔ان مسائل کے بابت علامہ کے جواہرِ افکار قولِ فیصل کا حکم رکھتے ہیں۔

خودی علامہ اقبال کا پیش کردہ بنیادی فلسفۂ حیات ہے۔خودی کی تنجیل سے انسان، مردِمومن (مردِکامل) بن کرنیابتِ الہیہ کے مقام پر فائز ہوجا تا ہے۔ضربِ کلیم کے تمام حصوں میں شامل کلام میں بھی، علامہ اقبال کے دیگر کلام کی طرح انفرادی واجتاعی خودی کی ضرورت واہمیت بیان کی گئی ہے۔ اس کی تکمیل کے لیے اخلاقِ حسنہ کی نشاندہی کی گئی ہے اوراس کی تکمیل کی راہ میں حائل اخلاقِ ذیلہ کا ذکر بھی کیا گیا ہے۔ فلسفۂ خودی کی تعلیم پر مینی بہترین نظم کو الدالا اللہ ہے۔ بیظم سات اشعار پر مشتمل ہے اور حکمت ومعارف کا بہتا ہوا دریا ہے۔ بیا گیا ہے۔ بیا سیخہ موضوع، اسلوب اورلب وابجہ کے اعتبار سے ایک مکمل نظم ہے۔ اس میں بلند پا پیا افکار اور شعری محان کلمہ طیبہ کو اللہ الا اللہ مجمد حقائق نگاری اور اردوفلسفہ طرازی کے لواظ سے اسے ضربِ کلیم کی بہترین ظم قرار دیا جاسکتا ہے۔ اس نظم کا عنوان کلمہ طیبہ کو الدالا اللہ مجمد رسول اللہ کیا ہے۔

تو حید کی بدولت انسان غیب کے ساتھ اپناتعلق جوڑتا ہے اور غیب پرایمان لانے سے انسان کی خفیہ صلاحیتیں بیدار ہوجاتی ہیں۔ عقیدہ رسالت کی بدولت نبی کریم علی کے مبارک ہستی سے روحانی رشتہ قائم ہوجاتا ہے اور آپ علی سے محبت وعشق اور آپ کے اتباع کی بدولت خودی پیکیل یاجاتی ہے۔

نظم ال الدالا الله کے مختلف اشعار مختلف پیرائے اور انداز سے خودی اور تو حید کا تعلق ،عہدِ حاضر کی بت پرسی اور کسی نئے ابرا ہیم کی ضرورت ، دنیاوی زندگی کا فریپ نظر ، مال و دولت کی بے ملائے گئے ، عقل وفر دکی تہی دامنی ، تو حید کی ابدیت اور مسلمانوں کی گمراہی جیسے موضوعات کا احاطہ کیا گیا ہے۔ اس نظم میں علامہ اقبال فر ماتے ہیں :

 انسانی کے مقام پر فائز نہیں ہوسکتا۔علامہ اقبال ؓ نے انسان کواس کی عظمت سے آگاہ کرنے کے لیے مختلف پیرائے اور حوالوں سے اس کے مقصدِ حیات کا ذکر کیا ہے۔ اس کی خوابیدہ، روحانی صلاحیتوں کا ذکر کیا ہے اور اس جبدِ مسلسل اور عملِ چیہم کی بدولت مقصود ومطلوب مقامِ عظمت پر فائز ہونے کا درس دیا ہے۔ اس کی ایک نہایت اعلیٰ اور اچھی مثال نظم 'معراج' ہے۔علامہ لکھتے ہیں ہے

دے ولولۂ شوق جے لذّتِ پرواز کر سکتاً ہے وہ ذرّہ مہ و مہر کو تاراج! مشکل نہیں یارانِ چن! معرکۂ باز پُرسوز اگر ہو نفسِ سینۂ درّاج! ناوک ہے مسلماں! ہدف اس کا ہے ثریّا ہے سرِّ سرا پردہ جاں نکھۂ معراج تو معنی وَافْجُم نہ سمجھا تو عجب کیا ہے تیرا مدوجزر ابھی عاند کا مختاج (۵۸)

فکری پہلوسے بنظم بہت بلند پایہ ہے۔ بنظم ہر مسلمان کوعظمتِ انسانی سے اوراس پر فائز ہونے کے راستے بعنی اطاعتِ البی اور اطاعتِ بی کریم علی ہے۔ کی شرورت اورا ہمیت کی نشاند ہی کرتی ہے۔ معراج زمان ومکان کی حقیقت اوراس کی کمل تسخیر کی آئیندوار ہے۔ علامہ اقبال نے مردِمومن کے لیے اپن نظم ونثر میں کی اصطلاحیں استعال کی ہیں۔ مثلًا انسانِ کامل، مردِملمان، مردِ آزاد، قلندر، فقیر، ورویش اور نائب حق، وغیرہ۔ یہ سب معنوی اعتبار سے ایک ہی مفہوم کی حامل ہیں اور ان سے مراد انسانِ کامل ہی ہے۔ اقبال نے مردِ مومن کی اصطلاح، مردِکامل کے لیے استعال کی ہے کیونکہ اسلام ہی ایسا دین ہے جواعلی تعلیمات کی بدولت اپنے ہیرووں کو مادی اور روحانی بلند یوں تک پہنچاسکتا ہے اور بیضابط حیات انسانی فطرت کے عین مطابق بھی ہے۔ مردِمومن نائبِ خدا اور خلیفۃ اللہ ہے۔ وہ ہی مخلیقِ کا مُنات کا مقصودِ حقیقی اور انسانِ کامل ہے۔ وہ ان تمام اوصاف و کمالات سے متصف ہے، جومشیتِ الہی میں اس کے لیے امانت رکھے گئے اور جن کی بدولت اسے احسن التقویم کے معزز لقب سے نواز اگیا۔ اقبال نے اپنی شاعری میں مردِمومن کی گونا گوں صفات کا ذکر کیا ہے۔ بلکہ جہال کہیں خودی یا تربیتِ خودی کا ذکر آیا ہے وہاں اس سے مرادا سے انسانوں کی روحانی تربیت ہی ہے جو کملی خودی کے بعدم دِمومن کہلانے نے مستحق ہیں۔

ا قبال نے انفرادی خودی کے ساتھ تعمیرِ معاشرہ کے لیے اجتماعی خودی یا بےخودی کا تصور بھی پیش کیا۔ انہوں نے علمائے مذہب، صوفیہ اور نو جوانوں کومتوجہ کیا کہ وہ آگے بڑھ کر جہانِ نوکی تعمیر کے لیے، اسلامی نشاق ثانیہ کی تحریک میں اپنامثبت کر دارا داکریں۔

اقبال مُلا ع حرم كواصلاح كادرس دية ہوئے كہتے ہيں \_

عجب نہیں کہ خدا تک تری رسائی ہو تری نگہ سے ہے پوشیدہ آدمی کا مقام تری نماز میں باقی جلال ہے، نہ جمال تری اذاں میں نہیں ہے مری سحر کا پیام! (۵۹) اہل مدرسہ کی کمزور یوں کی نشاندہی کرتے ہوئے علامہ اقبال فرماتے ہیں ہے

دنیا ہے روایات کے پھندوں میں گرفتار کیا مدرسہ، کیا مدرسہ والوں کی تگ و دو کر سکتے تھے جو اپنے زمانے کی امامت وہ کہنہ دماغ اپنے زمانے کے ہیں پیرو! (۱۰)

علامہ اقبالؒ غیر اسلامی اور عجمی تصوف کو خاص طور پرخرابی احوال کا ذمہ دارگر دانتے تھے۔ان کے خیال میں عجمی تصوف جز وِاسلام نہیں۔ بیا یک قتم کی رہبانیت ہے جس سے اسلام کو طعی تعلق نہیں اور جس کے اثر سے اسلامی اقوام میں سے قوت عِمل مفقو دہوگئ ہے۔(۲۱) ایک اور جگہ وہ کہتے ہیں کہ عجمی تصوف ،لٹر بچر میں دل فریبی اور حسن و چمک پیدا کرتا ہے مگر بید دلوں میں قوت پیدا کرنے کے بجائے، طما کع کو بیت کرنے والا ہے۔ (۲۲)

ا قبالؒ نے صوفیہ کوسکون و جمود ترک کر کے تحرک وعمل کی تلقین کی تا کہ تجدیدِ امت اور نشاق ثانیہ کا خواب شرمندہ ہو سکے۔علامہ فرماتے ہیں ۔ .

نکل کر خانقاہوں سے ادا کر رسم شبیری کہ فقر خانقاہی ہے فقط اندوہ و دلگیری (۱۳)

علامہ اقبالؓ نے علما وصوفیہ کی اصلاح کے لیے بہت کچھ کھھا ہے۔ضربِ کلیم کی درج ذیل نظموں میں علما وصوفیہ کے بارے میں ان کے افکار دعوتِ فِکروعمل دیتے ہیں:

اجتهاد، ذکروفکر، ملائے حرم علم اور دین ، جہاد ، صوفی ہے ، تصوف ، شکست ، مستی کر دار ، محمطی باب ، امامت ، الہام اور آزادی ، جان وتن ، اے پیرحرم ، ذکر وفکر ۔

نظم تصوف میں صوفی کورس خودی دیتے ہوئے علامہ کہتے ہیں ہ

یہ حکمتِ ملکوتی، یہ علمِ لاہوتی حرم کے درد کا درماں نہیں تو کچھ بھی نہیں یہ ذکرِ نیم شی، یہ مراقبے، یہ سرور تری خودی کے نگہباں نہیں تو کچھ بھی نہیں یہ عقل، جو مہ و پرویں کا کھیلتی ہے شکار شریکِ شورشِ پنہاں نہیں تو کچھ بھی نہیں خرد نے کہہ بھی دیا لاً اِلٰہ تو کیا حاصل دل و نگاہ مسلماں نہیں تو کچھ بھی نہیں (۱۴)

ایسے علما وصوفیہ جوکسی نہ کسی بہانے سے بے ملی کا شکار ہیں، علامہ انہیں شکست خوردہ قر اردیتے ہیں۔ علامہ فرماتے ہیں۔ مجاہدانہ حرارت رہی نہ صوفی میں بہانہ بے عملی کا بنی شرابِ الست! فقیہہ شھر بھی رہبانیت پہ ہے مجبور کہ معرکے ہیں شریعت کے جنگ وست بدست! گریز کشمکش زندگی سے مردوں کی اگر شکست نہیں ہے تو اور کیا ہے شکست! (۲۵)

گریز کشمکشِ زندگی سے مردوں کی اگر شکست نہیں ہے تو اور کیا ہے شکست! (٦٥) حقیقی اور عملی کردار کی ضرورت واہمیت برزوردیتے ہوئے علامها قبالؓ فرماتے ہیں کہ صوفی، ملا، شاعرسب کے سب بے مملی کا شکار

تھیں اور ملی کردار کی صرورت واہمیت پرزوردیتے ہوئے علامہا قبال فرماتے ہیں کہ صوفی ،ملا،شاعرسب کے سب بے ملی کا ش ہیں اور ذاتی اصلاح اوراصلاحِ معاشرہ کا فریضہ سرانجام نہیں دےرہے نظم مستی کردار' میں علامہا قبال ککھتے ہیں <sub>ہے</sub>

صوفی کی طریقت میں فقط مستی احوال ملا کی شریعت میں فقط مستی گفتار شاعر کی نوا مُردہ و افسردہ و بے ذوق افکار میں سر مست! نہ خوابیدہ نہ بیدار!

وہ مردِ محامد نظر آتا نہیں مجھ کو ہوجس کے رگ و بے میں فقط مستی کردار! (۲۲)

علامہ اقبالؒ نے عجمی نصوف اوراس کی خرابیوں کی نشاندہی فرمائی۔ بے مل علما کی کمزور یوں سے آگاہ کیا۔اس کے ساتھ ہی انہوں نے اسلامی فقر وتصوف کی ضرورت واہمیت اور فضیات بھی بیان کی ہے۔اس ضمن میں 'ضربِ کلیم' میں شامل درج ذیل نظمیس خصوصی اہمیت کی حامل ہیں:

علم اور دین ، ذکر وفکر ، قلندر کی پیچان ،مر دانِ خدا ، کافر ومومن ،مهریِ برحق ،مومن ،مر دِمسلماں \_فقر ورا ہبی \_ نظم' فقر ورا ہبی' میں علامہ فر ماتے ہیں کہ فقر جہدِ مسلسل اورعملِ پیہم کا درس دیتا ہے \_فقر کی بدولت ہی مسلمانوں کو دولتِ سلمانی و سلیمانی حاصل ہوئی ۔ جب مسلمان بےعملی کا شکار ہو گئے تواپی عظمت کھو بیٹھے۔علامہ کھتے ہیں \_

کھ اور چیز ہے شاید تیری مسلمانی تری نگاہ میں ہے ایک فقر و رہبانی سکوں پرستی راہب سے فقر ہے بیزار فقیر کا ہے سفینہ ہمیشہ طوفانی پیند روح و بدن کی ہے وانمود اس کو کہ ہے نہایتِ مومن خودی کی عربانی! وجود صیر فی کا کتات ہے اس کا اسے خبر ہے یہ باتی ہے اور وہ فانی یہ فقر مردِ مسلمان نے کھو دیا جب سے رہی نہ دولتِ سلمانی و سلیمانی! (۲۷)

علامہ اقبالؒ اس نکتے پرزورد ہے ہیں کہ جدیدعلوم، قدیم علوم، مشرقی علوم، مغربی علوم کی بحث میں نہیں پڑنا چاہیے جس علم سے خودی کی نشو ونما ہو، ذات باری تعالیٰ کا قرب حاصل ہو، حقائقِ کا ئنات منکشف ہوں ان کا حصول میں جائز ہے۔ ایسے علوم جن سے انفرادی خودی یا اجماعی خودی کے استحکام میں مددنہ ملے، افرادِ معاشرہ، ملک وقوم اور ملّت کوکوئی مادی، روحانی، معاشی یا تہذیبی فائدہ حاصل نہ ہو،

\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ان کاحصول ہالکل جائز نہیں۔علامہا قبال ٌفرماتے ہیں ہے

وہ علم آپنے بتوں کا ہے آپ ابراہیم کیا ہے جس کو خدا نے دل ونظر کا ندیم زمانہ ایک، حیات ایک، کائنات بھی ایک دلیل کم نظری قصّهٔ جدید و قدیم چن میں تربیتِ غنچہ ہو نہیں سکتی نہیں ہے قطرۂ شبنم اگر شریکِ نسیم وہ علم، کم بصری جس میں ہمکنار نہیں تجلیاتِ کلیم، مشاہداتِ تحکیم (۱۸)

ضربِ كليم كُنظم أذكر وفكر مين، اقبالَّ نے اسلامی تصوف طبعی سائنسی علوم اور ساجی علوم (Social Sciences) كولم الاساء قرار

دیااوران کے حصول کوعین عبارت قرار دیا۔علامہ اقبال کھتے ہیں۔

یہ ہیں سب ایک ہی سالک کی جبتو کے مقام وہ جس کی شان میں آیا ہے علّم الاسا! مقامِ ذکر کمالاتِ رومی و عطّار مقامِ فکر مقالاتِ بو علی سینا! مقامِ فکر ہے پیائشِ زمان و مکاں مقامِ ذکر ہے سجان ربیّ الاعلیٰ (۲۹)

دنیا بھر کے مسلمان عموماً اور برصغیر کے مسلمان خصوصاً انگریزوں کی سیاسی غلامی کے ساتھ ڈبنی اور فکری اعتبار سے بھی مغرب سے

مغلوب ہو چکے تھے۔اس مغلوبیت کی تین صور تیں تھیں:

اول: نیشنلزم کاسراب

دوم: دین و دینا کی دوئی

سوم: مغربی تهذیب سے ایک مجموعی مرعوبیت

ا پن فکری سفر کے آغاز میں اقبال خود بھی قوم پرست تھے۔ قیام یورپ نے اُن کے خیالات کو انقلابِ عظیم سے دو چار کیا۔ اس ضمن میں اقبال کھتے ہیں:

''پورپ کی آب وہوانے مجھے مسلمان کر دیا۔''(۷۰)

ا قبال ؓ نے تہذیبِ مغرب کی خوبیوں اور خامیوں کی نشاندہی کی۔خوبیاں اپنانے اور خامیوں سے بیچنے کی تلقین کی۔اس ضمن میں علامہ ککھتے ہیں ہے

یورپ میں بہت روشیٰ علم و ہُنر ہے ۔ حق یہ ہے کہ بے چشمہ حیواں ہے بیظلمات! (اک)

نظر کو خیرہ کرتی ہے چک تہذیبِ حاضر کی سیر صنّاعی مگر جھوٹے نگوں کی ریزہ کاری ہے! (۷۲)

ا قبال یورپ کی تمدنی وسائنسی ترقی کے معترف تصاوراس سے اکتساب وافادے کے قائل تصفیر مجموعی حیثیت سے اس بے خدا تہذیب کونسا وِقلب ونظر قرار دیتے تھے۔

خطبات میں ایک جگہ پرانہوں نے لکھا ہے کہ آج پورپ سے بڑھ کرانسان کے اخلاقی ارتقامیں بڑی رکاوٹ اورکوئی نہیں۔علامہ لکھتے ہیں۔

"Europe today is the greatest hinderance in the way of man's ethical advancement" ( $\angle r$ )

ضربِ کلیم کی کی نظموں میں مغربی تہذیب وتدن پر علامہ اقبالؓ نے تقید کی ہے۔ اس ضمن میں درج ذیل نظمیں خصوصی مطالعہ کے قابل ہیں:

۔ افرنگ زدہ ،مغربی تہذیب ،عصرِ حاضر ،مر دِفرنگ ، دام ِتہذیب اورمشرق ومغرب۔ ان نظمول سے چندمنتخب اشعار ملاحظ فر مائیں :

علامه لکھتے ہیں کہ مغربی تہذیب سے متاثر ، بےخداانسان ظاہری رکھ رکھا ورکھتا ہے مگر کھو کھلاانسان ہے ۔

ترا وجود سراپا تحبّی افرنگ کہ تو وہاں کے عمارت گروں کی ہے تعمیر!
گرید پیکر خاکی خودی سے ہے خالی فقط نیام ہے تو زرنگار و بے شمشیر! (۲۲)
علامہ کہتے ہیں کہ مغربی تہذیب فسادِ قلب ونظر ہے۔اس کی روح پاکیزہ نہیں۔اس تہذیب کے حامل افراد ضمیر پاک، خیالِ بلنداور ذوق لطیف نہیں رکھتے ہ

فسادِ قلب و نظر ہے فرنگ کی تہذیب کہ روح اس مربیّت کی رہ سکی نہ عفیف! رہے نہ روح میں پاکیزگی تو ہے ناپید ضمیرِ پاک و خیالِ بلند و ذوقِ لطیف! (24) علامہ کھتے ہیں کہلادینی افکار کی وجہ سے اہلِ مغرب عشقِ حقیقی کی دولت نہیں رکھتے۔مغرب میں حقوقیِ نسواں کے نام پرعورت کا

علامہ لکھتے ہیں کہ لادینی افکار کی وجہ سے اہلِ مغرب عشقِ حقیقی کی دولت نہیں رکھتے۔مغرب میں حقوقِ نسواں کے نام پرعورت کا نقدس پامال کیا جار ہا ہے۔اہلِ مغرب نے مادی وسائنسی ترقی تو کی ہے مگراخلاقی لحاظ سے بیچنگیز وہلا کوخان سے بھی گھٹیا تر ہیں۔ان کے نظام سیاست ومعاشرت تباہ کن ،استحصالی اور فریب کاری پرہنی ہیں۔ بیلوگ تہذیب وتدن کے نام پر تباہی پھیلار ہے ہیں مغر کی تہذیب:

فسادِ قلب و نظر ہے فرنگ کی تہذیب کہ روح اس مرتبت کی روسکی نہ عفیف! رہے نہ روح میں پاکیزگی تو ہے ناپید ضمیرِ پاک و خیالِ بلند و ذوقِ لطیف! (۲۷)

مردہ لادین افکار سے افرنگ میں عشق عقل بے ربطی افکار سے مشرق میں غلام! (22) مروفرنگ:

فساد کا ہے فرگی معاشرت میں ظہور کہ مرد سادہ ہے بیچارہ زن شناس نہیں (۵۸) دام تہذیب:

اقبال کو شک اس کی شرافت میں نہیں ہے ہر ملّتِ مظلوم کا یورپ ہے خریدار!

یے پیرِ کلیسا کی کرامت ہے کہ اس نے بیلی کے چراغوں سے موّر کیے افکار!

جلتا ہے مگر شام و فلسطیں پہ مرا دل تدبیر سے کھلتا نہیں بیہ عقیدہ دشوار

ترکانِ 'جفا پیشہ' کے پنج سے نکل کر بیچارے ہیں تہذیب کے پھندے میں گرفتار! (۷۹)

مشرق ومغرب:

۔ یہاں مرض کا سبب ہے غلامی و تقلید وہاں مرض کا سبب ہے نظامِ جمہوری نہ شرق اس سے بری ہے، نہ مغرب اس سے بری جہاں میں عام ہے قلب و نظر کی رنجوری! (۸۰)

علامہا قبالؒ نے فکرِمغرب کے ثمرات سوشلزم، جمہوریت، سر مایہ داری، مغربی تصورِقومیت، اشترا کیت اور فاشیزم کی خرابیاں آشکار کیس اور ان سب کو باطل اور نا قابلِ قبول قرار دیا اور ان کے تقابل وموازنہ سے اسلامی نظامِ معیشت، روحانی جمہوریت، اسلامی تصورِ تہذیب وثقافت پیش کیے۔علامہ نے فرمایا

اپنی ملّت پر قیاس اقوامِ مغرب سے نہ کر خاص ہے ترکیب میں قومِ رسولِ ہاشی (۸۱) گریز از طرزِ جمہوری ، غلامِ پختہ کارے شو کہ از مغزِ دو صد خر فکرِ انسانے نمی آید (۸۲) ترجمہ:۔ جمہوریت سے دوررہو (اوراس سے بہتر ہے کہ) کسی باکردار ، عقلنداور پختہ انسان کواپنار ہبر بناؤ کیونکہ دوسوگدھوں کی عقل مل کرانسان کی عقل کا مقابلہ نہیں کر سکتی۔

علامه اقبال ؒ نے واضح کیا کہ ازروے شریعتِ محمد بیر علی ہے۔ نہ ب وسیاست میں کوئی تفریق وتمیز نہیں۔ دین وسیاست کی علیحد گی کا

نتیجہ ہمیشہ خونریزی و چنگیزی اور عالم گیرتاہی کی مشکل میں نکلتا ہے۔ (۸۳)

اس ضمن میں علامہ اقبال کامشہورز مانہ شعرہے ہے

جلالِ پادشاہی ہو کہ جمہوری تماشا ہو جدامودیں سیاست سے، تورہ جاتی ہے چگیزی! (۸۴)

علامدا قبال نے مغرب کے نظریہ قوم پر تی کوردکر کے اسلام کے تصویر ملت کو اُجا گر کیا۔ انہوں نے ہندوستان میں علیحدہ اسلامی ریاست کے قیام کا بنیادی مقصد بیان کیا کہ اسلام قائم رہے اور مسلمان طاقتور بن جا کیں۔ (۸۵) انہوں نے عالم اسلام کے مسائل کے حل کے لیے عصرِ حاضر میں اجتہاد کی ضرورت و اہمیت پرزوردیا۔ ان کے انگریزی خطبات

میں سے چھٹا خطبہ الاجتہاد فی الاسلام اس موضوع پرہے۔انہوں نے اجتہاد کے بارے میں ایک بار فرمایا:

''آج اسلام کی سب سے بڑی ضرورت فقہ کی جدید تدوین ہے جس میں زندگی کے ان سکڑوں ہزاروں مسائل کا صحیح اسلامی حل پیش کیا گیا

ہو،جن کو دنیا کے موجودہ قومی اور بین الاقوامی، ساجی، سیاسی اور معاشی احوال وظروف نے پیدا کر دیا ہے۔''(۸۷)

علامہ اقبالؓ نے اہلِ اسلام اور برصغیر کے مسلمانوں کے لیے نظامِ عالم کا تنقیدی جائزہ لے کر جہانِ نو کا واضح تصور پیش کیا۔انہوں نے اسوؤ حسنہ کی پیروی کی تلقین کی ہے

بمصطفی برسان خویش را که دین جمه اوست اگر به او نرسیدی تمام بولهی است! (۸۷)

قائدِ اعظم کے نام علامہ اقبال کے خطوط (خصوصاً ۳۰ مارچ اور ۲۸مئی ۱۹۳۷ء کے خطوط ) سے نطاہر ہوتا ہے کہ علامہ اقبال جہانِ نوکی تخلیق کے لیے اسلامی نشاۃ ٹانیہ کی شدیدخوا ہش رکھتے تھے وہ برصغیر میں مستقبل کی اسلامی ریاست میں اسلامی قانون اور شریعتِ اسلامیہ کے نظاد کو ضروری قرار دیتے تھے۔ (۸۸)

علامہا قبالؒ زندگی بھرافرادومعاشرہ،اہلِ اسلام اورعالمِ اسلام کی اِصلاح وفلاح کے لیےغوروفکرکرتے رہے ہے

اسی کشکش میں گزریں مری زندگی کی راتیں مجھی سوز و سازِ روتی، بھی چے و تابِ رازی! (۸۹)

انہوں نے عالمی مسائل کا اسلامی نقطۂ نگاہ سے قابلِ عمل علی پیش کیا۔ان کی کوششوں کے نتیجہ میں برصغیر کے مسلمانوں کو اسلامی افکار کے مطابق آزادانہ زندگی بسر کرنے کا موقع بھی مل گیا مگر افسوس ہم بے عملی کا شکار رہے اور علامہ اقبالؓ کے اس فر مان کے مطابق اپنی زندگیوں کو جنت کے بچائے جہنم بنالیا ہے

عمل سے زندگی بنتی ہے جنت بھی جہتم بھی ہے ای اپنی فطرت میں نہ نوری ہے نہ ناری ہے (۹۰)

### حوالے/حواشی

۱۰ - محمدا قبالٌ، ڈاکٹر،علامہ بالِ جبریل،مشمولہ: کلیاتِ اقبال اردو(لا ہور: ﷺ غلام علی اینڈسنز،بار پنجم، مار چ۱۹۸۲ء)ص۱۵۱/۱۵۱

٠٠٢ محمدا قبالٌ ،ضربِ كليم ،مشوله: كلياتِ اقبال اردو،ص ٦٢٠ ١٥٨

٣٠٠ محرا قبالٌ ، ضربِ كليم ، ٩٠/٥٨٢

۳۰ محدا قال ، بال جبر مل مص ۲۹ / ۱۳۷

۵۰ محمدا قبال مضرب کلیم من ۲۳/۵۳۱

۲۰۔ محمدا قبالؓ،ضربِکلیم،ص ۲۳۷/۵۷۱

ے و محمدا قبالٌ، مال جبر مل من ١٣/٥٢٥

۰۸ مرا قبالٌ، ڈاکٹر،علامہ، پیام مشرق،شمولہ:کلیاتِ اقبال فارسی (لا ہور: ﷺ غلام علی اینڈسنز،بارسوم، ۱۹۷۸ء)ص۰/۲۲۴

۹۰ محمدا قبالٌ، پس چه باید کردا نے اقوام شرق ص ۳۳/۸۳۹

۱۰ محمدا قبال ، پس چه باید کرد....سص ۸۲۹ ۳۳/۸۲۹

اا۔ محمدا قبال ، پس چه باید کرد....سس ۸۳۷۸۳

۱۲- محدا قبال مثنوی مسافر مشموله: کلیات اقبال فارسی م*۸۵۸/۸۵۸* 

۱۳- محمدا قبالٌ مثنوی مسافر بص۸۵۲ ۸۰/۸

۱۴ مجمدا قبالٌ ، مثنوی مسافر ، ص ۸۲/۸۷۸

۵ا۔ محمدا قبالٌ، ما نگ درا،ص ای/اے

۱۷\_ محمدا قبالٌ، پیام مشرق ،۱۲/۱۸۲

۱۹۳/۳۲۳ محمدا قبالٌ، بيام مَشرق،ص۱۹۳/۳۲۳

۱۸\_ محمدا قبال مشرب کلیم من ۱۵۶/۲۱۸

91۔ بشیراحمدڈار،اقبال کے خطوط اور تحارین (Letters and Writings of Iqbal) کراچی:اقبال اکا دمی، بن، ۱۹۶۷ء، rrattrr

۲۰ محمد اقبالٌ، ڈاکٹر، علامہ،مضامین اقبال، مرتب: تصدق حسین تاج (حیدرآباد دکن: احمد بیریس،۱۹۴۳ء)،ص ۱۸۰ تا ۱۹۲ مجمدا قبالٌ، وْاكْبر ،علامه،مقالاتِ اقبال،مرتب: سيّدعبدالواحد عيني،مجمد عبداللّه قريثي (لا هور: آنكينها دب، بار دوم، ١٩٨٨ء)،ص

۲۱ محمدا قبالٌ، ڈاکٹر، علامہ، اقبال کی تقاریر، تحاریر اور بیانات، مرتب: لطیف احمد شروانی (لا ہور: اقبال ا کادمی یا کستان، ب ن ،

۲۲\_ محدا قبال مرب کلیم من ۲۰۷/۱۴۵

۲۲ محدا قبال مباعك درا مشموله كليات اقبال اردوم ۲۲ ۴۷ م

۳۲ محدا قبالٌ، ضربُ کلیم، ص۵۱۹/۵۱۹ ۲۵ محمدا قبالٌ، ضربِ کلیم، ص۵۳۱/۵۳۱

٢٦\_ محمدا قبال مضرب كليم من ٥٣٣٥ كا ٢

```
۲۷_ محدا قبالٌ ،ضربِ کلیم، ۱۵۴۵ ۸۱/۵
```

۵۸\_ محمدا قبالٌ،ضربِ کلیم،ص۵۹/۱۵

۵۹ محمدا قبالٌ منربِ كليم من ۲۴/۴۸

۲۰ محداقبال ، ضربِ کلیم ، ۹۲/۵۴۲

١١ محمدا قبالُّ، مقالاتِ اقبال، ص ١٤٤

٦٢ محمرا قبالٌ، اقبال نامه دوم، ص٥٥

٣٨/٦٨ محمدا قبالٌ، دْاكْتر، علامه، ارمغان حجاز (حصه اردو)، مشموله: كليات اقبال اردو، ص٠١٨ ٣٨/

۲۴ محدا قبال مضرب کلیم من ۳۴/۴۹

٢٥ محرا قبال منرب كليم من ٥٠٠ ٣٨/٥

٢٦\_ محرا قبالٌ،ضربِ کليم،ص٥٠١٣٩

١٤ محدا قبال مضرب كليم من ١٥/٥١٢

۲۸\_ محمدا قبالٌ مضربِ کِلیم من ۲۲/۴۸۸

٢٣/٢٨٥ محمدا قبال مضرب كليم من ٢٣/٢٨٥

۵۷۔ محمدا قبال اُن واکٹر علامہ، انوارا قبال ، مرتب: شیراحمد ڈار (کراچی: اقبال اکادی ، ۱۹۲۹ء) ص۲۷ ا

اك محمدا قبال، بال جبريل، ص١٠٥/ ١٠٥

۲۷ محرا قبالٌ، بانگ درا،ص۲۷/۲۷

٣٥- محمدا قبالٌ، دُاكثر ،علامه تشكيلِ جديدالهايت اسلاميه (لا مور: اداره ثقافتِ اسلاميه وا قبال اكادمي، جون ،١٩٦٨ء) ص١٨٢

۴۷\_ محرا قبالٌ ،ضربِ کلیم ،س۳۹/۴۹۵

۵۷\_ محدا قبال مضرب کلیم من ۱/۵۳۳/۵

21/000 محمدا قبال ،ضربِ كليم ،ص٥٣٣ ا

۷۷\_ محدا قبالٌ، ضربِ کِلیم م

۸۷۔ محمدا قبالؒ،ضربِکلیم،س۹۲/۵۵۴

24\_ محرا قبالٌ،ضربِ كِليم، ص١١٥/١٥٣

٨٠ محمدا قبال مضربِ كليم م ١٦٠/٦٢٢

٨١ محرا قبالٌ، ضربِ كليم من ٢٢٨/٢٢٨

٨٦ محدا قبالٌ، پيامٍ مشرقٌ مشموله: كليات اقبال فارسي م ١٣٥/١٠٠

٨٣ محمرا قبالٌ،مقالاتِ اقبال،٩٢

۸۸\_ محرا قبال، بال جريل، ١٨٥ محرا قبال،

۸۵\_ محمدا قبال مقالات اقبال مسرح ۲۳۸\_۲۳۸

۸۲ رفع الدين ہاشمي،ا قباليات تفهيم وتجزيه،ص ۱۳۲

٨٨ محمدا قبالٌ،ارمغانِ فجاز (حصداردو)، ص ١٩١/ ٢٩

٨٩ محدا قبال، بال جريل من ١٥/٣٠٩

۹۰ محرا قبالٌ، بانگِ درا،ص۱۷/۲۷۲

### ا قبال اوراشترا كيت

Communism: : اشتراکیت:

"Communism is a political system in some countries in which the government controls the production of all food and goods, and which has no different social classes." (1)

''اشتراکیت چندملکوں میں رائج ایباسیاسی نظام ہے جس میں حکومت تمام قتم کی غذائی اجناس اوراشیاءکو کنٹرول کرتی ہے اور جس میں مختلف ساجی طبقات نہیں ہوتے۔''

علمی اردولغت میں''اشترا کیت'' کی تعریف یوں درج ہے:

''معاثی خدمت اور پیدائش کے ذرائع پرعوا می ملکیت کے اصول پر پنی معاشر تی نظام، مز دور کی آ مریت ۔اس میں بلالحاظ مراتب وقابلیت سب کو مساوی معاوضد دیاجا تا ہے۔ بہتو می پیداوار میں سب کی کیساں شراکت کا نظام ہے۔''(۲)

اشترا کیت کی ایک اعلی شکل اشتمالیت (Socialism) ہے اشترا کیت کے تصور کو واضح کرنے کیلئے ضروری ہے کہ پہلے سوشلزم لیعنی اشتمالیت کی تعریفوں پر بھی غور کرلیا جائے کیونکہ سیاسی واقتصادی نظام کے مباحث میں عموماً بیالفاظ بطور متراد فات استعال ہوتے ہیں۔

Socialism: اشتمالیت:

لانگ مین (Long man) ڈکشنری میں سوشلزم کی تعریف یول درج ہے:

"Socialism is a system of political beliefs and principles whose main aims are that everyone should have an equal opportunity to share wealth and that industries should be owned by the government." (3)

''سوشلزم سیاسی عقا کداوراصولوں پرمبنی ایسانظام ہے جس کے بنیادی مقاصدیہ ہیں کہ ہرایک کو دولت میں مساوی حُصّہ ملنا چاہیےاور صنعتیں حکومت کی ملکیت میں ہونی جائمیں''

علمی اردولغت میں اشتمالیت (Socialism) کی تعریف یوں بیان کی گئی ہے:

'' پیدائش دولت کے تمام مادی وسائل پرتسلط ہونااورتمام افرادِقوم کااس میں برابر کا حصہ دار ہونا۔''(۴)

اشتمالیت (Socialism)،اشترا کیت (Communism) کی ترقی یافته شکل ہے۔ان دونوں کی تعریفوں سے واضح ہوتا ہے کہ ا۔ اشترا کیت یااشتمالیت ایباسیاسی نظام ہے جس میں کسی ملک کا تمام معاشی نظام حکومت اور آمد نی کے تمام ذرائع حکومت کے کنٹرول میں ہوتے ہیں۔

۲- ایسے معاشرے میں امیر اورغریب کا فرق نہیں ہوتا۔ دولت تمام افراد میں مساوی طور پرتقسیم ہوتی ہے۔ اس میں بلالحاظ مراتب و قابلیت سب کومساوی معاوضہ دیا جاتا ہے۔ یہ تو می پیداوار میں سب کی کیسال شراکت کا نظام ہے۔ یہ نظام مشرقی یورپ، روس اور چین وغیرہ میں رائج ہے۔ اس کا بانی کارل مارکس ہے۔

، کارل مارکس ایک جرمن المانوی بیہودی تھا جس نے عرصہ سے انگلتنان میں سکونت اختیار کررکھی تھی۔ وہ پہلاشخص تھا جس نے کارخانہ داری ،سر ماید داری اور جا گیرداری کے خلاف علم احتجاج بلند کیا۔

تلمیحاتِ اقبال میں سیّدعابدعلی عابد کارل مارکسَ کے بارے میں لکھتے ہیں کہ کارل مارکس مشہور مفکر اور علوم عمرانی کا ماہر تھا۔ وہ ۱۸۱۸ء میں جرمنی میں پیدا ہوا، و ہیں تعلیم پائی۔ برلن یو نیورٹی سے فلنفے کی ڈگری حاصل کی۔ پھراشتر اکیت کی طرف جھ کا اور فرانس چلاگیا۔ ۱۸۴۸ء میں اینگلز کے ساتھ مل کراس نے اشتر اکی جماعت کا منشور شائع کیا۔ مختلف مضامین بھی لکھتار ہا۔ اس کی مشہور کتاب ''سر مائی''کی بنیاد ۱۸۶۰ء میں رکھی گئی۔ یہ کتاب تین جلدوں میں شائع ہوئی۔ دوسری اور تیسری جلد مصنف کی وفات کے بعد طبع ہوئی۔اس نے۱۸۸۱ء میں وفات پائی۔اگر چہاس نے اعلیٰ در ہے کی تعلیم حاصل کی تھی۔لیکن اپنے اشتر اکی خیالات کی وجہ سے وہ تمام عمر کم وہیش عسرت کا شکار رہا۔اس نے تمیں سال کندن میں گزارے۔اُس کے سات بچے تھے۔ کئی باراییاوقت بھی آیا کہ اس کے پاس گھر چلانے کے لیے پچھنہ ہوتا تھا عسرت کے زمانے میں این نگڑنے اس کی بہت مدد کی۔این گلزنے افکار کی تنظیم اور ترسیل میں بھی مار کس کی مدد کی۔(۵)

ڈاکٹر سیداختر جعفری اپنے مضمون'علامہ اقبال پراشترا کی ہونے کا الزام کیوں؟' میں کتاب'سرمانیۂ کے مندرجات کا خلاصہ بیان کرتے ہوئے ککھتے ہیں کہاس کتاب کے مطابق:

'' کارخانہ داری ، زمینداری اور سرمایہ داری ، چوری اور ڈاکے کی اقسام ہیں۔ان کا مدار مز دوروں اور کسانوں کا خون چُوسنے پر ہے۔ جدید صنعتی سرمایہ داری میں رفتہ رفتہ یہ ہوگا کہ سرمایہ سرف چند ہاتھوں میں مرکز ہوجائے گا اور باقی تمام خلقِ خدا پرولتاریہ بن جائے گی جومطلقاً بھراور بے اور بے اس ہوگا جو فلا کی اور جائے گرادری کے زمانے میں بھی نہ تھا۔ کارخانوں میں زیادہ سے زیادہ تعداد میں ہزاروں اور لاکھوں مز دوروں کا اجتماع ہوگا جومتا بی اور بے بسی کے اسفل السافلیں کے درجے میں پہنچ کر متحد ہوگر آ ماد ہ بغاوت ہوگا۔ شروع میں حکومتیں جو سرمایہ داروں کے ہاتھوں میں ہوں گی ان کی سرکو بی کریں گی ۔ لیکن یہ سیلا ب آخر کناروں کو ٹرڈالے گا۔'(۱)

مارکس اور اینگلز کے بعد اشتر اکیت کی تروخ اور تبلیغ میں لینن نے نمایاں کر دارا داکیا۔ لینن ۱۸۷۰ء کوروس میں پیدا ہُوا۔ اس نے قانون کی تعلیم حاصل کی۔ وہ مارکس کی تعلیمات کا زبر دست حامی اور جبلغ تھا۔ ۱۹۱ء میں روس میں اشتر اکیت برسرِ اقتد ارآ گئی اور است حکومت کا سر براہ بنادیا گیا۔ اس نے ۱۹۲۴ء میں وفات پائی۔ اس نے عمرانیات کے مختلف شعبوں سے متعلقہ میں سے زائد کتب کلے میں ۔ (۷) حکومت کا سر براہ بنادیا گیا۔ اس نے ۱۹۲۴ء میں وفات پائی۔ اس نے عمرانیات کے مختلف شعبوں سے متعلقہ میں سے زائد کتب کلے میں اشتر اکی انقلاب ڈواکٹر معین الدین عقبل ، اسپنے مضمون ' دنیا نے اسلام میں اشتر اکی انقلاب کے بعد تیزی سے مقبول ہوئے۔ سے قبل دنیا نے اسلام میں اشتر اکی نظریات کسی نہروستان میں اہند ، روس کے انقلاب میں امنیت ہُو ئی۔ گاندھی نے انہیں خطوط پر ہندوستان میں اہند ، مستبے گرہ اور عدم تعاون کی تحریک میں در ۸)

اشتراکیت کے بارے میں علائے ہند کے رقِ عمل کا ذکر کرتے ہُوئے کہتے ہیں کہ ہندوستان کے مسلمان دانشوروں میں مولانا عبیداللہ سندھی اشتراکیت سے بہت متاثر ہُوئے ۔وہ اس بات کے قائل ہوگئے تھے کہ خدا کے تصور کے ساتھ اشتراکیت ہی معاشی انصاف فراہم کرسکتی ہے۔اس ضمن میں انہوں نے ۱۹۲۰ء میں روس کا دورہ بھی کیا۔ان کے علاوہ دیگر علماء میں سے مولانا حسرت موہانی اور قاضی نذرالاسلام کسی حد تک اس نظریہ سے متاثر ہوئے لیکن انہوں نے اسے نظام فکر کے طور پر اختیار نہیں کیا۔ اقبال ؓ نے اشتراکیت پر بھر پور تنقید کی اور امتِ مسلمہ اور خصوصاً برصغیر کے لوگوں کو اس تحریک کی خرابیوں سے آگاہ کیا۔ (۹)

قدیم دور کے انسان نے جب ترقی کی تو ترقی پذیر اور طاقتورا قوام نے کمرورا قوام کوغلام بنالیا۔ان کی زمینوں ، جائیدادوں ،املاک اور وسائل پر قبضہ کر لیا اور بزورِ طاقت ان سے کام لینا شروع کر دیا۔ بزورِ طاقت ناجائز فائدہ حاصل کرنے یعنی استحصال کرنے (Exploitation) کی یہ بدترین مثال تھی۔

غلامی کے دور کے بعد بادشاہی دور یا ملوکیت کا آغاز ہُوا۔ ملوکیت استحصال (Exploitation) کی بدترین صورت بن گئی۔ اس کی مثال فرعون کی حکومت ہے۔ حضرت موسی علیہ السلام نے بنی اسرائیل کوفرعون کی غلامی سے نجات دلائی تھی۔ ملوکیت کے خلاف رد ممل کے نتیج میں لادینیت کی بنا پر دو بڑے معاثی نظام سامنے آئے۔ ان میں ایک کیپٹلزم (سرمایہ دارانہ نظام) اور دوسرا کمیونزم وسوشلزم (اشتراکیت واشتمالیت) ہے۔ سرمایہ دارانہ نظام کی بدولت بھی عوام الناس اور مز دور طبقہ کا استحصال ہُوا۔ سرمایہ دار طبقہ نے دنیا بھرمیں جمہوریت کے نام پر استحصالی سرگرمیوں کا دائرہ کا ربڑھا دیا۔ کمزور اقوام کومغلوب کیا اور کمزور ممالک پر بالواسطہ بلاواسطہ قبضہ کرلیا۔ اس طرح دنیا بھرمیں سامراجیت (Imperialism) کوفروغ ملا۔ سرمایہ دارانہ نظام کی خرابیوں اور استحصالی سرگرمیوں کے رد عمل میں گئ

مما لک میں اشترا کیت نے جنم لیا۔ اس نظام کے حامی افراد نے معاشی مساوات کا نعرہ لگایا۔ تمام وسائل پرحکومت نے قبضہ کرلیا۔ تمام افرادِ معاشرہ کو ذمہ داریاں تفویض کی گئیں۔ اس نظام کی بدولت مخنق، قابل اور سرمایہ دارطبقہ نے دلچیسی لینا چھوڑ دی کیونکہ یکساں فوائد ملنے پرانہوں نے حدسے زیادہ محنت اورکوشش کرنا چھوڑ دیا۔ اس نظام میں بھی ، سرمایہ دارانہ نظام کی طرح اعلیٰ حکومتی سطح پر چندا فراد کی اجارہ داری قائم ہوگئا۔ فیکورہ خرابیوں کی وجہ سے یہ نظام بھی ناکام ہوگیا۔ (۱۰)

#### Islamic Economic System:

#### اسلامی نظام معیشت:

اسلامی اصولوں پربٹی معاشی نظام اسلامی نظام معیشت کہلاتا ہے۔اس معاشی نظام میں سر ماید دارا در مزدوروں دونوں کو تحفظ مہیا کیا گیا ہے۔ سر ماید دارا نہ اور اشتراکی گیا ہے۔ حقوق وفرائض کے تعین سے سر ماید دارا در مزدور طبقہ میں معتدل، متواز ن اور شخکم رشتہ قائم کیا گیا ہے۔ سر ماید دارا نہ اور اشتراکی نظام میں سر ماید دار مزدور کو اس کا جائز حق فوراً اداکرنے کا پابند ہے۔ اس نظام میں سودکو حرام قرار دیا گیا ہے اور مضار بہ، مشار کہ کی بنا پر با ہمی لین دین کیا جاتا ہے۔ سر ماید دار ہرسال اپنے مالی و مادی وسائل پر زکو قوراً اداکر نے کا پابند ہے۔ اس نظام میں حکومت افرادِ معاشرہ کی فلاح کی ذمہ دار ہے اور عوام کو کاروبار کا اختیار بھی دیتی ہے۔ حضرت عمراً اور قرار ان کے دور میں تمام افرادِ معاشرہ اس قدر خوشحال ہو چکے تھے کہ ذکو قاداکر نے والے ذکو قافراً کو مستحق افراد کو ڈھونڈ تے پھرتے تھے گرانہیں کوئی زکو قلینے والانہیں ماتا تھا۔ افسوس کہ عصرِ حاضر میں کسی بھی اسلامی ملک میں اسلامی فلک میں اسلامی ملک میں اسلامی فلک میں اسلامی فلک میں دین کے دور میں کہ معیشت اصل شکل میں رائے نہیں ہے۔

اسلام زندگی کے لیے ایک نظام عقا کد وعبادات تجویز کرتا ہے۔ تو حید عقید ہ کرسالت ، پھر نماز ، روزہ ، جج ، زکو ق ۔ یہ سب عقید ب اور عباد تیں انسان کوا یک طرف خدا سے متعلق رکھتے ہیں اور دوسری طرف اجتماع سے نباہ کرنے کے قابل بناتے ہیں۔ چنا نچے معاشی مسکوں میں بھی بھی بھی بھی بھی کہ کے فیت موجود ہے ۔ ان امور میں اسلام ہمیں دوا ہم عقید ب دیتا ہے۔ ایک کسپ حلال اور دوسرا انفاق یعنی خرج کر سامیں کسپ حلال ایک اہم فریضہ ہے گر اسلام کا تھم ہی ہی ہے کہ فر دجو پچھ کما تا ہے اسے خرج بھی کر ۔ اپنی ضرور توں پر بھی خرج کر سے میں کسپ حلال ایک اہم فریضہ ہے گر اسلام کا تھم ہی بھی ہے کہ فرور چو پھی کر ے۔ ان اسلام کے بنیا دی احکام میں سے ہے۔ اس اور سوسائٹی کے دوسر بے افراد اور دوسر بے مقاصد پر بھی خرج کرے ۔ انفاق فی سبیل اللہ کا بیٹ مضرور تیں پوری ہوتیں اور انفر ادی واجتماعی سطے پر اصلاح اور فلاح کا ممل شمیل پاتا ہے۔ کسپ حلال اور انفاق فی سبیل اللہ کی بدولت معاش نظام میں تظہم کی طور خور ہیں۔ بھی وجہ ہے کہ جہال پورپ اور امر یکہ میں دولت انجر نے نہیں دیتا تھا کہ رہے ہواں یورپ اور اور کی آزاد کی مفقود ہے اور سرما بیا یک عذاب بن کرکڑگال شاہی کو جنم دے رہا ہے۔ (اا) معنی حال اور انفاق فی سبیل اللہ کی اساس دوا ہم عقیدوں پر قائم کی گئی ہے۔ ان میں سے ایک عقیدہ ایمان 'اور دوسراعقیدہ کسپ حلال اور انفاق فی سبیل اللہ کی اساس دوا ہم عقیدوں پر قائم کی گئی ہے۔ ان میں سے ایک عقیدہ 'ایمان' اور دوسراعقیدہ کسپ حال اور انفاق فی سبیل اللہ کی اساس دوا ہم عقیدوں پر قائم کی گئی ہے۔ ان میں سے ایک عقیدہ 'ایمان' اور دوسراعقیدہ کرتھ '

ایمان منبع رزق ہے۔ایمان منبع فتوحات وکشادگی ہے۔مسلمانوں کے تمام معاملاتِ زندگی،سیاست،معیشت،حکومت،اطاعت سب ایمان کے تابع ہیں۔ایمان جملہ مادی وروحانی فتوحات کا منبع ہے۔ بقول اقبالؓ

ولایت، پادشاہی، علم اشیا کی جہانگیری، بیسب کیا ہے؟ فقط اک مکنهُ ایماں کی تغییریں! (۱۲) فقر، مادی قدروں اورمعیاروں کو ثانوی حیثیت دینے اور مقاصدِ عالیہ اور عقائد برتر کو بہر حال ترجیح دینے کا نام ہے اور اس داخلی کیفیت کا نام ہے جس کا اقبال نے یوں ذکر کیا ہے ہے،

فقر خواہی؟ از تھی دئی منال عافیت در حال و نے در جاہ و مال صدق و اخلاص و نیاز و سوز و درد نے زر و سیم و قماش سرخ و زرد (۱۳) ا۔ فقر چاہتا ہے تو ننگ دسی کی شکایت نہ کرنے خیر وعافیت کا تعلق حال ( کیفیت ، اخلاقی پختگی اور راست روی ) سے ہے۔اس کا تعلق جاہ و مال سے نہیں۔

۲۔ خبروعافیت صدق واخلاص، نیاز مندی اور سوزو درد سے حاصل ہوتی ہے نہ کہ سونا چاندی اور سرخ و زرد (رکیثمی) کپڑے بہننے سے۔

فقرایک حال ،ایک روحانی کیفیت ،ایک رویہ ہے جس کی رُوسے برتر مقاصدِ زندگی کو مادی لذائذ اور فریبی تر غیبات پرتر جیح حاصل ہوجاتی ہے۔فقر کا رویہ امیر و نادار دونوں کے لیے ضروری ہے۔ بیسر مائے والے کو بے نیازی سکھا تا اور بے مابیکووقار سے آشنا کرتا ہے۔ کمپیٹلزم اور سوشلزم میں نظر آنے والی بے اعتدالیاں اس فقر کے فقدان کی وجہ سے ہیں۔

اُسلامی معاشیات کاسنگِ بنیاداسی تصورِ فقر پر ہے۔اس میں معیشت حصولِ رزق کا ایک ذریعہ ہے،منتہائے مقصود نہیں ہے۔اس میں طبقے موجود نہیں۔ندان کے مابین کوئی جنگ ہے۔

ا قبالؓ کے نز دیک (اسلام کے تتبع میں )معافی مسئلہ بھی دراصل روحانی اوراخلاقی مسئلہ ہے۔انسانوں کے داخلی بگاڑ کی وجہ ہے ہی معاشی فسادات پیدا ہوتے ہیں۔معاشی فسادروحانی واخلاقی فساد کا نتیجہ ہے۔

کسی بھی نظام کی کامیا بی کا دار ومدارا سے نافذ کرنے والے انسانوں کی اخلاقی اور روحانی حالتوں پر ہوتا ہے۔اگریہلوگ ایماندار نہ ہوں گے تواس نظام کا نفاذ درست طور پرنہیں ہوگا اور مطلوبہ نتائج بھی نہیں حاصل ہوں گے۔

اسلام کی ساری برکتوں کے باوجود اسلامی نظریۂ معاش کے بے اثر ہونے کی وجہ بھی یہی ہے کہ مسلمانوں میں بھی وہ ایمان وفقر موجود نہیں جواس نظریے میں جان ڈالتا ہے۔سوشلزم کم پیٹلزم، فاشزم وغیرہ تو ہے ہی لا دینی نظریات۔ان میں کسی ضابطۂ اخلاق کی پابندی نہیں۔اس لیےان سے بھی بھی فلاحِ انسانیت حاصل نہیں ہوسکتی۔

'وَمَا حَلَقُتُ اللَّجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ 'عبادت كذريع خداتك پنچنااور خداكي صفات كا انجذاب انسان كاسب سے بڑا نصب العين ہے۔اس نصب العين كے حصول كے ليے نفسِ انساني تربيت كامحتاج ہے تاكيمندرجہ ذيل عقيدے اس كے نفس كا جزوبن جائيں:

الف۔ زندگی عبث نہیں۔ یہ بڑے مقاصد کے لیے تجربہ گاہ ہے۔

ب- ييرك مقاصد چارين:

ا۔ انسان کے قیامِ ارضی کوخوش گوار بنانا اور نتیجہ خیز بنانا۔

۲۔ کا ئنات کے اسرار کا انکشاف اور خدا کی حکمتوں کی معرفت کوعام کرنا۔

س۔ مادیات کی تسخیر بدیں غرض کہانسان کا قیام ارضی زیادہ سے زیادہ خوشگواراور نتیجہ خیز ثابت ہو۔

سم۔ عقبی کے لیے اپنے آپ کو تیار کرنا اور اس غُرض کے لیے اِس دُنیا کو اُس دنیا کی کھیتی بنانا۔

مغربی فکر کے پیشِ نظرصرف معاشی و مادی فلاح ہے۔وہ روحانی وآخروی فلاح کا دشمن ہے۔اسلام معاشی و مادی فلاح کا بھی درس دیتاہےاورروحانی وآخروی فلاح کا بھی۔ بےغرض نیکی کا تصوراسلامی اعمال وافعال کا مرکز ہے۔ (۱۴)

سر ما بید دارانہ فلسفہ اوراشتراکی فلسفہ، روحانی مفلسی کا فلسفہ ہے اوراسلامی فلسفہ دل کے غنی کا فلسفہ ہے جس کے نز دیک دولت خدا کا انعام ہے اور کمانے والا اسے خدا کی توفیق سمجھتا ہے۔ لہذا وہ محنت واجرت کے معاشی فلسفے میں بھی نہیں پھنستا بلکہ اپنی محنت کی اجرت میں دوسروں کو بھی شریک کرتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلامی معاشر ہے کی پوری تاریخ علی العموم، تعاون خیراندیثی اور باہمی امداد کی تاریخ رہی ہے جبہ سر مابید دارانہ نظام اور اشتراکیت کی تاریخ خوں ریزی اورخوں آشامی کی تاریخ ہے۔ (1۵)

علامه اقبال اسلامی تعلیمات کے حقیقی تقاضوں ہے آگاہ تھے۔وہ سرمایدداری، جاگیرداری اورملوکیت کے زیراثر انسانیت کی تباہی و

آ فَابِ تَازَه پِيدا لَطْنِ گَيتَی ہے ہوا آساں! ڈوبہوئے تاروں کا ماتم کب تلک! توڑ ڈالیس فطرتِ انساں نے زنجیریں تمام دوری جنت سے روتی چشمِ آ دم کب تلک (١٦)

اس انقلاب کی روشیٰ میں اقبال خضر کی زبان میں مزدوروں کو پیغامِ بیداری دینے پرمجبور ہو گئے:

اٹھ کہ اب بزمِ جہاں کا اور ہی انداز ہے۔ مشرق ومغرب میں تیرے دور کا آغاز ہے (۱۷) اس احساس پر ششتل ان کی وہ متعدد نظمیں ہیں جو'' پیامِ مشرق'' کے حصہ نقشِ فرنگ''،''با نگِ درا''،''بالِ جبریل''اور'' جاوید نامہ'' میں شامل ہیں۔(۱۸)

#### اشتراکیت میں اقبال کی دلچیسی کے نفسیاتی اسباب:

ڈاکٹرخواجہ زکریاا پنے مضمون''ا قبال اوراشترا کیت''میںا قبال کی اشترا کیت سے دلچیپی کےنفساتی اسباب بیان کرتے ہُوئے لھتہ ہیں ·

ا۔ اقبال دنیا کی تاریخ ، قوموں کے عروج وزوال اوراس کے اسباب وعلل سے گہرالگاؤر کھتے تھے۔خصوصاً نئی تحریکیں انہیں متوجہ کرتی تھیں۔وہ جدت اور ندرت کو بہت سرا ہتے تھے اور یکسانیت سے جلدا کتا جاتے تھے ہے

طرح نو اَقَان که ما جدت پُند افقاده ایم این چه جیرت خانهٔ امروز و فردا ساختی گر از دستِ تو کارِ نادر آید گناه بهم اگر باشد ثواب است (۱۹) ترجمه:-

ا۔ نیاانداز بیداکر کیونکہ ہم جدت پسندوا قع ہوئے ہیں۔ یہ کیسا آج اورکل کا حیرت خانہ بنار کھا ہے۔

۲۔ اگرتمہارے ہاتھ سے کوئی نادر کام ہوجائے تو وہ گناہ بھی ہوتو ثواب ہے۔

چونکهاشترا کیت یورپ کی صنعتی دنیامیں ایک نعر ؤ انقلاب تھااس لیےا قبال کا اس سے متاثر ہونالا زم تھا۔

۲۔ اشتراکیت میں بہت سے ایسے عناصر موجود تھے جواقبال کی اپنی سوچ کے مطابق تھے۔

س۔ اقبالُ اوراشتراکیت کی بہت می دشمنیاں مشترک تھیں۔ اقبالُ اوراشتراکیت دونوں سرمایددارانہ نظام کی انسان دشمنی کے خالفت تھے۔
راز دانِ جزوگل از خویش نامحرم شد است آدم از سرماید داری قاتلِ آدم شد است (۱۹)
ترجمہ:۔ جزواورگل جاننے والا انسان خود اپنے آپ سے انجان ہو چکا ہے۔ سرماید داری کے ہاتھوں
آدمی، آدمی، آدمی کا قاتل بن چکا ہے۔

ابھی تک آدمی صید زبون شہریاری ہے قیامت ہے کہانساں نوع انساں کا شکاری ہے! (۲۰)

السلسلے میں پیامِ مشرق کی نظمیں'' قسمت نامہ سر مایہ دارومز دور''''نوائے مزدور''اورموسیولینن وقیصر ولیم بڑی اہمیت رکھتی ہیں۔ اسسلسلے میں پیامِ مشرق کی نظمیں'' قسمت نامہ سر مایہ دارومز دور''''نوائے مزدور''اورموسیولینن وقیصر ولیم بڑی اہمیت رکھتی ہیں۔ خضرِ راہ کے ایک بندمیں تلخ ترین لہجے میں مزدوروں کے استحصال کی فدمت کی گئی ہے

بندہ مزدور کو جا کر مرا پیغام دے خضر کا پیغام کیا، ہے یہ پیام کائنات اے کہ تجھ کو کھا گیا سرمایہ دارِ حیلہ گر شاخِ آ ہو پر رہی صدیوں تلک تیری برات! دستِ دولت آ فریں کو مزد یوں ملتی رہی اہلِ ثروت جیسے دیتے ہیں غریبوں کو زکات مکر کی چالوں سے بازی لے گیا سرمایہ دار انتہائے سادگی سے کھا گیا مزدور مات (۲۱)

۔ اشترا کیت اورا قبالؓ میں دوسری بڑی قدر مشترک مغربی طرز کی جمہوریت کی مخالفت ہے۔اس ضمن میں بھی اقبالؓ کی رائے کارل مارکس کی رائے سے ملتی ہے ہے

جس کے پردول میں نہیں غیر از نوائے قیصری
تو سمجھتا ہے یہ آزادی کی ہے نیلم پری
طبِ مغرب میں مزے میٹھے، اثر خواب آوری!
یہ بھی اک سرمایہ داروں کی ہے جنگِ زرگری!
آہ! اے نادال قفس کو آشیال سمجھا ہے تو (۲۲)

ہے وہی سازِ کہن مغرب کا جمہوری نظام دیو استبداد جمہوری قبا میں پائے کوب مجلسِ آئین و اصلاح و رعایات و حقوق گرمی گفتارِ اعضائے مجالس الاماں اس سرابِ رنگ و بو کو گلستاں سمجھا ہے تو

۲ ۔ اقبال ٔ اور کارل مارکس دونوں عمل اور کشکش پرز ور دیتے ہیں۔کارل مارکس کہتا تھا:

· · فلفي دنيا كي تشريح وتفيير كرنے ميں لگےرہے ہيں۔ حالانكه اصل مسئلہ پيہے كه دنيا كوبدلا كيسے جائے۔ ' (٣٣)

فلیفے اور مذہب میں بنیادی فرق ہی ہے ہے کہ فلیفہ نظریاتی چیز ہے اور مذہب عقائد پڑممل کرنے کا نام ۔اگر مذہب سے ممل خارج کردیا جائے تواس کی حیثیت بھی فلیفے کی رہ جاتی ہے ہے

عقل و دل و نگاه کا مرهدِ اولیں ہے عشق معشق نه ہوتو شرع و دیں بتکدهٔ تصورات (۲۳)

ے۔ کارل مارکس اوراس کے ہم نوامز دوروں کو اُمیداور رجا کا پیغام دیتے ہیں اورا لیے فکر وادب کونالینند کرتے ہیں جو نیچلطبقوں کو مالیس کرے۔اقبال مجھی رجائی شاعر ہیں۔انہیں بھی یقین ہے کہ آخری فٹخ نیکی اور خیر کی ہوگی۔انہوں نے قنوطی شاعروں پرشدید تقید کی ہے اور ترقی پیندنقا دوں کوسرا ہاہے:

اے اہلِ نظر ذوقِ نظر خوب ہے لیکن جو شے کی حقیقت کو نہ دیکھے ، وہ نظر کیا!
مقصودِ ہنر سوزِ حیاتِ ابدی ہے یہ ایک نفس یا دو نفس مثلِ شرر کیا!
جس سے دلِ دریا مُتلاطم نہیں ہوتا اے قطرۂ نیساں وہ صدف کیا ، وہ گہر کیا!
شاعر کی نوا ہو کہ مغنّی کا نفس ہو جس سے چمن افردہ ہو وہ بادِ سحر کیا! (۲۵)
ہے شعرِ عجم گرچہ طربناک و دل آویز اس شعر سے ہوتی نہیں شمشیرِ خودی تیز
افسردہ اگر اس کی نوا سے ہو گلستاں بہتر ہے کہ خاموش رہے مرغِ سحر خیز (۲۲)

مندرجہ بالامعروضات سے واضح ہے کہ علامہ اقبال کی پھمشترک اقدار کی وجہ سے اشتر اکیت کا سرمایہ داری اور ملوکیت کے مقابلے میں اچھے الفاظ میں ذکر کرتے تھے۔اشتر اکیت کی خوبیوں کو تتلیم کرنے کے باوجودوہ کئی باتوں میں اس سے شدیداختلاف رکھتے تھے۔ ان اختلافات کے بارے میں ڈاکٹر معین الدین عقبل لکھتے ہیں:

''اشترا کیت جس پس منظراور جن نظریوں پراستوارتھی۔اقبال کوان سب سے بنیادی اختلاف رہا۔مثلاً تاریخ کی مادی تعبیر کو، جسے فریڈرک بیگل اور مارکس نے معاشرہ پر منظبق کرنے کی کوشش کی تھی،اقبال سراسر غلط قرار دیتے تھے اور اشترا کیت کو وہ فد ہب اور سیاست کی علیحد گی کا ان کی نظر میں اہل یورپ کی سب سے بڑی غلطی تھی۔اسی بنیاد پراقبال ایسے تمام نظریات کے خالف تھے،جن کی اصل مادیت اور الحادیر استوار ہوئی ہے۔'' (۲۷)

ڈاکٹر خواجہ زکریا لکھتے ہیں کہ اقبال اور اشتراکیت میں سب سے بڑا اختلاف میہ ہے کہ اشتراکیت لا دینی نظام ہے جواگر چہ انسانوں کی فلاح و بہبود کے لیے کام کرتا ہے مگر اِسی مادی دنیا کی زندگی کے بعد کسی زندگی کا قائل نہیں۔اگر خدا اور فدہب کی قوت درمیان سے اٹھ جائے تو انسان زیادہ مفسد اور بددیانت ہوجاتا ہے۔کسی نے کہا ہے:

''طاقت بداخلاق بناتی ہے اور کمل طاقت کمل طور پر بداخلاق بناتی ہے۔'' اقبال ؓ بھی اس رائے ہے متفق معلوم ہوتے ہیں۔(۲۸) اً رَبِّ اَنِی کُلِی جمهور پوشد همان هنگامه با در انجمن هست نماند نازِ شیرین به خریدار اگر خسرو نباشد کومکن هست (۲۹) ترجمه:

ا۔ اگرشہنشاہ کا تاج عوام پہن لے گی تو بھی انجمن میں ہنگامہر ہے گا۔

۲۔ چاہنے والے کے بغیر شیریں کی ادائیں لا حاصل ہیں۔اگر خسر زنہیں تو کوہکن ہے۔

انسان کی فطرت میں ہے کہ وہ پرانے خداؤں سے بیزار ہوکراینے لیے نئے خداتر اشتاہے ہے

می تراشد فکرِ ما ہر دم خداوندے دگر کست از یک بند تا افقاد دربندے دگر (۳۰) ترجمہ:۔ ہماری فکر ہردم ایک نیا خداتر اشتی ہے۔ جب وہ ایک قید سے کلتی ہے تو کسی اور قید میں گرفتار ہو جاتی ہے۔

اشترا کی نظام سیاست واقتصادیات خدااور مذہب کے منکر ہیں۔انہوں نے اپنے نظریے کوعبادت نامہ کا درجہ دیا ہے۔ان کے نظامِ فکر میں لینن ، مارکس ، سٹالن ، ماؤز بے تنگ وغیرہ جیسے کئی مقامی خداو جود میں آئے ، جن کی ہر بات درست اور ہررائے حرف آخر بھی جاتی ہے۔ بیتصور ہی خدر ہاکہ وہ انسان ہیں اور غلطی کر سکتے ہیں۔ (۳۱)

علامہ اقبال ٔ جانتے تھے کہ اشتراکیت، سرمایہ داری کی دشمن ہے،نسل اور رنگ کی برتری تسلیم نہیں کرتی۔ یہ انسان کی اقتصادی ضروریات کو بے حداہمیت دیتی ہے۔اسلام ان میں سے کسی چیز کور دنہیں کرتا بلکہ اس نے اشتراکیت سے بہت پہلے ان تمام باتوں کی تعلیم دی ہے اس لیے مسلمانوں کو اسلامی نظام معیشت اپنانا چاہیے۔

علامہ اقبال ہر نظر بے اور نصور کو تر آن حکیم کی نسوٹی پر پر کھتے تھے۔ انہوں نے اشتراکیت کی اچھی باتوں کی تعریف کی اور غلط نصورات کی تر دیدگی۔ ان کے تائیدی و تر دیدی خیالات اور آرا کو پیشِ نظر رکھ کر حتمی رائے قائم کرنے کے بجائے ، بعض اشتراکیوں نے اقبال کے اشتراکیت سے متعلقہ تائیدی خیالات کو مدنظر رکھتے ہوئے انہیں اشتراکی بلکہ روز نامہ 'زمیندار' لا ہور کے مدیر تمس الدین حسن نے اینے ایک مضمون میں اقبال کو اشتراکیت کا ملغ اعلی قرار دیا۔ اسی روز اقبال نے مدیر 'زمیندار' کے نام ایک مفصل تر دیدی خطا کھا جس میں واضح طور پر تحریر کیا کہ وہ اشتراکی خیالات نہیں رکھتے۔ جو شخص اشتراکی خیالات رکھتا ہے وہ اسے دائرہ اسلام سے خارج تصور کرتے ہیں۔ (۳۲)

دُّا كَرِّسيدعبدالله،مسائل اقبال مين،اس ضمن مين لكھتے ہيں:

''……ا قبال اشتراکی نہ تھے اور جو محض انہیں اشتراکی کہتا ہے، غلط الزام لگا تا ہے۔ جب وہ خود بیہ کہتے ہیں کہ میں اشتراکی خیالات رکھنے کو دائر ہ اسلام سے خارج ہونے کے مترادف سمجھتا ہوں اور بیہ بھی کہ میں مسلمان ہوں اور قر آن مجید کو تمام اقتصادی امراض کا علاج جانتا ہوں، تو پھر کسی کا انہیں اشتراکی ثابت (کرنے کی کوشش) کرنا ایک جرم عظیم ہے۔''(۳۳)

پروفیسرڈاکٹرایوب صابر، 'اقبال کی فکری تشکیل اعتراضات اور تاوییلات کا جائزہ 'میں سرماییداری اوراشترا کیت کے بارے میں فکر اقبال کے بارے میں حتی رائے دیتے ہُوئے لکھتے ہیں:

''……اقبال نے منصرف سرمایہ داری کو بلکہ اشتراکیت کو بھی برزداں ناشناس اور آ دم فریب قرار دیا ہے۔ اقبال کا تصویر خودی اشتراکی معاشرے میں اور جبر کے ماحول میں پروان نہیں چڑھ سکتا۔ تصویر خودی اور اشتراکیت میں کوئی ہم آ جنگی نہیں ہے۔ اقبال کے اسلامی تصویر شخصیت کے علاوہ ان کا اسلامی تصویر قومیت بھی اشتراکیت ہے ہم آ جنگ نہیں ہے۔ اقبال زندگی بھران تصورات کے مفسر وعلمبر دار رہے ہیں۔ ان بنیا دی حقائق کونظر انداز کر کے فکر اقبال کی جو بھی تاویل کی جائے گی وہ غلط اور گمراہ کن ہوگی۔'' (۳۴)

اس منمن میں ڈاکٹر فرمان فتح پوری، اقبال سب کے لیے میں لکھتے ہیں:

''ا قبال نے صرف مغرب کے جمہوری نظام کوئیں بلکہ دنیا کے ہرا پیے ساتی نظام کوجس کی بنیاد لادینی پررکھی گئی ہے ناپیندیدگی ہے دیکھا

ہے چنانچوں نے کارل مارکس کے سیاسی نظام بینی اشتمالیت کواگر چدسر ماید دارانہ نظام کے مقابلے میں سراہا ہے کیکن تفصیلات میں جانے سے پیۃ چلتا ہے کہ دواس کی لادینی کے سبب اسے بھی کج نہاداور نایائیدار خیال کرتے تھے۔''(۳۵)

'' گفتارِا قبال' میں''اسلام اور بالشوزم''کے نام سے علامہا قبالؒ کا ایک مکتوب چھپاہُوا ہے۔اس خط میں علامہا قبالؒ نے وضاحت کے ساتھ غیراسلامی معاشی نظام خصوصاً کپیٹلزم اور کمیونزم کے بارے میں رائے دی ہے۔اس میں انہوں نے موقف بیان کیا ہے کہ

۔ بالشویک خیالات رکھنا دائر ہاسلام سے خارج ہونے کے مترادف ہے۔

۲ مغربی سر مابیدداری اورروی بالشوزم دونوں افراط وتفریط کا نتیجہ ہیں۔

س۔ قرآن نے اعتدال کی راہ دکھائی ہےاورا قصادی مسائل کا بہترین حل پیش کیا ہے۔

الله بالثويك سرمائ كى قوت كومعاشى نظام سے خارج كرتے ہيں۔ بيانسانی فطرت كے خلاف ہے۔ اسلام سرمائ كى قوت كومعاشى فظام سے خارج نہيں كرتا ، تا ہم اسے مناسب حدود كے اندر ركھتا ہے تا كه مساوات قائم ہوجائے۔ اس مقصد كے ليے قرآن حكيم فظام سے خارج نہيں كرتا ، تا ہم اسے مناسب حدود كے اندر كھتا ہے تاكہ مساوات قائم ہوجائے۔ اس مقصد كے ليے قرآن حكيم خارج من مناسب مائی فلاح كاحكم موجود ہے۔

۵۔ اشتراکیوں کا اقتصادی نصب العین درست مگر طریق کارغلط ہے۔اس نظام کے نقائص ، تجربے سے معلوم کر کے ، روی قوم بالآخر اشتراکیت سے دست بردار ہوجائے گی۔ (۳۲)

خواجه غلام السيدين كے نام اسيخ مكتوب محرره كااكتوبر ١٩٣٦ء ميں علامه ا قبال كھتے ہيں:

''سوشلزم کے معترف ہر جگہرو جانبیت کے مذہب کے خالف ہیں اوراس کوافیون تصور کرتے ہیں۔ لفظ ُ افیون اس ضمن میں سب سے پہلے کارل مارکس نے استعمال کیا تھا۔ میں مسلمان ہوں اوران شاءاللہ مسلمان مروں گا .....اسلام خودا کیک سوشلزم ہے جس سے مسلمان سوسائی نے آج تک بہت کم فائدہ اٹھایا ہے۔'' (۲۲)

علامه قبالٌ آل احدسروركنام الين مكتوب محرره ١٢ مارچ ١٩٣٧ء ميں لکھتے ہيں:

''میرےزز دیک فاشزم ،کمیونز میاز ماننه حال کے اور ازم کوئی حقیقت نہیں رکھتے۔میرے عقیدے کی رُوسے صرف اسلام ہی ایک حقیقت ہے جو بنی نوع انسان کے لیے ہر نقطۂ نگاہ سے موجب نجات ہو عکتی ہے۔'' (۳۸)

مندرجه بالااقتباسات سے ظاہر ہے کہ

ا۔ اقبال کیٹلزم،اشترا کیت اور فاشز م اوراس طرح کے کسی بھی اورغیراسلامی نظامِ سیاست یا نظامِ معیشت کے قائل نہ تھے۔ان کے نز دیک اس طرح کے ازم کوئی بھی حقیقت نہیں رکھتے۔

اس سلسله میں اقبال فرماتے ہیں:

''اسلام نے ہرمعاملے میں ایک فطری اور طبعی روش اختیار کی اس لیے کہ اسلام کامقصود ہے فرداور جماعت کی تربیت، اس کا بہمہ وجود اور مسلسل نشو ونما۔'' مسلسل نشو ونما۔''

''اسلام قوائے حیات کاشیراز ہبندہے۔اسلام ہی وہ ایتلاف ہےجس کی دنیا کوضرورت تھی اور ہے۔''(۳۹)

'' دولت اورطاقت کا چولی دامن کا ساتھ ہے۔اسلام نے اس امر کی پیش بندی نہایت خوبی سے کی کہ دولت حصولِ طاقت کا ذریعہ نہ بنے اور پھر طاقت کوبھی رونہیں کیا۔ نہ دوسرے نداہب کی طرح اسے ندموم تھہرایا۔طاقت کی روح ہے جہاد مگر جہاد کے لیے بھی جواحکام وضع ہُوے اوران کے مقصود و مدعا کے تعیین اس طرح کی گئی کہ جوع الارض کی بحائے جہاد سکو آثتی کا ذریعہ بن گیا۔''

'' قانونِ وراثت ہی کود کیےلو۔اس میں بھی دولت کی تقسیم اس طرح کی گئی ہے کہ مردول ،عورتوں ، بوڑھوں ، بچوں ،خویش وا قارب ، دوستوں اور نا داروں سب کالحاظ رہے۔''(۴۸)

مندرجہ بالا اقتباسات سے واضح ہے کہ فر داورمعاشرہ کی اصلاح ،تر تی اورا پیچکام صرف اسلامی تعلیمات پرعمل کی بدولت ہی ممکن

ے۔ دنیا میں دولت اورطافت کے حصول اورنقسیم کے نام پر کئی معاشی اور سیاسی نظام رائج ہوئے اورمٹ گئے بیرتمام نظام استحصالی اور باطل ثابت ہُو ئے ۔صرف اسلام ہی ایباوا حددین ہے جس نے عدل ومساوات بیبنی نظام معاشرت ، نظام معیشت اور نظام سیاست پیش ، کیااوراسلامی تعلیمات کاعملی اطلاق اوراس کے دُوررس فلاح واصلاحی انژات تاریخ کے اوراق میں محفوظ ہیں۔

دین اسلام ایک مکمل ضابطهٔ حیات ہے۔ یہ ہرشعبۂ زندگی اورمسائلِ زندگی میں مکمل رہنمائی فراہم کرتا ہے۔ یہ ایک عمرانی تحریک ہے۔ بہتمام سیاسی ومعاثی مسائل کاحل بھی پیش کرتا ہے۔اس ضمن میں علامه اقبال ٌ فرماتے ہیں:

''.....حیات ملیّ عبارت ہے ایک سیاسی اجتماعی هیوت کے، نه کمخض ایک اخلاقی ، نه ہجی نظام ہے۔'' (۴۱)

دین اسلام ممل ضابطۂ حیات ہے۔اس سے نہ صرف یہ کہ افراد ومعاشرہ کی اخلاقی تربیت کے لیے کممل ہدایت ملتی ہے بلکہ انسان کی اقتصادی خوشحالی کے لیے مکمل نظام معیشت اوراجتاعی زندگی میں تنظیم وترقی کے لیے کمل نظام سیاست ملتا ہے۔علامہ اقبال ؓ نے دین اسلام کی کسوٹی پر پر کھتے ہُو ئے کپیٹلزم ، کمیوزم (اشتراکیت)، ملوکیت وغیرہ کے غیراسلامی نظریات پر تنقید کی اور درست راہ عمل متعین فرمائی۔ انہوں نے اشتراکیت برتنقید کر نے ہوئے کہا کہ میص مساواتِ شکم پرزور دیتی ہے جبکہ مساوات کاتعلق دل سے ہے۔سب کو کھانے کے لیے برابرال بھی جائے تو پھر بھی وہ دل ہے ایک دوسرے کو برابرنہیں شمجھیں گے۔اس سے کئی طرح کی اخلاقی کمزوریاں پیدا ہوجا ئیں گی۔ 'جاویدنام' میں سیّد جمال الدین افغانی کی زبان سے کارل مارکس کا حوالہ دیتے ہُوئے وہ اشترا کیت پراس بنیا دیر تنقید کرتے ہوئے کہتے ہیں ہے

جزیہ تن کارے ندارد اشتراک بر مساواتِ شکم دارد اساس یخ او در دل نه در آب و گل است! (۴۲)

صاحبِ سرمایی از نسلِ خلیل یعنی آل پینمبرِ بے جرئیل! زانکہ حق در باطلِ او مضمر است 'قلبِ او مومن دماغش کافر است' را مله ال در با ب او او از اللك را در شكم جويند جانِ پاك را! عرايان م كرده اند افلاك را در شكم جويند جانِ پاك را! رنگ و بو از تن نگیرد جانِ یاک دین آل پیغمبر حق ناشناس تا اخوت را مقام اندر دل است

- ا۔ حضرت ابراہیم خلیل اللّٰہ کی نسل ہے ایک آ دمی (یہودی کارل مارکس ) ہے جو کتاب میر مایڈ کا مصنف ہے۔اس نے پیام بر کے طور پر پیغام تو دیا ہے مگر وہ پیغیبرنہیں ہے۔
  - ۲۔ چونکہ حق ،اس کے باطل میں چھیا ہُو اہے،اس کا دل مومن ہے مگراس کا د ماغ کا فرہے۔
- س۔ اہلِ مغرب نے آسانوں (کے خدا) سے رشتہ توڑ دیا ہے۔ وہ پیٹ میں جینے کا سامان تلاش کررہے ہیں۔(وہ شکم پرست ہیں،خدابرست نہیں ہیں)۔
  - ہم۔ روح (جان پاک) بدن سے تقویت نہیں یاتی ۔اشترا کیت کاتعلق صرف بدن سے ہے۔
    - ۵۔ خدا کے منکراس پیام بر( کارل مارکس) کادین پیٹ کی مساوات برقائم ہے۔
  - ۲۔ چونکہاخوت کامقام دل کےاندر ہے،اس لیےاس کا پیج دل کےاندر ہے، بدن میں نہیں۔

ا قبال مسجھتے تھے کہ انسان ملوکیت اوراشتر اکیت کے درمیان پس رہے ہیں۔ بیدونوں روح کے دشمن ،خدا کے منکر اورانسان کودھوکا اور فریب دیتی ہیں۔اشترا کیت تشدد کے ذریعے اقتدار حاصل کرتی ہے اور ملوکیت محکموموں کے بل بوتے پرعیش وعشرت کا سامان فراہم کرتی ہے ۔

> هر دو را جال ناصبور و ناشکیب بر دو یزدان ناشناس ، آدم فریب! زندگی ایں را خروج آل را خراج ورمیان اس دو سنگ آدم زجاج!

ایں به علم و دین و فن آرد شکست آل برد جال را زتن ، نال راز دست غرق دبیم ہر دو را در آب و گل ہر دو را تن روثن و تاریک دل! (۴۳) ترجمہ:۔

- ا۔ (اشتراکیت اور ملوکیت) دونوں کی جان غیر مطمئن اور بے چین ہے۔ دونوں حق ناشناس ہیں، آ دم کو فریب دیتے ہیں۔
- ۲۔ اشتراکیت کے لیے زندگی بغاوت ہے، ملوکیت کے لیے خراج (ٹیکس) ہے۔ ان دو پتھروں کے درمیان آ دم شفتے کی مانند پس رہاہے۔
- سو۔ اشتراکیت علم نظر بیاورآرٹ سے شکست دیتی ہےاوروہ (ملوکیت)بدن سے جان اور ہاتھ سے روٹی چین لیتی ہے۔
- سم۔ میں نے دونوں کو مادیت میں گم دیکھا ہے، دونوں (اشترا کیت اور ملوکیت) بدن کوروثن اور دل کو تاریک کرتے ہیں۔

ان دونوں کے تعلق اوران کی کیسانیت کوانہوں نے اس طرح بھی بیان کیا ہے ہے

زمام کاراگر مزدور کے ہاتھوں میں ہو پھر کیا! طریق کوہکن میں بھی وہی جیلے ہیں پرویزی! (۴۳)

علامہ اقبال مولانا جمال الدین افغانی کی زبانی ملتِ روسیہ کو مخاطب ہو کر کہتے ہیں کہتم نے لا قیصر اور ُلا کسریٰ کا مرحلہ تو طے کر لیا ہے مگر ابھی ُ إلا 'کا مرحلہ طے کرنا باقی ہے۔ تم اگر جدید نظامِ عالم پیدا کرنا چاہتے ہوتو 'لا سے ُ إلا 'کی طرف آ وَ مُکرتم سے میمکن نہیں کیونکہ تم روحانیت سے نابلداورر بّ ذوالجلال والاکرام کے منکر ہو ہے

بهجوما اسلامیاں اندر جہاں قیصریت را شکستی استخوال کردؤ کارِ خداونداں تمام بگذر از لاً جانبِ اِلاَّ خرام در گذر از لا اگر جویندہ تا رہِ اثبات گیری زندہ (۴۵) ترجمہ:۔۔

- ا۔ ہممسلمانوں کی طرح تونے بھی جہان کے اندر، قیصریت کی ہڈیاں توڑ دیں۔
- ۲- (اےملتِ روسیہ!) تونے پرانے آقاؤں کا کام تمام کردیا۔ (اےملتِ روسیہ!) اب تو الائے الائ
   کی جانب سفر کر۔
- س۔ اگر تو بہتر کی تُلاث میں ہے تو 'لا' ہے آ گے گزر، تا کہ تجھے اثبات کی راہ میں زندگی گزارنے کا موقع ملے۔

اشترا کی تفکر کے لائ کی منزل ہے آ گے ہڑھ کر الااللہ کک پہنچنے سے گریز نے اقبالؒ کو باور کرادیا تھا کہ بالآخریتح کیے مغربی استعار کے مقابل ایک موثر ومتحارب قوت کے طور پر نہ تھم ریائے گی۔ (۴۷)

مرب کلیم کی نظم الاوالا امیں قبال اس نقطے کی طرف اشارہ کرتے ہیں ہے

نہادِ زندگی میں ابتدا لا انتها الله پیامِ موت ہے جب لا ہوا اللہ سے بیگانہ!

وه ملّت روح جس کی لاسے آ گے بڑھ نہیں سکتی! یقین جانو ہوا لب ریز اس ملت کا پیاند! (۴۷)

ا قبال ﷺ نے اشتر اکیت کی جن خرابیوں اور ان سے در پیش جن آمدہ خطرات کی نشاند ہی کی تھی وہ عین درست نگلے۔

ا۔ مزدور کے ہاتھ میں زمام کارآ گئی تو دین سے بیگا تکی کی وجہ سے اس نے بھی روس میں وہی پرویزی حیلے سیھے لیے، جن سے اقبال

خائف تھے۔

۲۔ آزاد کی اظہار پر پابندیاں، سیاسی جوڑ توڑ، بین الاقوامی بیانے پر سازشیں، مخالفوں کوموت کے گھاٹ اتار دینااور حکومت کا ایک محدود طبقے میں سمٹ آنا،ان سب خرابیوں کی بدولت یتحریک زوال پذیر یہوگئ۔

حاصل کلام یہ ہے کہ فرنگی تہذیب اوراس کے پیٹلوم سٹم نے عصرِ حاضر پر چار تعنین مسلط کی تھیں:

ا۔ بےرحم سرمایہ داری

۲۔ سامراجیت اور استعاریت

س۔ نسلی تعصّبات

م. لادینیت (سیکولرازم)جس کے نتیجہ میں سیاست کواخلاق و ندہب سے بے تعلق کر دیا گیا۔

اشتراکیت پہلی تین خُرایوں سے تو نے گئی مگر لادینیت کا شکار رہی جس کا نتیجہ لامحالہ طور پر تباہی تھا۔ اسی لیے تواقبالؒ نے فرمایا تھا کہ جلال پادشاہی ہو کہ جمہوری تماشا ہو جُدام ودیس سیاست سے، تورہ جاتی ہے چنگیزی! (۴۸)

اشترا کیت ایک مادی قوت تھی کوئی بھی مادی قوت اس کا زورتو ڑسکتی تھی۔ چنا نچیا بیا ہی ہوا۔ فسطا سیت نے اشترا کیت کا بڑی سرگرمی

سےمقابلہ کیا ہے

توڑاس کا رومہ الکبریٰ کے ایوانوں میں دکیے آلِ سیزر کو دکھایا ہم نے پھر سیزر کا خواب (۴۹)

علامها قبالٌ کویقین ہو گیاتھا کہ تمی معر کہ مغربی استعاراوراسلام کے درمیان ہوگا۔ار مغان حجاز (اردو) کی نظم اہلیس کی مجلس شور کا

میں انہوں نے اسی نقط نظر کا اظہار کیا ہے کہ ابلیسی نظام کے لیے اصل خطرہ اشتر اکیت نہیں بلکہ اسلام ہے ۔

کبِ ڈرا سکتے ہیں مجھ کو اشتراکی کوچہ گرد ہیے پریشاں روزگار، آشفتہ مغز، آشفتہ ہُو

ہے اگر مجھ کو خطرہ کوئی تو اس اُمّت سے ہے جس کی خاکشر میں ہے اب تک شرارِ آرزو

جانتا ہے، جس پہ روش باطنِ ایام ہے مزدکیت فتنہ فردا نہیں، اسلام ہے (۵۰)

الميس آئين پيغبر (عليله عليه السيخ خدشات كااظهار كرتا ہے اوراس كى چارنماياں خوبيال بيان كرتا ہے:

ا۔ ہرطرح کی غلامی کا خاتمہ

۲۔ ہمہ گیرمساوات

۴۔ زمین اللہ تعالی کی ملکیت ہے

ان خوبیوں کے بیان کے بعد اہلیس اپنے مشیروں کواس امت کوخوا بیدہ اور غافل رکھنے کے قریباً سترہ (۱۷) طریقے بتا تا ہے۔وہ اپنے مشیروں کوفر مان جاری کرتا ہے کہ

ہے یہی بہتر الہیات میں الجھا رہے ہے کتابُ الله کی تاویلات میں الجھا رہے

مت رکھو ذکر و فکر صجگاہی میں اسے پختہ تر کر دو مزاج خانقاہی میں اسے (۵۱)

اقبال کا نقط نظریہ تھا کہ اشتراکیت سے ملوکیت اور سرمایہ دارانہ استبداد کا خاتمہ تو ہو جائے گا مگر اشتراکیت کے حامی افراد ملحد اور لا دین ہیں۔ وہ کسی ضابطۂ اخلاق کے پابند نہیں۔ اس لیے اشتراکیت کو افراط وتفریط سے کون بچائے گا اور اسے استبداد میں تبدیل ہونے سے کون بچائے گا۔ اس کاحل انہوں نے یہ تجویز کیا کہ سلمانوں کوغیر اسلامی سیاسی واقتصادی نظام اپنانے کے بجائے دامنِ دین سے وابستہ ہوکرا پنے تمام مسائل حل کرنے چاہئیں۔ قرآن حکیم تمام انسانی مسائل کے حل پر مشتمل ضابطۂ حیات ہے اور سب کو دعوتِ فکروعمل دیتا ہے ہے

اللہ کرے تجھ کو عطا جدّت کردار (۵۲)

یہ اعجاز ہے ایک صحرا نشیں کا بشیری ہے آئینہ دارِ نذیری که بول ایک جنیری و اردشیری! (۵۳) اسی میں حفاظت ہے انسانیت کی یمی وہ نظام ریاست ہے جس میں ایک شخص با دشاہ ہو کر بھی فقیررہ سکتا ہے تو اے بادِ بیاباں از عرب خیز ز نیلِ مصریاں موجے بر انگیز كه خود در فقر و سلطاني بياميز! (۵۵) بگو فاروق<sup>(۵۴)</sup> را پیغام فاروق ً ز ہے دولت کہ پایاں نایذیر است خلافت، فقر باتاج و سربر است جوال بختا! مده از دست این فقر کہ بے او یادشاہی زُود میراست! (۵۲)

ا۔ اے صحرا کی ہوا تو عرب سے اُٹھ اور اہل مصر کے دریائے نیل میں اہریدا کر۔

۲۔ مصرکے بادشاہ فاروق کوحضرت عمر فاروق کا کیغام دو کہ فقرا ختیار کرے اوراس سے بادشاہی کرے۔

س۔ فقر،خلافت کا تاج اور تخت شاہی ہے۔ کیاخوب دولت ہے جو بھی ختم نہیں ہوتی۔

ہ۔ اے نیک بخت اس فقر کو ہاتھ سے نہ جانے دو کیونکہ اس کے بغیر یا دشاہی جلد ختم ہو جاتی ہے۔

قرآن میں ہوغوطہ زن اے مردِ مسلمان

یمی وہ فقیر ہے جو ملوکیت کا شیرازہ درہم برہم کر سکتا ہے ۔ در افتد با ملوکیت کلیے فقیرے، بے کلاہے، بے گلیے گے باشد کہ بازی ہائے تقدیر بگیرد کارِ صرصر از نسیے! (۵۵)

ا۔ کلیم اللہ کے اوصاف کا حامل مردمومن بے کلاہ ہوتا ہے اور گدڑی نہیں پہنتا مگر فقیر ہوتا ہے۔ ۲۔ تقدیر کے کھیل ہیں کہ بھی صبح کی خوشبودار ہوا سے طوفانی ہواؤں کا کام لے لیاجا تا ہے۔

علامها قبالٌ نظم رياست كيليّے اسلامي فلاحي رياست كاتصور پيش كيا۔اس شمن ميں وه تشكيل جديدالهميات اسلاميه ميں لكھے ہيں: "Islam as a polity is only a practical means of making this principal (Tauhid) a living factor in the intellectual and emotional life of mankind. It demands loyalty to God not thrones. And since God is the ultimate spiritual basis of all life, loyalty to God virtually amounts to man's loyalty to his own ideal nature." (58)

اسلام بحثیت ایک نظام ساست کے اصول تو حید کوانسانوں کی جذباتی اور دبنی زندگی میں ایک زندہ عضر بنانے کاعملی طریقہ ہے۔اس کا مطالبهٔ وفاداری خدا کے لیے ہےنہ کہ تخت وتاج کے لیے اور چونکہ ذات باری تمام زندگی کی روحانی اساس سے عبارت ہے۔اس لیے اس کی اطاعت کیشی کا در حقیقت بیرمطلب ہے کہ انسان خودا بنی معیار ی فطرت (اعلیٰ صفات) کی اطاعت کیشی اختیار کرتا ہے۔ (۵۹) علامه اقبالؓ کے نزدیک ملکتی اقتدار کا ماخذ ذات باری تعالیٰ ہے نہ کہ کوئی جماعت جا ہے وہ کسی خاص نقطہ نظر کے متعلق کتنی ہی اکثریت کیول نهرکھتی ہو۔

علامها قبالؓ نےعقیدہ تو حیداورعقیدۂ رسالت کی بناپرالیی فلاحی ریاست کا تصور پیش کیا جس میں انفرادی واجتماعی سطح پرمساوات، اخوت اور حربت کےاصول عملی طور پر نافذ ہوں ، جہاں تمام افرادعثق نبوی عظیلیہ کے جذبہ سے سرشار ہوں ،اسوہُ حسنہ کی پیروی کواپنافرض اولین بیجھتے ہوں اورکسی بھی سطیریسی بھی قتم کااستحصال نہ ہو۔

انہوں نے انفرادی واجتماعی خودی کے تصورات کے حوالے سے فردومعاشرہ اور ریاست کے استحکام و بقائے لیے اسلامی نظام زندگی (اسلامی تصور قومت،اسلامی نظام معیشت،اسلامی فلاحی ریاست ) کاداضح تصورپیش کیااور دعوت عمل دی۔ (۲۰)

# حوالے/حواشی

01- David R, LongMan Dictionary of Contemperary English, (USA, New York: LongMan corpus, New Edition, 1990), P.291

۰۲ وارث سر ہندی، مرتب علمی اردولغت (لا ہور علمی کتب خانہ، بن ۱۹۹۱ء) ص ۱۰۸

3- David R, LongMan Dictionary, P.1360

۴۰ وارث سر هندی علمی اردولغت ، ص ۱۰۸

۵۰ ما بدعلی عابد ،سیّد ، تلمیحات ا قبال (لا مهور: سنگ میل پبلی کیشنز ، ب ن ،۲۰۰۳ و ۲۲۸ تا ۲۲۹

۲۰۔ اختر جعفری، ڈاکٹرسید، علامہ اقبال پراشتر اکی ہونے کا الزام کیوں؟ مشمولہ: اقبال ۸۴ء

مرتبه: ڈاکٹر وحیدعشرت (لا ہور: اقبال اکادمی یا کستان، باراول،۱۹۸۲ء) ص ۲۵۲۲۵۲۱

۰۸ معین الدین عقیل، ڈاکٹر، دنیائے اسلام میں اشتراکیت کامسکہ اورا قبال،مشمولہ: اقبال۸۸ء،مرتبہ ڈاکٹر وحیوعشرت، صے ۱۵۲۲ تا ۵۲۲

٩٠ معین الدین عقیل ، دنیائے اسلام میں اشتر اکیت .....، ۵۲۲ هـ

٠١- عبرالكيم، وْاكْرْخليف فْكراقبال (لا مور: بزم اقبال ، بارمشتم ، نومبر٥٠٠٠ ء) ص ١٨٨ تا ١٩١١

اا عبدالله، واكثر سيّد، مسائل اقبال (لا مور: مغربي پاكستان اكيدمي، باردوم، جون ١٩٨٧ء) ص٢٣٩

۱۲ محمدا قبال، ڈاکٹر علامہ، با نگ درا،مشمولہ: کلیاتِ اقبال اردو (لا ہور: شخ غلام علی اینڈسنز ، بار پنجم،۱۹۸۳ء) ملات

۱۳- محمدا قبال، ڈاکٹر علامہ، پس چہ باید کرداےا قوام شرق، مشمولہ: کلیات اقبال فارسی (لا ہور: شیخ غلام علی اینڈسنز، بارسوم، ۱۹۷۸ء) ص ۱۳/۸۰۹

۱۲ عبدالله، مسائل اقبال، ص۲۵۳ تا ۲۵۳

۱۵ ایضاً بس۲۵۳ تا۲۵۲

١٦\_ محمدا قبالٌ، بانك درا، مشموله: كليات اقبال اردو، ص٢٦٣

اد محمدا قبال ، بانگ درا، ص۲۶۳

۱۸ - نظم دلینن خدا کے حضور میں'، بال جریں ، شمولہ: کلیات اقبال اردو

19. محدا قبالٌ، وُاكْرُ علامه، بيامٍ شرق، شموله: كليات اقبال فارس، ص ١٥٥/٣٢٥

۲۰۔ محمدا قبالٌ، بانگ درا،ص ۲۷۸

المه الضام ٢٦٢

۲۲ ایضاً ص۲۲۱ تا ۲۲۲

٢٣٠ مُحدزكريا، وْاكْترْخواجه، اقباليات چندني جهات (لا مور: خزييه علم وادب، بن، ا٠٠٠)

۲۴ محدا قبالٌ ، بال جبريل ، مشموله: كلياتِ اقبال اردو، ص ١١٢/٨٠٠

۲۵ محمدا قبالٌ، ڈاکٹر علامہ، ضرب کلیم، مشمولہ: کلیات اقبال اردو، ص ۸۵ / ۱۱۸

۲۷\_ محمدا قبالٌ مضرب کلیم من ۵۹۰ ۱۲۸

LL معین الدین عقبل ، دنیائے اسلام میں اشتر اکیت .....،ص ۵۲۹

۲۸ محرز کریا، اقبالیات چندنئ جهات، ۱۸۸

۲۹ محراقبال، پیام مشرق، ۱۹۰/۳۸۰ محراقبال،

٣٠ ايضاً ص١٥٥/١١٥

ا٣- خوداقبال ف' إيام شرق 'كايك حاشيه مين كارل ماركس كمتعلق كلها به:

''جرمنی کامشہور ماہرا قصادیات جس نے سرمایہ داری کے خلاف قلمی جہاد کیا اس کی مشہور کتاب موسوم بہ''سرمایہ'' کو مذہب اشتراکیت کی بائبل تصور کرناچا ہے۔''

٣٢ معين الدين عقيل ، دنيائے اسلام ميں اشتراكيت .....، ص ٢٥ تا ٢٦ تا ٥٢٨

۳۳ - عبدالله،مسائل اقبال بص۲۵۵

۱۳۷۷ - ابوب صابر، پروفیسر ڈاکٹر،اقبال کی فکری تشکیل .....اعتر اضات اور تاویلات کا جائزہ (اسلام آباد: بیشنل بک فاؤنڈیشن، باراول، ۲۰۰۷ء)ص۱۳۳۸

۳۵ فرمان فتح پوری، ڈاکٹر، اقبال سب کے لیے ( کراچی: اردوا کیڈی سندھ، باراول، ۱۹۷۸ء) صسسا

۳۷ محرا قبالٌ ، و الشرعلامه ، گفتارا قبال ، مرتبه : محمد رفیق افضل (لا هور: اداره تحقیقات پاکستان ، دانشگاه پنجاب، باراول ، جنوری ۱۹۲۹ء ) ص۱۸۵

٣٧ - محمدا قبالٌ، دْ اكْرْعلامه، اقبال نامه، مرتبه: شَخْ عطاء الله (لا مور: اقبال اكا دى پاكستان، بارنو، ٢٠٠٥ ء) ٣٣٣

٣٨ محمدا قبالٌ، ڈاکٹر علامہ، اقبال نامہ، ص ٧٥٥

۳۹۔ محمد اقبالؒ، ڈاکٹر علامہ، اقبال کے حضور (نشستیں اور گفتگوئیں) مرتبہ: سیدنذ بر نیازی (لا ہور: اقبال اکا دی پاکستان، بار چہارم، ۲۰۰۷ء) ص

٠٨- ايضاً، ١٣٥٥ ١٩٨

الهر الضاَّ الصاء

۳۲ محرا قبالٌ، جاویدنامه، ۱۵۲/۱۵۲

٣٨ ـ ايضاً ص ١٥٨/١٥٣

۱۳۶ محمدا قبالٌ، بال جبريل من ۳۳۲/۴۸

۳۵ محمرا قبالٌ، جاویدنامه، ص ۲۶۷ / ۷۹

۲۶ ـ شامدا قبالٌ كامران، دُاكٹر يروفيسر، اقبال دوئي (اسلام آباد: پورب اكادى، باراول، مارچ٢٠٠٩ء)ص١٥٨

٣٥ شابدا قبال كامران، اقبال دوسى، ضرب كليم، ص ٢٥/ ٢٣

۸۶\_ محمدا قبال مال جبريل من ۳۲/۳۳۲ م

وم محدا قبال ارمغان محاز ، ص ١٥/ ٩

۵۰ ایضاً ص۲۵۲/۱۲

۵۱ ایضاً ص۲۵۵ /۱۳

۵۲\_ محمدا قبالٌ ،ضربِ کليم ،ص ۵۹۸ /۱۳۲

۵۳ محدا قبالٌ، بال جبر ميل، ص ۱۱۸/۸۱۱

۵۵ محدا قبال ،ارمغان جازفارس ،شموله کلیات اقبال فارس ، ۹۹۰ ۸۸

۵۲ محمدا قبال ،ارمغان حجاز فارسى ، ص ۹۲۱ م

ع۵\_ ایضاً<sup>م</sup> ۲۵/۹۷ م

58- Muhammad Iqbal, Dr. Allama, The Reconstruction of Religious Thought in Islam (Lahore: Institute of Islamic Culture, 7th Edition, 2009) P.140

۵۹ پیسف حسین خان، ڈاکٹر،روح اقبال (لا ہور:القمرانٹریرائزز،بن،مارچ ۱۲۰۹ء) ص۲۳۹

۲۰ محددین تا شیر، ڈاکٹر، اقبال کافکروفن، مرتبہ: افضل حق قرشی (لا ہور: بزم اقبال بارسوم، نومبر۱۹۹۴ء) ص۷۲ جاويدا قبالٌ، ڈاکٹر جسٹس (ر)،مقالاتِ جاويد،مترتب جمر سہبل عمر،طاہر حميد تنولي (لا ہور: اقبال اکیڈمی، باراول،۱۱۰ء)ص ۲۵۸

فتح محمد ملک، بیروفیسر، کھوئے ہوؤں کی یاد (اسلام آباد نیشنل بک فاؤنڈیشن، باراول۲۰۱۳ء)ص ۲۳۷

# ا قبال اورسر ماريد دارانه نظام حکومت وسياست

#### Capitalism:-

## سر ما بيددارانه نظام حكومت وسياست: \_

"Capitalism is a system of production and trade based on property and wealth being owned privately, with only a small amount of industrial activity by the government." (1)

'' کمپیلز م اشیاء کی پیداوار اور تجارت کاایک نظام ہے جس کی بنیاد پرائیویٹ شعبہ کی جائیدا داور دولت پر ہے جبکہ صرف محدود پیانہ پرصنعت کاشعبہ گورنمنٹ کے زیران تظام ہوتا ہے۔''

مندرجه بالاتعریف سے اور کیپیلزم کے وسیع تصور کا جائزہ لینے سے مندرجہ ذیل امور سامنے آتے ہیں:

- ۔ کیپطرم ایک معاثی نظام ہے جس میں پیداوار کے ذرائع پرائیویٹ شعبہ کی ملکیت ہوتے ہیں۔ اس میں مارکیٹ میں اشیاء و خدمات کی فراہمی (supply) ، طلب (demand) ، قیت (price) ، تقسیم (distribution) اورزر کی فراہمی (investment) کو پرائیویٹ شعبہ کے افراد کنٹرول کرتے ہیں۔ منافع سرماییکاری کرنے والے مالکان میں تقسیم کردیا جاتا ہے اور کاروبار میں خدمات سرانجام دینے والے افراد کواُن کی اُنجرت (wages) ادا کی جاتی ہے۔
- ۲۔ کیپٹلزم کا نظام یورپ میں سولہو یں صدی عیسوی میں پروان چڑھنا شروع ہُوااور مغربی دنیا میں جاگیرداری اورنوابی نظام کے زوال کے بعد پوری طرح غالب اور رائح ہوگیا۔اس کے بعد تمام یورپ میں کیپٹلزم (سرمایہ دارانہ نظام) رائح ہوگیا۔انیسویں اور بیسویں صدی میں دنیا میں اس کی بدولت صنعتی نظام رائح ہُوا۔عصر حاضر میں دنیا کے زیادہ تر مما لک میں یہی سرمایہ دارانہ نظام رائح ہے۔ مثلاً بینظام مغربی یورپ،اٹلی،فرانس، جرمنی،امریکہ،آسٹریلیا،کینیڈاوغیرہ میں رائح ہے۔ دنیا میں اس وقت کل چارمعا شی نظام رائح ہیں:

ا۔ سرمایدداراندنظام Capitalism

ر اشتراکیت/اشتمالیت (اشتراکی نظام) Communism/Socialism

سر مخلوط معاشی نظام Mixed Economic System

Islamic Economic System ۲۹- اسلامی معاشی نظام

- ا۔ اشتراکیت یااشتمالیت ایباسیاسی نظام ہے جس میں کسی ملک کا تمام معاثی نظام حکومت کے کنٹرول میں ہوتا ہے۔ آمدنی کے تمام ذرائع حکومت کے کنٹرول میں ہوتے ہیں۔
- ۲ ایسے معاشرے میں امیر اورغریب کا فرق نہیں ہوتا۔ دولت تمام افراد میں مساوی طور پڑتھیم ہوتی ہے۔ اس میں بلا لحاظ مراتب و قابلیت سب کومساوی معاوضہ دیاجا تا ہے۔ یہ قومی پیداوار میں سب کی کیساں شراکت کا نظام ہے۔ یہ نظام مشرقی یورپ اور روس اور چین وغیرہ میں رائج ہے۔ اس کا بانی کا رل مارکس ہے۔

سر مایه دارانه نظام اوراشترا کی نظام کا تاریخی پس منظر:

قدیم دور کے انسان نے جب ترقی کی تو ترقی پذیر اور طاقتور اقوام نے کمزور اقوام کوغلام بنالیا۔ ان کی زمینوں، جائیدادوں اور املاک و وسائل پر قبضہ کر لیا اور بزورِ طاقت ان سے کام لینا شروع کر دیا۔ بزورِ طاقت فائدہ حاصل کرنے یعنی استحصال کرنے (exploitation) کی پیہبرترین مثال تھی۔

غلامی کے دور کے بعد با دشاہی دوریا ملوکیت کا آغاز ہُوا۔ملوکیت ،استحصال کی بدترین صورت بن گئی۔اس کی مثال فرعون کی حکومت

ہے۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے بنی اسرائیل کوفرعون کی غلامی سے نجات دلائی تھی۔ ملوکیت کے خلاف روعمل کے نتیج میں دو بڑے لاد بنی، معاشی نظام سامنے آئے۔ ان میں ایک کیپٹلزم (سرمایہ دارانہ نظام) اور دوسرا کمیونزم اشتراکی نظام یا اشتراکیت) ہے جسے سوشلزم (اشتمالیت) بھی کہتے ہیں۔ سرمایہ دارانہ نظام کی بدولت بھی عوام الناس اور مز دور طبقہ کا استحصال ہُوا۔ سرمایہ دار طبقہ نے دنیا بھر میں جمہوریت کے نام پر استحصالی سرگرمیوں کا دائر ہ کا ربڑھا دیا۔ اس طرح دنیا بھرمیں سامراجیت (Imperialism) کوفروغ ملا۔

سر مایددارا نه نظام کی خرابیوں اوراستحصالی سرگرمیوں کے ردیمل میں کئی ممالک میں اشتراکیت نے جنم لیا۔اس نظام کے حامی افراد نے معاشی مساوات یا مساوات یا مساوات فیلم کانعرہ لگایا۔تمام وسائل پرحکومت نے قبضہ کرلیا۔تمام افرادِ معاشرہ کو ذمہ داریاں تفویض کی گئیں۔اس نظام کی بدولت کاروباری مسابقت کاعمل رک گیا۔ کیساں مفاوات کے حصول کی وجہ سے زیادہ محنت اورکوشش کا جذبہ تم ہوگیا۔مزید یہ کہ اعلیٰ حکومتی سطح پر چندافراد کی اجارہ داری کی وجہ سے بیسٹم بھی ناکام ہوگیا۔(۲)

#### Islamic Economic System:-

اسلامی معاشی نظام: \_

اسلامی اصولوں پربنی معاشی نظام، اسلامی معاشی نظام کہلاتا ہے۔اس معاشی نظام میں سرمایہ داراور مزدوروں دونوں کو تحفظ مہیا کیا گیا ہے۔حقوق وفرائض کے تعین سے سرمایہ داراور مزدور طبقہ میں معتدل، متوازن اور مشخکم رشتہ قائم کیا گیا ہے۔ سرمایہ دارانہ اور اشتراکی نظام کی طرح اس نظام میں استحصال نہیں۔اسلام میں سود کو حرام قرار دیا گیا ہے اور مضار بہا مشار کہ کی بناء پر باہمی لین دین کیا جاتا ہے۔ سرمایہ دار ہرسال اپنے مالی و مادی وسائل پرزکو قوراً اداکرنے کا پابند ہے۔ اس نظام میں حکومت افرادِ معاشرہ کی فلاح کی ذمہ دار ہے اور عوام کو کاروبار کا اختیار بھی دیتی ہے۔حضرت عمر فاروق ٹے یہ نظام احسن طور پر رائج کیا تھا۔ ان کے دور میں تمام افرادِ معاشرہ اس قدر خوشحال ہو بچکے تھے کہ زکو قاداکرنے والے نکو قرح کے مستحق افراد کو ڈھونڈتے پھرتے تھے گرانہیں کوئی زکو قیلنے والانہیں ماتا تھا۔افسوس کہ عصر حاضر میں کہی اسلامی ملک میں اسلامی معاشی نظام اپنی اصل شکل میں رائے نہیں ہے۔

## علامها قبال كاميزان ردوقبول:

علامہ اقبالؒ تمام نظریات کو کلام الہی پر پر کھ کرردیا قبول کرتے تھے۔ جوافکاروتصورات اور نظریات میزانِ کتاب پر درست ثابت ہوتے تھے، انہیں وہ تعلیم کرتے تھے۔اس اصول کو وہ یوں بیان کرتے ہیں۔ نہیں وہ تعلیم کرتے ہیں۔ کہ سے معیار پر پورے نہیں اُترتے تھے، انہیں رد کر دیتے تھے۔اس اصول کو وہ یوں بیان کرتے ہیں۔۔

تا دو تیخ لا و إلَّا داشتیم مابوا الله را نثال عَلَداشتیم! (۴) (۲) (۷) (پل چه باید کرد)

جبتک ہمارے ہاتھ میں بید و تلواریں ہوں گی: 'لا ُ یعنی تمام باطل قو توں اور طاغوتی طاقتوں سے اعلانِ برائت اور 'الا الله ٰ یعنی ذاتِ حق کا اقر ارتو الله تعالی واحد و قہار کی طاقت ، سطوت اور قوت پر ایمانِ راسخ کے نتیج میں ماسواالله کی طاقتیں زیر ہوجا کیں گی۔ (۵) متذکرہ بالا اصول کے پیشِ نظر اقبالؓ نے دنیا کے ہرایسے سیاسی نظام کوجس کی بنیاد لاد پنی ہونا پیندیدگی سے دیکھا ہے اور اہلِ اسلام کو اُن کی فریب کاریوں سے آگاہ کر کے انہیں دین کی پناہ میں آنے کی تلقین کی ہے۔

كيپطره،اشتراكيت اور فاشيزم پراقبال كى تنقيد:

خواج غلام السيدين كے نام اسيخ مكتوب محرره كارا كتوبر ١٩٣٧ء ميس اقبال كلصة بين:

''سوشلزم کےمعتر ف ہرجگدروحانیات کے مذہب کے مخالف ہیں اوراس کوافیون تصور کرتے ہیں۔لفظ افیون'اس ضمن میں سب سے پہلے

۔ کارل مارکس نے استعمال کیا تھا۔ میں مسلمان ہوں اورانشاءاللہ مسلمان مروں گا .....اسلام خودایک سوشلزم ہے جس سے مسلمان سوسائٹ نے آج تک بہت کم فائدہ اٹھایا ہے۔''(۲)

علامها قبالٌ آل احدسرورك نام اليخ كمتوب محرره ١٦ مارچ ١٩٣٧ء ميس لكهت بين:

ن میرے نزد کی فاشزم، کمیونزم یاز مانهٔ حال کے اورازم کوئی حقیقت نہیں رکھتے ۔میرے عقیدے کی روسے صرف اسلام ہی ایک حقیقت ہے جو بنی نوع انسان کے لیے ہر نقطۂ نگاہ سے موجب نجات ہو کئتی ہے۔''(۷)

مندرجه بالااقتباسات سے ظاہرہے کہ

ا۔ اقبالؒ کیپیلز م،اشترا کیت اور فاشز م اوراسی طرح کے کسی بھی اورغیراسلامی نظامِ سیاست یا نظامِ معیشت کے قائل نہ تھے۔ان کے نز دیک اس طرح کے ازم کوئی بھی حقیقت نہیں رکھتے۔

۲۔ وہ نہایت دیندار اور اعلیٰ فکر کے حامل مفکر، فلسفی اور حکیم الامت تھے۔ وہ دین اسلام کو ممل ضابطۂ حیات تصور کرتے تھے اور اسلامی نظام میاست کے قائل تھے۔
 نظام معیشت یا سلامی نظام سیاست کے قائل تھے۔

کیپنگرم،اشتراکیت اور فاشَزم وغیرہ دولت اور طاقت کے حصول اوران کی تقسیم کے غیر منصفانہ اور غیر متوازن نظام ہیں۔ کیپنگرم سے سر ماید دار کو تحفظ ملتا ہے مگر عام آ دمی اور مزدور کا استحصال کیا جاتا ہے۔ اشتراکیت، سر ماید دار کو تحفظ ملتا ہے مگر عام آ دمی اور مزدور کا استحصال کیا جاتا ہے۔ اشتراکیت، سر ماید دار کو تحفظ فرا ہم نہیں کرتی ۔ فاشزم سے نسلی تعصّبات اور آ مریت کوفروغ حاصل ہوتا ہے۔ افراد کو ان کی قابلیت اور محت کے مطابق ترتی کے مواقع فرا ہم نہیں کرتی ۔ فاشزم سے نسلی تعصّبات اور آ مریت کوفروغ حاصل ہوتا ہے۔ اسلامی نظام معیشت دولت اور طاقت کی منصفانہ تقسیم کے لیے ضابطہ عمل پیش کرتا ہے۔ بیچے فلاحی معاشرے کے قیام کا قابلِ عمل پروگرام پیش کرتا ہے۔ اس سلسلہ میں اقبال ً فرماتے ہیں:

''اسلام نے ہرمعاملے میں ایک فطری اور طبعی روش اختیار کی۔اس لیے کہ اسلام کامقصود ہے فرداور جماعت کی تربیت ،اس کا بہمہ وجود اورمسل انشو ونما''

''اسلام قوائے حیات کا شیرازہ بندہے۔اسلام ہی وہ ایتلاف ہے جس کی دنیا کوضرورت تھی اور ہے۔''(۸)

''دولت اورطافت کا چولی دامن کاساتھ ہے۔اسلام نے اس امر کی پیش بندی نہایت خوبی سے کی کددولت حصولِ طافت کا ذریعہ نہ بنے اور پھر طافت کو بھی رذہیں کیا۔ نہ دوسرے مذاہب کی طرح اسے مذموم تھہرایا۔ طافت کی روح ہے جہاد گر جہاد کے لیے بھی جواحکام وضع ہوئے اوران کے مقصود ومدعا کی تعییں اس طرح کی گئی کہ جوع الارض کی بجائے جہاد سکے وہ شتی کا ذریعہ بن گیا۔''(9)

'' قانونِ وراثت ہی کو دیکھ لو۔اس میں بھی دولت کی تقسیم اس طرح کی گئی ہے کہ مردوں ،عورتوں ، بوڑھوں ، بچوں ،خویش واقارب، دوستوں، ناداروں سب کالحاظ رہے۔(۱۰)

علامہ اقبال میں معاملاتِ زندگی میں دین اسلام سے رہنمائی حاصل کرتے تھے۔ وہ کسی بھی ازم کے قائل نہ تھے۔ وہ تمام سیاسی تخریکوں اور معاثی نظاموں کا دین اسلام کی روسے جائزہ لیتے تھے۔ انہیں جہاں کہیں اسلامی اصولِ زندگی کا رفر مانظر آتے تھے، وہ ان کی تخریف کرتے تھے۔ انہوں نے ان سیاسی و معاثی نظام کی اہمیت تعریف کرتے تھے۔ انہوں نے ان سیاسی و معاثی نظام کی اہمیت اور ضرورت پرزوردیا اور زندگی بحرافر او ملتِ اسلامیکی بہتری کے لیے کام کرتے رہے۔

متذکرہ بالا اصول کے پیشِ نظرا قبالؓ نے دنیا کے ہرایسے نظام کوجس کی بنیا دُلا دینی ہوناً پسندیدگی سے دیکھا ہے اوراہلِ اسلام کوان کی فریب کاریوں سے آگاہ کر کے انہیں دین کی پناہ میں آنے کی تلقین کی ہے۔

ا قبال کپٹلزم یاسر ماید دارانہ نظام کوقیصری، پرویزی، سلطانی، سر ماید داری یا فرعونی حکمت قرار دیتے رہے ہیں۔وہ کہتے ہیں کہ سر ماید دارانہ نظام ایک استحصالی نظام ہے۔اس نے نت نے طریقوں سے مزدور کا خون چوسا ہے۔امیر،امیر تر ہوتا جارہا ہے اورغریب،غریب تر ہوتا جارہا ہے ہے

مکر کی چالوں سے بازی لے گیا سرمایہ دار انتہائے سادگی سے کھا گیا مزدور مات (۱۲) سرمایہ دار حیلہ گراپنے مکر وفریب سے مزدور کا استحصال کرتا ہے مزدور طبقہ فریب خوردہ ہے۔ وہ سرمایہ دار کو اپنی ضرورت ہجھتا ہے حالانکہ وہ خود سرمایہ دار کی ضرورت ہے ہے

اے کہ تجھ کو کھا گیا سرمایہ دارِ حیلہ گر شاخِ آ ہو پر رہی صدیوں تلک تیری برات! دستِ دولت آ فریں کو مزد یوں ملتی رہی اہلِ نژوت جیسے دیتے ہیں غریبوں کو زکات (۱۳) اس ضمن میں نیام مشرق کے حصیفش فرنگ کی چند منظومات ہمیں بطور خاص متوجہ کرتی ہیں۔

پہلی نظم محاورہ مابین کیم فرانسوی اگسٹس کومٹ ومر دِمزدور ہے۔اس میں فرانسیسی فلسفی بندہ مزدورکونظامِ عالم کی مثال دیتے ہُوئے کہتا ہے کہ جس طرح د ماغ کا کا م سوچنا اور پاؤں کا کا م گھسنا ہے۔اسی طرح ساجی نظام میں کوئی کام لینے والا تو کوئی کام کرنے والا۔مزدور اس فلنے کوشلیم نہیں کرتا۔وہ راضی برضار ہے کی تعلیم کوٹھکرا دیتا ہے۔وہ کوہکن (مزدور) کے مقابلہ پر پرویز (سرمابیدار) کوردکر دیتا ہے۔وہ سرمابید دارکوز مین کا بوجھ قرار دیتا ہے اور کہتا ہے کہا سے کھانے اور سونے یعنی دوسروں کی محنت سے مزہ اڑانے کے سواکوئی کا منہیں ہے سرمابید دار گذشت از خور و خواب کار (۱۴)

ایک اورنظم بعنوان''موسیولینن اور قیصر و کیم'' میں اقبال بیان کرتے ہیں کہافتد ارکی ہوں اپنی غارت گری،صورت بدل کربھی جاری رکھتی ہے۔کپیٹلزم،اشتراکیت،فاشنزم،ملوکیت، یا یائیت اس کی مختلف صورتیں ہیں۔(۱۵)

تیسری نظم تقسمت نامهٔ سرمایی دار و مزدور ' بین سرمایی دار مزدور کے ساتھ اسباب زندگی اور مال و دولت کی تقسیم کا ایک پرفریب،
عاصبا نہ اور مکارا نہ معیار قائم کرتا ہے۔ سرمایی دار مزدور سے کہتا ہے کہ لوہے کے کارخانوں کا شور وغل میرے لیے رہنے دواور کلیسا کا دکش نغما اپنے لیے وقف رکھوتا کہ تمہاری روح تسکین پائے۔ کھیتوں کا حاصل اور لگان میں لوں گا اور باغ بہشت، سدرہ اور طو بی تمہارے لیے ہے۔ انگور کی شراب میں بیوں گا اور تمہارے لیے شراب طہور بہتر رہے گی۔ بیم عابیاں ، کبوتر اور بٹیر میرے لیے ہیں اور عنقا و ہما تمہارے لیے ۔ انگور کی شراب میں بیوں گا اور تمہارے لیے شراب طہور بہتر رہے گی۔ بیم عابیاں ، کبوتر اور بٹیر میرے لیے ہیں اور عنقا و ہما تمہارے لیے ۔ زمین اور زمین سے بیدا ہونے والی ہر چیز میرے پاس رہنے دواور زمین سے او پر آسان تک سب کچھتم لے لو۔ بیختری نظم سرمایی دار کے ظلم ، مکر وفریب ، جالا کی اور دیا کاری کی نہایت عمدہ مثال ہے ہے

غوغاے کارخانۂ آہنگری زمن گلبانگِ ارغنونِ کلیسا ازانِ تو کلے کہ شہ خراج ہر و می نہد زمن باغِ بہشت و سدرہ و طوبا ازانِ تو کلے کہ شہ خراج ہر آرد ازانِ من صہباے پاکِ آدم و حوّا ازانِ تو مرغابی و تدرو و کبوتر ازانِ من ظلِّ ہماؤ شہرِ عَنقا ازانِ تو

ایں خاک و آنچہ در شکم او ازانِ من و ز خاک تابہ عرشِ معلّا ازانِ تو (۱۲) ترجمہ:۔۔

ا۔ فولا دے کارخانے کا شورشرابہ میرااور کلیسامیں بجنے والے ساز کا ترنم تیراہے۔

۲۔ جس درخت برحاکم ٹیکس لگا تا ہےوہ میراہے۔جنت کا باغ ،سدرہ کمنٹلی اورطو بی تیراہے۔

س۔ وہ تلخ شراب جودر دسرپیدا کرے،میرے لیے ہے۔آ دم اور حوا کی پاکیزہ شراب تیرے لیے ہے۔

۳- مرغا بی اورتیتر اور کبوتر میرے لیے ہیں۔ ہما کا سابیاور عنقا کا پنگھ تیرے لیے ہے۔

۵۔ یمٹی (زمین) اور جو پچھاس کے اندر ہے وہ میرے لیے ہے اور زمین سے عُرْشِ معلیٰ تک سب پچھ تیراہے۔

چوٹھی نظم 'نوائے مزدور' ہے۔اس میں مزدور سیاست اور مذہب کے نام پر ہونے والے استحصال کا ذکر کر تا اور خودداری اور آزادی کی زندگی گزارنے کے عزم کا اظہار کرتا ہے۔

ایک اورنظم میں اقبال ٌمز دور کی جمایت کرتے ہُوئے کہتے ہیں کہ سر ماید دار مز دور کی حق تلفی کرتا ہے۔ اُسے کلمل اُجرت ادائہیں کرتا۔ اس کی بیٹی کی عصمت بھی لوٹ لیتا ہے۔ دولت مند کے آ گے مز دور بے بس اور لا چار ہوتا ہے۔ وہ زندگی کی ہرخوشی اور آسائش سے محروم رہتا ہے اور اس سے ہمدردی کرنے والا بھی کوئی نہیں ہوتا۔ وہ سر ماید داروں کے لیے توعظیم الثنان کی تغییر کرتا ہے کیکن خود بے سروسامان گلیوں کی خاک جھانتا پھرتا ہے ہے

خولجه نانِ بندهٔ مزدور خورد آبروے دفترِ مزدور برد در حضورش بنده می نالد چونے بر لبِ او نالہ ہاے پے بہ پے نے بجامش باده و نے در سبوست کاخہا تعمیر کرد و خود بکوست (۱۷) ترجمہ:۔

ا۔ مالک نے مزدور کی روزی کھالی۔اس کی بیٹی کی آبروسے کھیل گیا۔

۔ ۲۔ اس کے حضور میں مزدور بانسری کی طرح فریاد کرتا ہے۔اس کے ہونٹوں پر سلسل فریاد ہی رہتی ہے۔

س۔ نہ تواس کے جام میں شراب ہے اور نہ ہی صراحی میں۔وہ دوسروں کے لیے محلات تعمیر کرتا ہے اورخود گلی کو چوں میں خوار ہوتا ہے۔

انسانی معیشت کے دوہی بڑے میدان ہیں زراعت اورصنعت وتجارت ان دونوں میں ہوسِ زر،خودغرضی اورکوتا ہ نظری کے باعث انسان نے انسان کا خون چوسا ہے اور بنی آ دم پرظلم وستم کے پہاڑ توڑے ہیں

کارخانے کا ہے مالک مردکِ ناکردہ کار عیش کا پتلا ہے ، محت ہے اسے ناسازگار

مکم حق ہے لیٹس لُلاِ نُسَان اِلاَّ مَا سَعِی کے کھائے کیوں مزدور کی محنت کا کھل سرماییدار (۱۸)

ا قبال ؓ نے بنیادی اصول اورنظر ریہ پیش کیا کہ صنعت و تجارت کے میدان کی اکثر ناانصافیوں کاعلاج اس اصول کے برتنے سے ہوسکتا ہے۔ کہ جس کی محنت ، اس کا کپھل اورزرعی معیشت کاسدّ باب یوں ممکن ہے کہ جا گیرداروں کے مالکانہ حقوق کا'الارض للڈ' کی روشنی میں حائزہ لیا جائے۔

ا قبال ٌسر ماید دارانه نظام کی بدولت ہونے والے جبر واستبداد اوراستحصال کے شدید مخالف تھے۔وہ اپنی نظم' دلینن خدا کے حضور میں'' میں لکھتے ہیں ہے

تو قادر و عادل ہے، گر تیرے جہاں میں ہیں تلخ بہت بندہ مزدور کے اوقات

دُنیا ہے تیری منتظر روزِ مکافات! (۱۹) کب ڈوبے گا سرمایہ پرتی کا سفینہ؟ 'بالِ جبریل' کی طویل نظم'لینن، خدا کے حضور میں' سر مایہ دارانہ نظام کی خرابیوں کے بارے میں واضح افکار پر ببنی ہے۔اس نظم میں اقبالؓ نے کارل مارس کے فلنفے کے شارح ،کمیونزم کے بانی اور پہلی کمیونٹ مملکت کے پہلے صدر کوخدا تعالیٰ کے حضور لا کھڑا کیا ہے۔ اُ اس پوری نظم میں لینن بڑی دل سوزی کے ساتھ سر ماپیریش کے استبداد کی تفصیلات عرض کرتا ہے۔ (۲۰ )

اس نظم میں کینن کہتاہے \_

مغرب کے خداوند درخشندہ فِلّزات! حق یہ ہے کہ بے چشمہ حیواں ہے بہ ظلمات! گر جوں سے کہیں بڑھ کے ہیں بنکوں کی عمارات! سُود ایک کا لاکھوں کے لیے مرگ مفاجات! يتي بين لهؤ ديتے بين تعليم مساوات! کیا کم ہیں فرنگی مربیّت کی فتوحات؟ احساس مروّت كو كچل دية بين آلات! (٢١)

مشرق کے خداوند سفیدانِ فرنگی! یورپ میں بہت روشی علم و ہُنر ہے رعنائي تغمير مين، رونق مين، صفا مين!! ظاہر میں تجارت ہے حقیقت میں بُوا ہے یه علم، بیه حکمت ٔ بیه تدبّر، بیه حکومت! یے کاری و عربانی و ئے خواری و افلاس ہے دل کے لیے موت مشینوں کی حکومت!

ا قبال این نظم'' فرشتوں کا گیت'' میں مختلف استحصالی قو توں کا یوں ذکر کرتے ہیں

خلقِ خدا کی گھات میں رند و فقیہ و میر و پیر تیرے جہاں میں ہے وہی گردش صبح وشام ابھی بندہ ہے کوچہ گرد ابھی' خواجہ بلند بام ابھی عشق گرہ کشامے کا فیض نہیں ہے عام ابھی (۲۲)

تیرے امیر مال مت' تیرے فقیرحال مت دانش و دین و علم و فن بندگی هوس تمام

اس کے بعدا قبال'' فرمان خدا (فرشتوں سے )'' رقم کرتے ہیں۔اس نظم میں استحصالی قوتوں کےخلاف شدیداور پرزورجدوجہد اورنفرت کااظہار ہےاوراعلان جنگ ہے۔

#### فرمان خدا (فرشتوں ہے)

کاخ اُمرا کے در و دیوار ہلا دو گنجشک فرو ماہیہ کو شاہیں سے لڑا دو جو نقشِ عُهن تم كو نظر آئے مٹا دو اس کھیت کے ہر خوشتہ گندم کو جلا دو پیران کلیسا کو کلیسا سے اٹھا دو بہتر ہے چراغ حرم و دَریہ بجھا دو میرے لیے مٹی کا حرم اور بنا دو آ دابِ جنول شاعرِ مشرق کو سکھا دو (۲۳)

اٹھو مری دنیا کے غریبوں کو جگا دو گرماؤ غلامول کا لہو سوزِ یقین سے سلطانی جمہور کا آتا ہے زمانہ جس کھیت سے دہقاں کو متیسر نہیں روزی کیوں خالق ومخلوق میں حائل رہیں پردے حق را بسجودے صنماں را بطوافے میں ناخوش و بیزار ہوں مرمر کی سِلوں سے تہذیب نوی کارگہ شیشہ گرال ہے فرنگی تہذیب اوراس کے کیٹلزم سٹم نے عصرِ حاضر پر جا ربعنتیں مسلط کی تھیں ۔

ا۔ ہے رحم سر مابدداری

۲\_ سامراجیت اوراستعاریت

س۔ نسلی تعصّات

م. لادینیت (سیکولرازم) جس کے نتیجہ میں سیاست کواخلاق و مذہب سے بے تعلق کر دیا گیا۔

اشترا کیت نے پہلی تین خرابیاں تو دور کر دیں مگرلا دینیت کا شکار رہی جس کا نتیجہ لامحالہ تباہی تھا۔

علامہا قبالؒ نے اشتراکیت کی خوبیاں اورخرابیاں دونوں بیان کی تھیں۔انہوں نے اشتراکیت کی جن خرابیوں اوران سے در پیش جن آمدہ خطرات کی نشاند ہی کی تھی وہ عین درست نکلے۔(۲۴)

- ا۔ مزدور کے ہاتھ میں زمام کارآ گئی تو دین سے بیگا نگی کی وجہ سے اس نے بھی روس میں وہی پرویزی حیلے سکھ لیے، جن سے اقبال خالف تھے۔
- ۲۔ آزادی اظہار پر پابندیاں، سیاسی جوڑ توڑ، بین الاقوامی پیانے پرسازشیں، مخالفوں کوموت کے گھاٹ اتار دینااور حکومت کا ایک محدود طبقے میں سمٹ آنا،ان سب خرابیوں کی بدولت بینجریک زوال پذیر یہوگئی۔

علامها قبالؓ نے کیپطرم اوراشترا کیت دونوں کونا کا مقرار دیا ہے

جلالِ یادشاہی ہو کہ جمہوری تماشا ہو جُداہودیں سیاست سے،تورہ جاتی ہے چنگیزی! (۲۵)

م دو را جال ناصبور و ناشکیب مر دو یزدان ناشناس، آدم فریب! (۲۲)

ترجمہ:۔ (اشتراکیت اور ملوکیت) دونوں کی جان غیر مطمئن اور بے چین ہے۔ دونوں حق ناشاس ہیں۔

آ دم کوفریب دیتے ہیں۔

اشترا کیت ایک ماد<sup>ن</sup>ی قوت تھی۔ کوئی بھی مادی قوت اس کا زور تو ڑسکتی تھی۔ چنا نچپه ایسا ہی ہُوا۔ فسطائیت ( فاشزم ) نے اشترا کیت ( کمیونزم ) کابڑی سرگرمی سے مقابلہ کیا

توڑاس کا رومۃ الکبریٰ کے ایوانوں میں دیکھ آلِ سیزر کو دکھایا ہم نے پھر سیزر کا خواب (۲۷) جب مسولینی نے اپنی قوم میں بیداری کی نئی لہر پھو تکنے کی کوشش کی تو اقبالؓ نے مسولینی کواس جدوجہد پر مبارک باددی تھی اوراس کی

تعریف میں نظم مسولین ککھی جو بال جبریل میں شامل ہے ہے

ندرتِ فکر وعمل کیا شے ہے؟ ذوقِ انقلاب ندرتِ فکر و عمل سے معجزاتِ زندگی رومۃ الکبرے! دگرگوں ہو گیا تیرا ضمیر چشم پیرانِ کہن میں زندگانی کا فروغ پیرانِ کہن میں زندگانی کا فروغ بیر محبت کی حرارت! بیہ تمنا! بیہ نمود نغمہ ہاے شوق سے تیری فضا معمور ہے فیض بیکس کی نظر کا ہے؟ کرامت کس کی ہے؟

ندرتِ فکر وعمل کیا شے ہے؟ ملت کا شاب
ندرتِ فکر وعمل سے سنگِ خارہ لعلِ ناب
اینکہ می پینم بہ بیداری است یارب یا بخواب!
نوجواں تیرے ہیں سوزِ آرزو سے سینہ تاب
فصلِ گل میں پھول رہ سکتے نہیں زیرِ حجاب
زخمہ ور کا منتظر تھا تیری فطرت کا رباب!
وہ کہ ہے جس کی نگہ مثلِ شعاعِ آ فاب! (۲۸)

(مسولینی ازبال جبریل)

کچھ وصد بعد جب مسولینی نے حبشہ پرنا جائز جملہ کر کے اس پر قبضہ کرلیا توا قبالؓ نے اس کی پرزور مذمت کی اور واضح کیا کہ فاشزم بھی در حقیقت سرمایہ داری کی ایک ترقی یافتہ شکل ہے۔ اس کا مقصد جمہور کی فلاح نہیں بلکہ جمہور کا استحصال ہے۔ فاشزم اور تشدد لازم و ملزوم ہیں۔ فاشزم میں عوام کووطن، رنگ یانسل کے نام پرورغلا کر ان کا استحصال کیا جاتا ہے۔ سوشلزم کی طرح فاشزم نے بھی پیداوار کے ذرائع پر قبضہ کیا مگراس کا مقصد مناسب اور موزول تقسیم نہیں بلکہ ایک خاص طبقہ کے نفع کے لیے تقسیم ہے۔ اقبالؓ کو ان میں سے کسی اصول سے بمدردی نہیں تھی۔ اس لیے انہوں نے نظم' مسولینی' میں کی پیلزم اور فاشزم کی کیساں اور مشتر کہ خرابیوں کی نشاند ہی اور مذمت کی۔

(ایخ، شرقی اور مغربی حریفوں سے) کیا زمانے سے نرالا ہے مسولینی کا جُرم؟ بے محل بگڑا ہے معصومانِ یورپ کا مزاج

ہں سبھی تہذیب کے اوزار! تو چھلنی میں چھاج تم نے کیا توڑ نے ہیں کمزور قوموں کے زجاج؟ تم نے لوٹی کشتِ دہقاں! تم نے لوٹے تخت وتاج کل روا رکھی تھی تم نے، میں روار کھتا ہوں آج (۲۹) (مسولینی ازضرکلیم)

میں پھٹکتا ہوں تو چھلنی کو بُرا لگتا ہے کیوں میرے سودائے ملوکیت کو ٹھکراتے ہو تم یہ عجائب شعبدے کس کی ملوکیت کے ہیں ۔ راجدھانی ہے، مگر ہاقی نہ راجہ ہے، نہ راج آل سیزر چوب نے کی آبیاری میں رہے اور تم دنیا کے بنجر بھی نہ چھوڑو بے خراج تم نے لُوٹے بے نوا صحرا نشینوں کے خیام بردهٔ تهذیب میں غارت گری، آ دم گشی

جبیها که تمام تصریحات سے واضح ہے کہ اقبالؓ ملوکیت، جمہوریت، اشترا کیت، فسطائیت، غرض کسی بھی غیر اسلامی، لا دینی نظام حکومت پرمطمئن نہ تھے۔ان کے نز دیک نظام ریاست کی بنیاد مذہب اورا خلاق پر قائم ہونی جا ہیے۔ وہ صرف اسی نظام سلطنت کو پیند کرتے ہیں جس میں روح و مادہ کی وحدت قائم رہے اور اس قتم کا نظام ریاست اسلام نے قائم کیا ہے ۔

یہ اعجاز ہے ایک صحرا نشیں کا بشیری ہے آئینہ دار نذری اس میں حفاظت ہے انسانیت کی کہ ہوں ایک جنیدی و اردشیری! (۳۰) یمی وہ نظام ریاست ہے جس میں ایک شخص بادشاہ ہو کر بھی فقیررہ سکتا ہے ۔

تو اے باد بیاباں از عرب خیز ز نیل مصریاں موج برانگیز بگو فاروق<sup>(۳۱)</sup> را پیغامِ فاروقؓ که خود در فقر و سلطانی بیا میز! (۳۲) خلافت، فقر باتاج و سرًی است زہے دولت کہ پایاں ناپذیر است (۳۳) جواں بخا! مدہ از دست ایں فقر کہ بے او یادثابی زود میر است (۳۳)

ا۔ اے صحرا کی ہوا تو عرب سے اٹھ اور اہل مصر کے دریائے نیل میں لہرپیدا کر لیعنی مسلمانوں کو اسلامی تعلیمات کےمطابق زندگی گزارنے کا درس دے۔

حضرت عمر فاروق ﷺ کے پیغام کومصر کے بادشاہ فاروق سے کہہ کہائیے آپ میں فقراور بادشاہی پیدا کرے۔ بیغنی دین اسلام کی تعلیمات کےمطابق سادگی اختیار کرے اور مخلوق خدا کی خدمت کرے۔

س۔ فقر ہی سے خلافت کا تاج اور تخت شاہی ہے۔ کتنی اچھی دولت ہے جو بھی ختم نہیں ہوتی۔

۸۔ اے خوث قسمت!اس فقر کو ہاتھ ہے مت جانے دے۔ کیونکہ اس کے بغیر یا دشاہی جلد ختم ہو جاتی ہے۔

یهی وه فقیر ہے جوملو کیت کاشیراز ہ درہم برہم کرسکتا ہے:

ردہ یرہ و دیت میں ہر اردورہ ہر ہم ہر سماہے ، در افتد باملوکیت کلیے فقیرے، بے کلاہے، بے گلیے گم باشد کہ بازی ہاے تقدیر بگیرد کارِ صرصر از نسے! (۳۴)

ا۔ کلیماللہ کے اوصاف کا حامل مر دِمومن بے کلاہ ہوتا ہے اور گدڑی نہیں پہنتا مگر فقیر ہوتا ہے۔

۲۔ تقدیر کے کھیل ہیں کہ بھی صبح کی خوشبودار ہوا سے طوفانی ہواؤں کا کام لے لیاجا تا ہے۔

ا قبالؒ ایک فلاحی اسلامی ریاست' کے قیام کے حامی ہیں۔وہ تو حیداور رسالت کوظم ریاست کی اساس قرار دیتے ہیں۔ اس شمن میں وہ تشکیل جدیدالہیات اسلامیۂ میں کہتے ہیں:

"Islam as a polity is only a practical means of making this principal (Tauhid) a living factor

in the intellectual and emotional life of mankind. It demands loyalty to God not thrones. And since God is the ultimate spiritual basis of all life, loyalty to God virtually amounts to man's loyalty to his own ideal nature." (35)

اسلام بحثیت ایک نظام سیاست کے اصول تو حید کوانسانوں کی جذباتی اور ذبخی زندگی میں ایک زندہ عضر بنانے کاعملی طریقہ ہے۔ اس کا مطالب ُ وفاداری خدا کے لیے ہے نہ کہ تخت و تاج کے لیے اور چونکہ ذاتِ باری تمام زندگی کی روحانی اساس سے عبارت ہے، اس لیے اس کی اطاعت کیشی کا در حقیقت میں مطلب ہے کہ انسان خودا پنی معیاری فطرت (اعلی صفات ) کی اطاعت کیشی اختیار کرتا ہے۔ (۳۲) اقبال ؓ کے نز دیک مملکتی افتد ارکا ماخذ ذاتِ باری تعالی ہے نہ کہ کوئی جماعت جا ہے وہ کسی خاص نقطۂ نظر کے متعلق کتی ہی اکثریت کیوں نہ رکھتی ہو۔

وہ عقیدہ تو حید اور عقیدہ رسالت کی بنا پر ایسی اسلامی فلاحی ریاست کے قیام کے خواہاں ہیں جس میں انفرادی و اجتماعی سطح پر مساوات، اخوت اور حریت کے اصول عملی طور پر نافذ العمل ہوں، جہاں تمام افراد عشق نبوی کے جذبہ سے سرشار ہوں، اسوہ حسنہ کی پیروی کو اپنا فرض سمجھتے ہوں اور کسی بھی سطح پر کسی بھی قتم کا استحصال نہ ہو۔ اقبال ؓ کے تمام کلام، تصانیف، تقاریر اور مضامین میں اس اعلیٰ فکر کی تعلیم دی گئی ہے۔ نہو وید نامہ میں عمل محصوب دی گئی ہے۔ نہو وید نامہ میں عمل محصوب اللی نظام معیشت ) ہے۔ اللی ، خلافت آ دم اور نحکمت کلیمی ، کے عنوانات سے جو حصودرج ہیں ان کا موضوع بھی اسلامی نظام زندگی (اسلامی نظام معیشت ) ہے۔ مثنوی 'اسرارِ خودی' اور ا' جتماعی خودی' کے تصورات کے حوالے سے فرد، معاشر سے اور ریاست کی شریب اور استحکام کے اصول بیان کئے گئے ہیں۔

# حوالے/حواشی

01- David R, LongMan Dictionary of Contemperary English, (USA, New York: LongMan corpus, New Edition, 1990), P.191

۲۰۔ عبدالحکیم، ڈاکٹر خلیفہ فکرا قبال (لا ہور: بزم اقبال، پارشتم ،نومبر۵۰۰۰ء)ص ۱۹۱۳ ااوا

٣٠ - محمدا قبال، دُاكٹر علامه، بال جبريل، مشموله: کلياتِ اقبال اُردو (لا مور: شخ غلام على ايندُ سنز، بار پنجم، ١٩٨٢ء)، ص٠ ٧٨ حمد

۱۹۰۰ محمدا قبال، ڈاکٹر علامہ، پس چہ باید کرداےاقوام شرق، شمولہ: کلیات اقبال فارس (لاہور: شخ غلام علی اینڈسنز، بارسوم، ۱۹۷۸ء) ص۸۸/۸۵

۵۰۔ علی گیلا نی،سیّد،ا قبال:روح دین کاشناسا (لا ہور:منشورات، ہاراول،نومبر ۲۰۰۹ء) ص۱۳۳

۲۰- محمدا قبال، ڈاکٹر علامہ، اقبال نامہ، مرتبہ: شخ عطاء الله (لا ہور: اقبال اکا دمی یا کستان، بارنو، ۲۰۰۵ء) ص۲۳۳

٤٠ محمدا قبال او قبال نامه ص ١٥٥

۸۰ محمدا قبال، ڈاکٹر علامہ، اقبال کے حضور، مرتبہ: سیدندیر نیازی (لا ہور: اقبال اکادمی پاکستان، بارچہارم، ۲۰۰۵) ۲۰۰۸

۹- محمدا قبال، اقبال کے حضور، ص۲۲ ۲۳ ۲۵

٠١١ الضاً، ١٥ ١٥ ١٢ ١٨

اا۔ ایضاً س کے

۱۲ محمدا قبال، بانگ درا، مشموله: کلیات اقبال اردو، ص۲۶۳

١١ ايضاً ١٣٢

۱۹۷ محرا قبال، پیام مشرق، شموله کلیاتِ اقبال فارسی ، ۲۰۵/۳۷۵

۵۱۔ شاہدا قبال کامران ، ڈاکٹر پروفیسر ، اقبال دوتی (لا ہور: پورب اکا دی ، باراول ، مارچ ۲۰۰۹ء) ص۱۵۳

۱۲۔ محمدا قبال، بیام مشرق،ص۲۱۵/۳۸۵

∠ا۔ محمدا قبال، پس چه باید کرد....، ص۲۹/۸۲۵

۱۸ محرا قبال، بانگ درا، ص ۲۹۱

۱۹۔ محمدا قبال، بال جبریل، ص۰۰، ۱۰۸

۲۰ شاہدا قبال کامران ، ڈاکٹریر وفیسر ، اقبال دوسی ،ص۱۵۸ تا ۱۵۸

۲۱\_ محمدا قبال، ڈاکٹر علامہ، بال جبریل، ص۳۹۹/ ۱۰۸/ ۱۰۸

۲۲\_ محمدا قبال، بال جبريل، ص١٠٩/١٠٩

۲۳ ایضاً اس ۲۰/۹۰۱۰۹/۱۰۱۱

۲۲ محداقبال، ضرب کلیم، ص۸۹۸ ۱۳۱/۹۰۳۱ ۱۴۱/۹۰۳۱

۲۵۔ محداقال، مال جبریل میں ۳۳/۳۳۲

۲۷ محرا قبال، جاوید نامه، مشموله: کلیاتِ اقبال فارسی ، ص ۱۵/۲۵۳

21\_ محمدا قبال، ارمغانِ حجاز اردو، ص ۲۵۱/۹

افکاروتصوراتِ شاعرِ مشرق ۲۸\_ محمدا قبال، بالِ جبر یل، ص۱۵۰/۴۴۳ تا ۱۵۱/۴۴۳

۲۹\_ محدا قبال مضرب كليم من ١١١/ ١٢٩ تا١٢١٠ ١٥٠

۳۰ محمدا قبال، بال جريل، ص۱۸/۸۱۱

الله فاروق سے مرادشاہِ مصر ہے۔

۳۲ محمدا قبال ، ڈاکٹر علامہ، ارمغانِ حجاز فارسی ، مشمولہ: کلیات اقبال فارسی ، ص ۱۹۸ ۸۸

٣٣ محرا قبال،ارمغانِ حجاز فارسي، ص ١٩٨ ع

٣٣ ايضاً، ١٥/٩٥

35- Muhammad Iqbal, Dr. Allama, The Reconstruction of Religious Thought in Islam (Lahore: Institute of Islamic Culture, 7th Edition, 2009) P.140

۳۶ پیسف حسین خان، ڈاکٹر،روح اقبال (لا ہور:القمرانٹریرائزز،بن،مارچ ۲۰۱۰ء) ۲۳۹ س

# اسلامی فقه کی شکیلِ جدید

عالم اسلام پرصدیوں تک چھائی ہوئی ملوکیت واستعاریت ختم ہوئیں تو مسلمان صحیح معنوں میں آزاد ہوئے۔ آزادی کے بعدوہ مختلف مکاتب فکر میں تقسیم ہوگئے۔ نو آزاد مسلم ممالک میں پیدا ہونے والے مکاتب فکر کم وہیش کیساں تھے۔ برصغیر میں تفصیلات و جزئیات سے قطع نظر چار ہڑے مکتب نمایاں ہوئے:

ا۔ اجتہادی مکتب فکر ہے۔ روایتی مکتب فکر سے فقہی مکتب فکر ہے۔ خانقاہی مکتب فکر اجتہادی مکتب فکر اجتہادی مکتب فکر

اجتہادی مکتب فکر کی تغییر و تاسیس میں حضرت عمرٌ، امام ابوحنیفہؓ، امام ابن تیمیہؓ، حضرت شاہ ولی اللہؓ، سرسیدا حمد خالؓ، سیدامیرعلیؓ اورعلامہ اقبالؓ نے حصہ لیا۔علامہ اقبالؒ شرق وغرب کے اللہ یاتی اور فلسفیا نہ علوم کے گہرے اور وسیع مطالعہ کی وجہ سے، اس مکتب فکر سے تعلق رکھنے والے ماضی قریب اور حال کے مصلحین پر فوقیت رکھتے ہیں۔(1)

روایتی مکتبِ فکر: ۔

جیسا کہ نام سے ظاہر ہے، بیمکٹ فکرروایات پر قائم ہے۔اس کے نزدیک وجی اورروایت دونوں کا سرچشمہ ایک ہے۔دونوں عیں دین ہیں۔ تمام روایات جواصول روایت کے معیار پر پورااتر تی ہیں، شرعی جحت ہیں۔ان کا فطرت اور تاریخ کے اصولوں پر بنی اصول روایت کے مطابق صحح پر پورااتر ناضر ورئ نہیں۔اصول روایت سے تصادم کی صورت میں اور بعض اوقات قرآن کی مخالفت کے باوجود،اصول روایت کے مطابق صحح روایت برہی عمل ہوگا۔(۲)

## فقهی مکتب فکر: \_

اس مکتبِ فکر کے مطابق فقہاء کی تعبیرِ شریعت حتمی اور قطعی ہے۔اس مکتب کے پیروکارامام جعفر صادقٌ ،امام ابوحنیفہ ہامام مالک ،امام الله اور اجتہاد کے داعی تھے۔لیکن ان کے مقلدین نے شافعی اور امام احمد بن منبل میں سے سی ایک امام کے مقلدین سے آئمہ تقلید کے مخالف اور اجتہاد کے داعی تھے۔لیکن ان کے مقلدین نے اپنے آئمہ کے اجتہادی اصولوں کے خلاف اجتہاد کو چھوڑ کر تقلید کو اپنالیا۔امام ابوحنیفہ مسلسل اجتہاد اور قیاس کے قائل تھے۔وہ تقلید اور جمود کے خلاف تھے۔ان کے خلاف جمت وہ روایت ہے جو قرآن کے موافق ہو۔اس کے مخالف نہ ہواور وہ شہور ہو۔خالفِ قرآن ،شاذ اور امادروایات متروک ہیں۔(۳)

## خانقاہی مکتبِ فکر:۔

اس مکتب فکر میں فقہ اور نصوف کے امتزاج کو بڑی اہمیت حاصل ہے۔ فقہ میں بیفقہی مکتب فکر کا ہم مسلک ہے۔ اس مکتب فکر کے مطابق اسلام کی وہ تعبیر ، معتبر ہے جو نصوف کی روایات کے مطابق ہو۔ جس آیت یا حدیث کی تعبیر صوفیہ سے منقول نہ ہو، وہاں شریعتی مکتب فکر کی تعبیر مانی جاتی ہے۔ (۴)

روایتی مکتب کے اسلاف محدثین ، فقهی کے اسلاف فقہا اور خانقابی کے اکابر صوفیہ ہیں۔ یہ تینوں مکاتب قرآن کو اسلام کا مصدرِ اول مانتے ہیں لیکن ان میں سے ہرایک قرآن کی اس تعبیر کو مانتا ہے جوان کے روایتی یا فقہی یا خانقا ہی نقط نظر کے مطابق ہو۔

ا قبال اوراجتهاد: \_

علامها قبالؓ نےعلوم تفسیر، حدیث، فقہ، تاریخ، کلام اور تصوف کا گہرامطالعہ کرنے کے بعد بیرائے دی۔

# 

علامها قبالؓ نے واضح کیا کہ شریعت مطہرہ کے مطابق عصر حاضر کے فکری اور علمی عملی تقاضے پورے کرنے کے لیے ضروری ہے کہ ماضی میںاس سلسلہ میں ہونے والے کاموں کی قدرو قیت اور کارکردگی کوبھی کھوظ خاطر رکھا جائے۔ ماضی کونظر انداز کر کے، نہ توعصر حاضر كة تقاض يور ي كئة جاسكته بين اورنه بي روثن مستقبل يقيني بنايا جاسكتا ہے۔ چھے خطبه ميں علامه اقبال ككھتے ہيں:

"No people can afford to reject their past entirely for it is their past that has made their personal identity". (5)

'' دنیا کی کوئی قوم اپنے ماضی ہے قطع نظرنہیں کرسکتی،اس لیے کہ یہان کا ماضی ہی تھا جس ہےان کی موجودہ شخصیت متعین ہوئی۔'' (6)

م وحه علوم کی فرسودگی ، جمودا و تعطل پر تنقید: \_

علامها ُ قبالٌ نے واضح کیا کہم وجہعلوم فرسودگی ، جمود اور تقطل کا شکار ہیں۔عجمی اثر ات کے تحت وہ اصلیت سے دور جا چکے ہیں۔ان میں زندگی ، تازگی اورتوانائی باقی نہیں رہی ۔تقلیداورروایت کے یا بندصو فیہ،فقہا،محدثین اورعوام الناس ان کے پجاری بن کےرہ گئے ہیں ہے

تدن، تصوف، شریعت، کلام بتانِ عجم کے پجاری تمام حقیقت خرافات میں کھو گئی ہے اُسّت روایات میں کھو گئی ایساتا ہے دل کو کلامِ خطیب مگر لذّت ِشوق سے بے نصیب بیاں اس کا منطق سے سلجھا ہُوا گفت کے بکھیڑوں میں الجھا ہُوا محبت میں یکتا، حمیّت میں فرد وہ صوفی کہ تھا خدمتِ حق میں مرد عجم کے خیالات میں کھو گیا ہے سالک مقامات میں کھو گیا بجھی عشق کی آگ اندھیر ہے مسلماں نہیں راکھ کا ڈھیر ہے ملمال نہیں راکھ کا ڈھیر ہے (۷) ، علماء کرام اورصو فیہعظام نے قرآن حکیم کے واضح احکامات کوعلم کلام کی بدولت عقل وایمان کے تقاضوں کے منافی تصورات کی شکل

ہیں کلام اللہ کے الفاظ حادث یا قدیم اُمتِ مرحوم کی ہے کس عقیدے میں نحات؟ یہ اللہمات کے ترشے ہُوئے لات و منات؟ (۸)

کیا مسلماں کے لیے کافی نہیں اس دور میں

، ئمه مجتهدين كي عظمت كااعتراف: \_

علامه اقبالؓ نے آئمہ مجتبدین اور ان کی مساعی کی عظمت کا اعتراف کیا اور واضح الفاظ میں انہیں خراج عقیدت پیش کیا۔اس کے ساتھ ہی انہوں نے متاخرین کی مقلدا نہ روش پر تنقید کی اوراصلاح کی طرف توجہ دلائی۔علامہا قبال حصے خطبہ میں قباس کےعنوان کے تحت

"But, contrary to the spirit of his own school, the modern Hanfi legist has eternalised the interpretations of the founder or his immediate followers much in the same way as the early critics of Abu Hanifah eternalised the decision given on concrete cases. (9)

''بحالت ِموجودہ خفی فقہانے اس مذہب کی روح کےخلاف امام ابوحنیفیہ ًاوران کے شاگردوں کی تعبیرات کو کچھود لیمی ہی دوامی حیثیت دےرکھی ، ہے جیسے ثمر وع شروع میں امام موصوف کے ناقدین نے ان فیصلوں کود کی جوانہوں نے واقعات کود کھتے ہوئے گئے تھ'۔ (۱۰)

اجتهاد کا دروازه کھلاہے:۔

علامه اقبالٌ نے واضح کیا کہ درِاجتہادگھلا ہُواہے۔اجتہاد کی بندش محض افسانہ ہے۔اس کی وجہ قدامت پریتی ،اسلاف پریتی ، ڈبنی تسابل اورروحانی زوال ہیں۔ "The closing of the door of Ijtihad is pure fiction suggested partly by the crystallization of legal thought in Islam, and partly by that intellectual laziness which, especially in the period of spiritual decay, turns great thinkers into idols".(11)

'' بیر کہنا کہ اجتہاد کا دروازہ بند ہو چکا ہے محض ایک افسانہ ہے جس کا خیال کچھ تو اس لیے بیدا ہوا کہ اسلامی افکارِ فقہ ایک معیّن صورت اختیار کرتے چلے گئے اور کچھاس وجنی تساہل کے باعث کہ روحانی زوال کی حالت میں لوگ اپنے اکا ہر مفکرین کو بتوں کی طرح پو جنا شروع کردیتے ہیں۔۔۔۔۔۔۔''(۱۲)

فقه میں تبدیلی واصلاح کاعمل: \_

علامہ اقبال کہتے ہیں کہ فقہ انسانوں کی رائے اور تعبیر پربنی ہے۔ بیر ف آخر نہیں ہے۔ اس میں ہر دور کے تقاضوں کے مطابق تبدیلی واصلاح کی گنجائش ہے اور پیٹمل جاری رہنا جا ہیے۔

"But with all their comprehensiveness these systems are after all individual interpretations, and as such cannot claim any finality. I know the 'Ulem" of Islam claim finality for the popular schools of Muhammadan Law, though they never found it possible to deny the theoretical possibility of a complete Ijtih"d. I have tried to explain the causes which, in my opinion, determined this attitude of the 'Ulem"; but since things have changed and the world of Islam is confronted and affected today by new forces set free by the extraordinary development of human thought in all its directions, I see no reason why this attitude should be maintained any longer. Did the founders of our schools ever claim finality for their reasonings and interpretations? Never. The claim of the present generation of Muslim liberals to reinterpret the foundational legal principles, in the light of their own experience and the altered conditions of modern life is, in my opinion, perfectly justified. The teaching of the Qur'an that life is a process of progressive creation necessitates that each generation, guided but unhampered by the work of its predecessors, should be permitted to solve its own problems." (13)

'' تاہم اپنی تمام تر جامعیت کے باوجود بدنظام ببر حال انفرادی توضیحات ہیں اور اِس لحاظ سے کسی حمیت کے دعوے دار نہیں ہو سکتے۔ میں جانتا ہوں کہ علائے اسلام فقہ' اسلامی کے مقبولِ عام مکا تب کی حمیت کا دعویٰ کرتے ہیں تاہم اُن کے لیے بھی بھی بیمکن نہ ہوسکا کہ مکمل اجتباد کے نظری طور پر ممکن ہونے کا انکار کریں۔ میں نے اُن اسباب کی وضاحت کر دی ہے جو میر کی رائے میں علا کے اس رویے کا باعث ہیں مگر چوں کہ (اَب) حالات بدل چکے ہیں اور آج دنیائے اسلام کو اُن نئی قوتوں کا سامنا ہے اور (دنیائے اسلام اُن نئی قوتوں سے ) متاثر ہور ہی ہے جنھیں اِس کے تمام اطراف میں انس فی فکر کی غیر معمولی ترقی نے بولگام کر دیا ہے اِس لیے جھے اس طر زعمل کو مزید قائم و برقر ارر کھنے کی کوئی وجہ نظر نہیں اُن کے کہا ہوں کی موجودہ نسل کا تی ہو ہوں کی موجودہ نسل کا بنیان نے بھی اپنی تو جبہات وتو ضیحات کی حمیت کا دعویٰ کیا ؟ بھی نہیں ۔ آزاد خیال مسلمانوں کی موجودہ نسل کا بنیادی فقہی اصولوں کی ، اُن کے آئی کے بیادر جدید حیات کے بدلے ہوئے حالات کی روثنی میں ، از سر نوتعبیر کرنے کا مطالبہ میر می رائے میں بالکل جائز ہے۔ قرآن کی یہ تعلیم کہ حیات ایک ترقی پر ترخیلی عمل ہوئے حالات کی روثنی میں ، از سر نوتعبیر کرنے کا مطالبہ میر می رائے میں بالکل جائز ہے۔ قرآن کی یہ تعلیم کہ حیات ایک ترفیل پائی ہوئی رائے کی احازت دی جائی جائے۔'(۱۳)

In the Punjab, as everybody knows, there have been cases in which Muslim women wishing to get rid of undesirable husbands have been driven to apostasy. Nothing could be more distant from the aims of a missionary religion. The Law of Islam, says the great Spanish jurist Im"m Sh"tibâin his al-Muwafiq"t, aims at protecting five things - Dân, Nafs, 'Aql, M"l, and Nasl. Applying this test I venture to ask: 'Does the working of the rule relating to apostasy, as laid down in the Hed"yah tend to protect the interests of the Faith in this country?' In view of the intense conservatism of the Muslims of India, Indian judges cannot but stick to what are called standard works. The result is that while the peoples are moving the law remains stationary. (15)

'' پنجاب میں جیسا کہ ہر خض کو معلوم ہے اس قتم کی صورتیں ضرور پیش آ چکی ہیں جن میں بعض غلاقتم کے خاوندوں سے چھٹکارا حاصل کرنے کے
لیے ہیو یوں کو مجبوراً ارتد ادکاراستہ اختیار کرنا پڑا۔ اب اسلام ایسے بلیغی ند ہب کے مقاصد کے لیے اس سے زیادہ نا قابل برداشت امراور کیا ہوسکتا
ہے؟ مشہورا ندلی فقیہ ام شاطبی نے بھی موافقات' میں کھا ہے کہ ثہرا یہ میں قانون ارتد ادکو جوشکل دی گئی ہے وہ اس ملک میں ہمارے دینی مصالح
نسل کی ، جے اگر مان لیاجائے تو پھراس سوال کا جواب کیا ہے کہ نہرا یہ میں قانون ارتد ادکو جوشکل دی گئی ہے وہ اس ملک میں ہمارے دینی مصالح
کی حفاظت کے لیے بچ مچ کافی ہے؟ مسلمانان ہند چونکہ غیر معمولی طور پر قدامت پندواقع ہوئے ہیں ، لہذا ہندوستانی عدالتیں مجبور ہیں کہ فقہ
اسلامی کی متند کتابوں سے سرمونح اف نہ کریں۔ اس صورت حال کا نتیجہ بیہ کہ لوگ تو ہدل رہے ہیں مگر قانون جہاں تھا وہ ہیں کھڑا ہے۔''(۱۱)
علامہ اقبال ؓ ایک انگر پر مفکر نہابس' کے حوالے سے کہتے ہیں کہ ایک جیسے جامد خیالات اورا حساسات کا بار باراعا دہ کرنے کا مطلب سے
سے کہ سرے سے کوئی خیالات اورا حساسات ہیں ہی نہیں۔ ( کہ ا

".....To have a succession of identical thoughts and feelings is to have no thoughts and feelings at all ....."(18)

ایک جیسے افکارواحساسات کی تکرارسرے سے کسی بھی نوع کے افکارواحساسات ندر کھنے کے مترادف ہے۔ (١٩)

"Thus a false reverence for past hiotory and its artificial resurrection constitute no remedy for a people's decay...." (20)

فرسود ہ تصورات ہے کوئی قوم بھی بھی توت نہیں حاصل کرسکتی۔ یہ تاریخ کا فیصلہ ہے۔

'The verdict of history', as a modern writer has happily put it, 'is that worn-out ideas have never risen to power among a people who have worn them out.' (21)

جیسے کہ ایک جدید مصنف نے بڑی خوش دلی کے ساتھ ہیہ بات رقم کی ہے'' تاریخ کا فیصلہ ہے کہ گھسے پٹے خیالات ایک ایسی قوم میں بھی دوبارہ طاقت نہیں پکڑتے کہ جس نے اخیس ایک دفعہ آز ما کرچھوڑ دیا ہو۔''(۲۱)

### اجتهاد دورِجد بدکی اشد ضرورت ہے:۔

عہد جدید کامسلمان اجتہاد کا درواز ہ بند کر کے ذہنی آزادی سے دستبر دارنہیں ہوسکتا۔ اجتہاد اِس دور کی اشد ضرورت ہے۔اس لیے اجتہاد کا درواز ہ کھولے بغیر چارہ نہیں۔

"If some of the later doctors have upheld this fiction, modern Islam is not bound by this voluntary surrender of intellectual independence....." (22)

''اگرفقہائے متاخرین میں سے بعض نے اس افسانے کی حمایت کی ہے تو کیا مضا کقہ ہے۔عہدِ حاضر کے مسلمان بھی بیرگوارانہیں کریں گے کہ اپنی آزاد کی ذہن کواینے ہاتھوں قربان کردیں۔'' (۲۳)

. علامہ اقبال ؓ اسلامی فقہ کی تدوینِ نو کی ضرورت واہمیت کا ذکر کرتے ہوئے ترکی میں حزب اصلاح کے قائد، سعید علیم پاشا کے حوالے سے لکھتے ہیں:

''سعید طیم پاشا کوافسوں ہے کہ اسلام کے اخلاقی اور اجھاعی مقاصد بھی بعض ایسے قوجات کے زیراثر جوامم اسلامیہ کے اندر زمانہ قبل اسلام سے کام کررہے تھے، غیر اسلامی شکل اختیار کرتے چلے گئے۔ ان کے مقاصد بھی تو اسلامی بہت کم ہیں۔ ججی ،عربی تر بی یا ترکی زیادہ۔ نہ تو حید کا صاف تھر ااور پاکیزہ چہرہ کفروشرک کے غبار ہے محفوظ رہ سکا۔ نہ قید مقامی کی روز افزوں پابندیوں نے اسلام کے اخلاقی مقاصد کی غیر شخص اور عالمگیر نوعیت کو قائم اور برقر ارر ہے دیا۔ لہذا اب کوئی چارہ کارہے تو یہ ہے کہ ہم اس قشر کو جو تی کے ساتھ اسلام پر جم گیا ہے اور جس نے زندگی کے ایسے طمع نظر کو جو سرتا سرحرکت تھا، جامد اور غیر متبدل بنار کھا ہے، تو ٹر ڈالیس اور یوں حریت، مساوات اور حفظ واستحکام انسانیت زندگی کے ایسے طمع نظر کو جو سرتا سرحرکت تھا، جامد اور غیر متبدل بنار کھا ہے، تو ٹر ڈالیس اور یوں حریت، مساوات اور حفظ واستحکام انسانیت کی ابدی صداقت کی کو بھر سے دریا فت کرتے ہوئے اپنے سیاسی ، اخلاقی اور اجھاعی مقاصد کی تعییران کے تھیتی ، صاف و سادہ اور عالمگیر رنگ میں کریں۔ یہ بیں وزیرا عظم ترکی کے ارشادات جن کا طرز قکر اگر چہ سرتا سراسلامی ہے، لیکن جن کا فیصلہ بھی قریباً قریباً وہی ہے جو حزب و طنی کا لیمنی آزادی اجتہا داور قانونِ شریعت کی از سر نوشکیلی جدیدا فکار اور تجربات کی روشنی میں۔'' (۲۴) )

اجتهاد کے حق میں دلائل دینے کے بعدعلامہ اقبال ٌ دورِجدید کے وسیع النظراور وسیع الفکرمسلمانوں کے شریعت کے تعبیرنو کے حق کو

مکمل طور پر جائز قرار دیتے ہوئے کہتے ہیں:

"The claim of the present generation of Muslim liberals to reinterpret the foundational legal principles, in the light of their own experience and the altered conditions of modern life is, in my opinion, perfectly justified. The teaching of the quran that life is a process of progressive creation necessitates that each generation, guided but unhampered by the work of its predecssors, should be permitted to solve its own problems."(25)

''عہدِ حاضر کے وسیع الفکرمسلمان اگر دعو کی کرتے ہیں کہ بخے تجربات کی روثنی اور زندگی کے بدلے ہوئے نقاضوں کے پیشِ نظر انہیں شریعت کے بنیادی قانونی اصولوں کی ازسر نوتجیر کا حق حاصل ہے قو میری رائے میں ان کا بید دعو کی کلی طور پر جائز ہے۔ قرآن کی یہ تعلیم کہ زندگی مسلمات تخلیقی عمل سے گزر رہی ہے، نقاضا کرتی ہے کہ ہر دور کے مسلمانوں کواپنے اسلاف کی رہنمائی نہ کہ رکاوٹ سے، اپنے مسائل کے حل کی اجازت ہوئی عالیہے۔'' عاہیے۔''

### علامها قبال کے بیندیدہ مجہدین:۔

حضرت عمرٌ ، امام ابو حنیفه ً اورامام ابن تیمیهٔ علامه اقبال کے پیندیدہ مجتهدین ہیں۔علامه اقبال ًا جتهاد میں حضرت عمرٌ کواپنا آئیڈیل مانتے ہیں۔وہ اسلام میں پہلے ناقد اور آزاد ذہن کے مالک تھے جن میں رسولِ خدا (صلی الله علیه وسلم ) کے آخری کھات میں اتنی اخلاقی ہمت تھی کہ وہ یہ یا دگار الفاظ کہ کمیں۔

' حسبنا كتاب الله' بهارے ليے الله كى كتاب كافى ہے۔

"The Book of God is sufficient for us."(26)

علامہ اقبالؒ نے امام ابوحنیفہؓ کوسی اسلام کے سب سے بڑے اکابرین میں سے ایک بڑا مجتہد قرار دیا اور اجتہادِنو کے لیے، جدید مجتہدین کوامام ابوحنیفہؓ کے بصیرت افروز طرزِعمل اور ان کے اصولِ اجتہاد کی پیروی کرنے کی تلقین کی۔

ابن تیمید نے اجتہاد کے ممل کواز سرنو زندہ کرنے کے لیے براہِ راست اسلام کے اصل سرچشموں کی طرف رجوع کیا۔وہ اسلام کے انتھک محققین اور مبلغین کے قافلہ سالار تھے۔

علامها قبالؓ نے دورِجدید کے مجتهدین کوامام الهندشاہ ولی اللہؓ کے اصولِ اجتها دسے رہنمائی حاصل کرنے کی طرف بھی توجہ دلائی ہے۔

علامها قبال اوراصولِ اجتهاد: \_

علامہ اقبالؒ نے مروجہ اصول روایت کو بہت زیادہ ترتی دی۔ درحقیقت یہی وہ امتیاز ہے جس کے سبب وہ اجتہادِ طلق کے درجہ پر فائز ہیں۔ ا۔ ایک تو انہوں نے دورِ جدید میں اجتہادِ مطلق کے جواز کو ثابت کیا۔

۲۔ دوسر نہایت صراحت اور جرأت کے ساتھ اجتہا دِنو کے اصولوں کی نشاندہی کی۔

س۔ تیسر ان اصولوں کی بنیا دیرخوداجتها دکیا۔

دورِ جدید میں اجتہادِ مطلق کا جواز ثابت کرنے کے بعد علامہ اقبالؓ نے نئے علمی اکتثافات اور تجربی علوم سے مزین جدید مسلمان مفکرین کودعوت دی کہ وہ پورے حوصلے اور اعتاد کے ساتھ فکر اسلامی (اسلامی فقہ) کی شکیل نوکے لیے آگے بڑھیں وہ لکھتے ہیں:

"This brief discussion, I hope will make it clear to you that neither in the foundational principles nor in the structure of our systems, as we find them today, is there anything to justify the present attitude. Equipped with penetrative thought and fresh experience the world of Islam should courageously proceed to the work of reconstruction, however, has a far more serious aspect than mere adjustment in modern conditions of life ....."(27)

''میراخیال ہے اجتہاد کی اس مخضری بحث سے آپ بنو بی سمجھ کئے ہوں گے کہ بدہ ارے اصول فقہ ہوں یا نظامات فقدان میں آج بھی کوئی بات ایی نہیں جس کے پیشِ نظر ہم اپنے موجودہ طرزِ عمل کو حق بجانب شہرا کیں۔ برعکس اگر ہمارے افکار میں وسعت اور دقتِ نظر موجود ہے اور ہم نئے نئے احوال اور تجربات سے فائدہ بھی اٹھارہے ہیں تو ہمیں جاسے کہ فقد اسلامی کی تشکیلی نومیں جرائت سے کام لیں۔ لیکن میکا محض اس اروبھورات تناعرِ سنرں زمانے کے احوال وظروف سے محض مطابقت پیدا کرنے کانہیں ہے۔ بلکداس سے بھی کہیں زیادہ اہم۔''(۲۸)

ا ہم ترین اجتہادی اصول .....مآخذعلم

علامه اقبال کا اہم ترین اجتہادی اصول ہے ہے کہ وہ روایتی مکتب سے ہٹ کرعلم کے چار بنیادی مآخذ قر اردیتے ہیں: ا۔ وحی ۲۔ فطرت ۳۔ تاریخ ۴۔ عقل علامه اقبال نے ان مآخذ کی اس طرح وضاحت کی ہے:

"But inner experience is only one source of human knowledge. According to the Quran there are two other sources of knowledge — Nature and Hstory; and it is in tapping these sources of knowledge that the spirit of Islam is seen at its best." (29)

''مشاہدہ باطن نے علم انسانی کا صرف ایک ذریعہ ہے۔قرآن کے مطابق اس کے دوسر چشمے اور ہیں۔ایک فطرت ، دوسرا تاریخ ،علم کے ان دونوں متآخذ کے استفادہ سے اسلام کی بہترین روح کا اظہار ہوتا ہے۔''

وحی، فطرت اور تاریخ تینوں علوم حقیقی اور مستقل معیار ہیں۔ ماضی کی تمام روایات اور اجتہادات، استنباطات، تعبیرات اور تشریحات کی صحت کواس معیار پر پر کھا جائے۔ جواس پر پورا اتریں انہیں قبول کیا جائے، جواس پر پورا نہ اتریں، انہیں رد کیا جائے۔ مروجہ قاعدہ کے مطابق کسی روایت کی صحت اور جحت کا انحصار صرف اصولِ روایت پر پورا اتر ناہے۔ اصولِ درایت کے معیار کو پورا کرنا ضروری نہیں جب کے علامہ اقبال سے کمتب فکر کی ترجیحات میں فطرت اور تاریخ پر بینی اصولِ درایت ہی فیصلہ کن معیار ہے۔ (۳۰) علامہ اقبال فطرت، تاریخ عقل کی بنیاد پر اجتہاد کی ضرورت کو مزید اس طرح بیان کرتے ہیں:

Thus all lines of Muslim thought converge on a dynamic conception of the universe. This view is further reinforced by Ibn Maskawaih's theory of life as an evolutionary movement, and Ibn Khaldën's view of history. History or, in the language of the Qur'an, 'the days of God', is the third source of human knowledge according to the Qur'an. It is one of the most essential teachings of the Qur'an that nations are collectively judged, and suffer for their misdeeds here and now. In order to establish this proposition, the Qur'an constantly cites historical instances, and urges upon the reader to reflect on the past and present experience of mankind. (31).

یوں مسلم فکر کے تمام خطوط کا ئنات کے حرکی تصور کے ایک ہی نقطہ پر آ ملتے ہیں۔ان نقط نظر کو ایک ارتقائی حرکت پرمٹی این مسکویہ کے نظریہ حیات سے اور ابن خلدون کے تصور تاریخ سے مزیر تقویت ملتی ہے۔قران کے نزدیک تاریخ یا قرآن کے الفاظ میں ایّا م اللہ انسانی علم کا تیسر اسر چشمہ ہے۔قرآن کی نہایت ضروری تعلیمات میں سے ایک بیہ ہے کہ قوموں کا اجتماعی طور پرمحاسبہ کیا جاتا ہے اور (وہ) اپنی بدا عمالیوں کی سزایمیں اور فوراً جھنتی ہیں۔اس دعو کے فتاب کہ نوع انسانی کے ماضی فوراً جھنتی ہیں۔اس دعو کے فتاب کہ نوع انسانی کے ماضی وحال کے تج بے برغور کرے۔ (۲۲)

عقيده ختم نبوت اوراجتها د

علامه اقبال نعقیدهٔ ختم نبوت سے اصولِ اجتها داخذ کیے ہیں۔ اس عقیدے سے وہ اسے نتیج پر پہنچے کہ نبوت اپنے معراج کمال کو پہنچ چکی ہے۔ انسانیت پر حضور (علیہ کے اللہ علم وحکمت کے تازہ چشمے منکشف ہوئے۔ انسانیت اپنی بلوغت کی وجہ سے ان سے سرشار ہونے کے قابل ہوئی۔ اس لیے اس وہ مزید' کشتۂ سلطانی وہلائی و پیری' نہیں ہے گا۔ درج ذیل اقتباس میں انہوں نے مذکورہ بالا اصول بیان کیا ہے:

"Looking at the matter from this point of view, then, the Prophet of Islam seems to stand between the ancient and the modern world. In so far as the source of his revelation is concerned he belongs to the ancient world; in so far as the spirit of his revelation is concerned he belongs to the modern world. In him life discovers other sources of knowledge

suitable to its new direction. The birth of Islam, as I hope to be able presently to prove to your satisfaction, is the birth of inductive intellect. In Islam prophecy reaches its perfection in discovering the need of its own abolition.4 This involves the keen perception that life cannot for ever be kept in leading strings; that, in order to achieve full self-consciousness, man must finally be thrown back on his own resources. The abolition of priesthood and hereditary kingship in Islam, the constant appeal to reason and experience in the Qur'an, and the emphasis that it lays on Nature and History as sources of human knowledge, are all different aspects of the same idea of finality." (33)

''اس لحاظ ہے دیکھا جائے تو یوں نظر آئے گا جیسے پنجمبر اسلام کا مقام دنیائے قدیم اور دنیائے جدید کے درمیان ایک واسطے کا ہے۔ لیکن بہ اعتباراینے سرچشمہ دحی کے آپ (علیہ ) کا تعلق دنیائے قدیم سے ہے، لیکن بہاعتباراس کی روح کے دنیائے جدید سے۔ بہآ پ الله ) ہی کا وجود ہے کہ زندگی بیعلم وحکمت کے وہ تازہ سر چشم منکشف ہوئے جواس کے آئندہ رُخ کے عین مطابق تھے۔لہذااسلام کا ظہور جبیبا کہآ گے چل کرخاطرخواہ ثابت کر دیاجائے گا،استقرائی عقل کاظہور ہے۔اسلام میں نبوت چونکدا بےمعراج کمال کو پہنچ گئی،الہذا اس کا خاتمہ ضروری ہوگیا۔اسلام نے خوب سمجھ لیاتھا کہ انسان ہمیشہ سہاروں پر زندگی بسرنہیں کرسکتا،اس کے شعورِ ذات کی تکمیل ہوگی تو یوں کہ وہ خودا ہے وسائل سے کام لینا سکھے، یہی وجہ ہے کہ اسلام نے اگر دینی پیشوائی کوتسلیم نہیں کیایا موروثی یاد ثابت کو حائز نہیں رکھا، مایار بارعقل اورتج بے برز وردیاباعالم فطرت اورعالم تاریخ کوعلم انسانی کاسر چشمٹھپرایا تواس لیے کیان سب کےاندریپی نکته مضمرہے کیونکہ یہ سے عقید ہٰذہ نبوت ہی کے مختلف پہلو ہیں۔'(۳۴۷)

مذکورہ بالااصول کے بنیادی نکات بیہ ہیں۔

اسلام استقر ائی عقل کاظہور ہے ابقل (روایت) وہی کارآ مدہوگی جواستقر ائی عقل کے تقاضے پورے کرےگی۔

ختم نبوت دراصل ختم یا بائیت اورختم ملوکیت کا اعلان عام ہے۔

#### مآخذ فقهاوراصول اجتهاد

ما خذفقه به بين:

س قاس سم اجماع (اجتهاد) ا۔ قرآن کیم ۲۔ حدیث نبوی ا

ان میں سے قرآن ہمیشه ما خذاول رہے گا۔ باقی تین ما خذ حدیث، اجماع اور قیاس کو عقل، فطرت اور تاریخ کے مسلمہ اصولوں کی روشنی میں اصول درایت کے تحت پر کھا جائے گا۔ان میں سے جو درایت کے اصولوں پر پورااتریں گے مآخذ قراریا کیں گے۔

علامدا قبالؓ نے واضح کیا کہ دورِجد پد میں اجتها داور شریعت کی تعبیر نومتذکرہ اصولوں کی روشن میں ہو۔

اجتہاد کے اہل افراد ، انفراد کی اجتہاد کاعمل حاری رکھیں گےلیکن رہائتی امور ،حکومتی معاملات اور آئینی اور قانونی مسائل براجتماعی اجتهاد سے فیصلہ ہوگا۔ اجتماعی اجتهاد کا فریضہ آزادانہ، منصفانہ اور غیر جانبدارانہ انتخابات کے نتیجے میں قائم ہونے والی منتخب بارلیمنٹ انجام دیے گی۔

دین اسلام ایک عالمگیر، فطری، متحرک اور ارتقایذ بر ضابطهٔ حیات ہے۔ یہ ہر دور، ہر علاقے اور ہر طبقهٔ زندگی کے بدلتے ہوئے حالات میں بھی مکمل رہنمائی کی خوبی رکھتا ہے۔

خالق کا ئنات کاارشادہ:

' ْ كُلَّ يَوْم هُوَ فِي شَان ''خداتعالیٰ ہرروزننی جلوہ گری کرتار ہتا ہے۔

خداتعالیٰ کًی اس خلاقی صفّت کی بدولت دنیامیں نت نے حالات رونما ہوتے رہتے ہیں۔اس حقیقت کے پیشِ نظر علامہ اقبال نے بحابى كهاتفا یہ کائنات ابھی ناتمام ہے شاید کہ آرہی ہے دمادم صدائے کن فیکون (۳۵)
علامہ اقبالؓ نے عالم اسلام کا بغور جائزہ لیا تو اس کے زوال کے اسباب میں سے ایک سبب اس پر چھائی ہوئی جمود اور قدامت پرستی
کی فضاء تھی۔ انہوں نے عالم اسلام کی سیاسی، ساجی، فرہبی اصلاح کے لیے گراں قدر خدمات سرانجام دیں۔ انہوں نے واضح کیا کہ صیح
اسلامی تصورِ زندگی میں ہی ہماری گونا گوں مشکلات اور عصری مقتضیات کے سلی بخش حل کا راز پوشیدہ ہے۔ جولوگ قرآن حکیم کوموجودہ دور
میں نا قابلِ عمل خیال کرتے ہیں وہ کے فہم اور جاہل ہیں ہے

صد جہاں پوشیدہ در آیاتِ اُو عصرہا پیچیدہ در آنات اُو (۳۲) ترجمہ:۔ اس کی آیات میں سینکڑوں جہاں پوشیدہ ہیں اوراس کی آنات میں کئی زمانے لیٹے ہوئے ہیں۔ قرآن حکیم آخری کتاب مدایت ہے۔اس لیےاب بہی تمام انسانوں کے گونا گوں مسائل کاحل پیش کرتی رہے گی۔

علامہ اقبال کے اسلامی نظریات، ماضی کی شاندار روایات اور جدیدعلوم کی افادیت کو پیش نظر رکھ کرعصرِ حاضر کے تقاضوں کے مطابق اجتہاد کرنے کی ضرورت پرزور دیا۔ انہوں نے اسلامی آئین کے چار بڑے اور مسلمہ منابع (قرآن پاک، احادیث، اجماع اور قیاس) اور علم کے چار بنیادی مآخذ (وحی، فطرت، تاریخ اور عقل) سے استفادہ کرتے ہوئے ساجی زندگی کی از سرِ نوشکیل پرزور دیا۔ انہوں نے واضح کیا کہا گرچہ تبدیلی کا پیمل کھن ہے، مگریہ وقت کی ضرورت ہے ہے۔

، یہ سات میں ہے ہوئی ہے ہوئی ہے۔ آئین نو سے ڈرنا، طرزِ کہن پہ اڑنا منزل یہی کھن ہے قوموں کی زندگی میں (۳۷) مدن آن جی جدادہ کم کان دارگی ہوئی ہی کہ تا ہو ہی کا

انہوں نے ذہنی جموداور کھری زوال کی نشاندہی کرتے ہوئے کہا ہے۔ ہند میں حکمتِ دیں کوئی کہاں سے سکھے نہ کہیں لذتِ کردار نہ افکارِ عمیق حلقۂ شوق میں جرأتِ اندیشہ کہاں آہ! محکومی و تقلید و زوالِ تحقیق خود بدلتے نہیں، قرآں کو بدل دیتے ہیں ہوئے کس درجہ فقیہانِ حرم بے توفیق (۳۸)

دورِ جدید میں ترکوں نے سب سے پہلے اجتہاد کو بروئے کارلاکرا سے ذہنی درثے کی قدر وقیمت کا ازسرِ نوجائزہ لیا تو علامہ اقبالؓ نے اسے بہت سراہا۔ انہوں نے ترکوں کی مانند دیگر مسلم ممالک کو بھی اجتہادی فکر سے کام لینے پرزور دیا۔ جب مصطفے کمال پاشانے جدت پیندی کی رومیں بہد کرغیر اسلامی قوانین نافذ کئے تو علامہ اقبالؓ نے اس کو ہدف تقید بناتے ہوئے کہا ہے

لادین، و لاطنی! کس بیج میں اُلجھا تو داروہے ضعفوں کا لاَ غَسالِسبَ اِلَّا هُو (٣٩) وہ عوامل جن میں تقلید کا رستہ بہتر ہے

علامہ اقبال اسی اجتہادی فکر ونظر کے قائل تھے جس کی بنیاد اسلامی نظریات اور قرآنی تعلیمات پرہو۔وہ ہر کس ونا کس کو اجتہاد کا حق دینے کے قائل نہیں تھے۔انہوں نے واضح کیا کہ قرآن وحدیث اجماع اور قیاس کے تاریخی پس منظر، قرآنی حقائق، نے مسائل کے حل، درست ادراک اور نے علمی اکتشافات کے گہرے علم کے بغیراجتہاد کرنایقیناً مفیدنتائج کا حال نہیں ہوسکتا۔اگر فدکورہ اموروشرائط کی پابندی نہوسکے تو تنگ نظراور کم سواد علما کی اجتہادی فکر پرفتہ یم علما اور فقہا کی تقلید کو ترجیح دینی جائیے۔ (۴۸)

ز اُجهَادِ عالمانِ کم اُنظر اقتدا بر آدنگال محفوظ تر عقل آبیت هوس فرسوده نیست کارِ پاکال از غرض آلوده نیست فکرِ شال ریسد ہے باریک تر وَرعِ شال بامصطفیٰ نزدیک تر تگ بر ما ربگذار دیں شد است (۴۱) ترجمہ:۔

ا۔ کم نظرعالموں کے اجتہاد سے بہتریہ ہے کہ گزرے ہُوئے لوگوں کی اقتد ااور پیروی کی جائے۔

س۔ ان کی سوچ ہڑی گہرائیوں تک پہنچتی ہے اور ان کی پر ہیز گاری رسول اللہ علیہ کے مبارک زمانے کے نزد کی بڑے۔ نزد کی بڑے۔

م۔ ہم یردین کاراستہ تنگ ہو گیا اور ہر کم ذات آ دمی دین کاراز داں ہونے کا دعویٰ کررہاہے۔

دورِغلامی، فکری جموداور تعلیمی کمزوری کی موجودگی میں ،علامہ اقبالؒ نے اجتہاد کے سلسلے میں بڑامخاط موقف اختیار کرتے ہوئے کہا کہ کسینت میں مسلمان اور میں شروری کی موجود گی میں ،علامہ اقبالؒ نے اجتہاد کے سلسلے میں بڑامخاط موقف اختیار کرتے ہوئے کہا کہ

ا ۔ کسی منتخب ادارے،اسمبلی پایارلیمنٹ پاشور کی کواجتہاد کاحق دیا جائے۔

۲۔ علماءکواسلامیمجلس قانون ساز کاایک موثر جزو بنایا جائے جو قانونی مسائل پر آزادانہ بحث کے لیےر ہبراور تعاون کافریضہ انجام دے۔

س۔ باطل تعبیرات کے امکان کا واحد موثر سدباب بیہ کہ مسلم ممالک کے تدریسِ قانون کے نظام کی تشکیلِ نو کی جائے۔اس کے دائر کے کو وسعت دی جائے اوراسے جدید اصول قانونی کے بالاستیاب مطالعے سے ممزوج کیا جائے۔ (۴۲)

اگر مذکورہ بالاشرائط کی یا بندی ممکن نہ ہوتو پھراجتہا د کے بجائے قدیم علماء وفقہا کی تقلید کرنا ہی بہتر ہے

بھروسا کر نہیں سکتے غلاموں کی بصیرت یر کہ دنیا میں فقط مردان حرکی آ نکھ ہے بینا (۴۳)

نصوراور حقیقت میں موجود تضاد نے اقبال کی تخلیقی شخصیت کو ہمیشہ ایک اضطراب میں رکھا۔ اقبال کی فکری اور فنی سرگرمی کے دورُخ میں ، ایک رُخ اسلام کے مثالی تصورات کے تخلیقی انکشافات سے عبارت ہے ، تو دوسرارُخ ان مثالی تصورات کو مملی زندگی کے متحرک قالب میں ڈھالنے کی جدوجہد کا آئینہ دار ہے۔ مثلاً ان کے نظریہ ثقافت کے بھی دورُخ ہیں۔ (۴۴)

'ضربِ کلیم' کی چھوٹی سی نظم' مدنیتِ اسلام' نظریة ثقافت کے مثالی تصور کی شاندار مثال ہے ہ

ر بیات کے کہ مسلمال کی زندگی کیا ہے ۔ یہ ہے نہایت اندیشہ و کمال جنوں طلوع ہے صفت آ فتاب اس کا غروب یگانہ اور مثالِ زمانہ گوناگوں! نہ اس میں عمید کہن کے فسانہ و افسوں نہ اس میں عمید کہن کے فسانہ و افسوں حقائق ابدی پر اساس ہے اس کی! یہ زندگی ہے، نہیں ہے طلسم افلاطوں عناصراس کے ہیں روح القدس کا ذوق جمال عمیم کا حسن طبیعت، عرب کا سوز دروں (۲۵)

ا قبال مسلمان کی زندگی کا جونقشه پیش کرتے ہیں وہ اقبال کے عہد کی دنیائے اسلام میں کہیں نظر نہیں آتا تو وہ کہا تھتے ہیں ہے منزل و مقصود قرآں دیگر است (۴۶)

ترجمه: - قرآن کی منزل اوراس کامقصود اور ہے ۔ مسلمان کے طور طریقے اوراصول ضابطے کچھاور ہیں۔

ا قبال ؓ نے اس مثالی تصور کوملی زندگی کے متحرک قالب میں ڈھالنے کے لیے باضابطہ کوشش کی۔اسلامی ثقافت اور فقہ کی تشکیلِ نو کے تصورات انہی مساعی میں سے ہیں۔

## علامها قبال کے تصورِ اجتہاد کے عالم اسلام پراثرات

علامہ اقبالؒ نے انفرادی اجتہاد کے بجائے اجتماعی اجتہاد کا تصور دیا۔ انہوں نے قانون ساز اسمبلیوں سے اجماع اور اجتہاد یا اجتماعی اجتہاد کے اداروں کا کام لینے کی تجویز پیش کی ۔ پہلی بات تو علاء میں خاصی مقبول ہوئی۔ بہت سے علاء کے ہاں اس کی تائید ملتی ہے۔ پاکستان میں مولانا محمد یوسف اور بھارت میں مولانا محمد تقی امینی نے اجتماعی اجتہاد کی تائید کی ۔ دوسر بے اسلامی مما لک میں بھی اس خیال کو حمایت حاصل ہوئی ۔ شخ ابوز ہرہ، مصطفی احمد الزرقا اور دوسر بے علماء نے اجتماعی اجتہاد پر زور دیا اور علماء کی خصوصی مجالس اور تحقیقی اداروں کی تشکیل کی تجاویز دیں مگریہ اختیارات قانون ساز اسمبلیوں کو دینے کی تائید نہ کی ۔ (ے م)

قیام پاکستان کے بعد بھی اسمبلی کواجتماع واجتہاد کا ادارہ نہ بنایا گیا۔علماء کا خصوصی بورڈ قائم مُوا۔ادارہ تحقیقاتِ اسلامی ،اسلامی

مشاورتی کونسل اوراسلامی نظریاتی کونسل کے نام سے ادارے قائم ہوئے کیکن انہیں قانون ساز آسمبلی کا با قاعدہ حصنہیں بنایا گیا۔اس لیے علامہ اقبال کی تجویز عمل میں نہیں لائی جاسکی اور وہ طریقہ جسے وہ سنی ملکوں کے لیے خطرنا کے بیچھتے تھے اکثر اسلامی مما لک میں رائج چلا آرہا ہے۔ ( ۴۸ )

اس کی وجہ بیہ ہے کہ اجتہادی مکتبِ فکر کی بدولت تصورِ پاکتان ملا اور پھر پاکتان قائم ہوا۔ قیامِ پاکتان کے بعددیگر مکاتبِ فکر کے حامی افراد سیاست و میاست قائم نہ حامی افراد سیاست و میاست و سیاست قائم نہ ہونے دیا۔ (۲۹۹)

یے کا ئنات صرف نظریات کے ذریعے دیکھنے اور جاننے کی چیز نہیں ہے بلکہ ایک پیہم جدو جہدے اس کی تخلیق اور تجدید ممکن ہے۔ یہ ہے اسلام کا اصلی راز۔ یہ ہے ہماری زندگی کی اصلی روح۔ (۵۰)

پخته گیر اندر گره تابے که هست پیش خورشید آزمودن خوشترست امتحانِ خولیش کن موجود باش ورنه نارِ زندگی دُور است و بس (۵۱)

ذرّهٔ از کف مده تابه که هست تابِ خود را برفزودن خوشترست پیکرِ فرسوده را دیگر تراش این چنین 'موجود' محمود است و بس

- ا۔ اگرتوذرہ ہے تواپنی چیک کو ہاتھ سے نہ دے بلکہ اس چیک کواپنی گرہ میں مضبوطی سے باندھ رکھ۔
  - ۲۔ اپنی چک بڑھاتے رہنااچھی بات ہے۔خودکوسورج کےسامنے آ زمانا چھی بات ہے۔
- سر توایخ فرسوده پیکرکو نے سرے سے تراش اپناامتحان خود کراورا پے موجود ہونے کا ثبوت دے۔
- ا مرف اس طرح سے جوموجود ہے وہی قابلِ تعریف ہے۔ ورنہ زندگی کی آگ صرف اور صرف دھوال ہے۔

اقبال کے نزدیک پورپ آج انسان کی اخلاقی ترقی میں سب سے زیادہ مزاحم ہے۔اس کے برعکس مسلمانوں کے پاس وجی نے زندہ تصورات مہیا کئے ہیں اور ختم نبوت کے تصور نے ہم کو یہ موقع دیا ہے کہ ہم دنیا کی سب سے زیادہ آزاد قوم ہونے کا دعوکی کرسکیں۔اسلام کا اصل مقصد ابھی پوری طرح ابھر انہیں ہے۔مسلمانوں کو چاہیے کہ اپنی معاشر تی زندگی انہی اصولوں کی رہنمائی میں تغییر کریں اور اس روحانی جمہوریت کی بنیا در تھیں جو اسلام کا اصل منشاء ہے۔ (۵۲)

# حوالے/حواشی

۲۰۔ الضاً ص ک

۳۰ ایضاً س

۴۰ الضاً، ۲۰

5- Muhammad Iqbal, Dr., "The Reconstruction of Religious Thought in Islam", (Lahore: Iqbal Academy, 3rd Edition, 2015), P-132.

9- Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, P-141.

11- Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, P-141.

13- Muhammad Iqbal, The Reconstruction, P-133. ۲۲۰ تامه متر جمه: محمداً صف اعوان ، ڈاکٹر ، (فیصل آباد: کری ایٹو پبلشرز ،۲۰۲۰ء)، ۳۵ تا ۲۵ تا ۱۵۰

15- Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, P-101.

18- Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, P-129.

- 20- Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, P-120.
- 21- Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, P-120

22- Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, P-141.

- 25- Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, P-134.
- 26- Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, P-129.
- 27- Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, P-141.

۲۷\_ محمدا قبال تشکیل حدید ......(اردو) م ۲۵۳

29- Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, P-102.

٣٠ محريوسف گورايا،علامها قبال اوراصول اجتهاد، ٩٦ ٥٦

31- Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, P-110.

۳۲ محمدا قبال، ڈاکٹر، تجدید تفکر اسلامی ،متر جمہ: محمدآ صف اعوان ، ڈاکٹر ،ص ۲۱۷

33- Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, P-100.

۳۳ محمدا قبال تشكيل جديد .....(اردو) م

۳۵ محرا قبال، ڈاکٹر، مال جبر مل مشمولہ: کلیاتِ اقبال (اردو) م ۲۸/۳۲۰

۳۶ محمدا قبال، دْ اكْترْ علامه،مثنوى مسافر،مشموله. كليات ا قبال فارسي (لا هور: شِخْ غلام على ايندْسنز، بارنهم، ١٩٨٥ء)ص ٨٣/٨٧ م

۷۳- محرا قبال، بانگ درا،مشموله: کلیات اقبال اردو،ص۴ کا

۳۸ محمدا قبال ، ضرب کلیم ، شموله : کلیات ا قبال اردو ، ۲۲/۴۸

۳۹ محدا قبال ، ضرب کلیم ، ص۱۷۲/۶۳۳

۰۸ محدشریف بقاءموضوعات خطبات قبال (لا هور: اقبال اکادی پاکستان، باراول، ۲۰۰۷ء) ص۱۲

اسم محرا قبال، رموز بخودي مشموله: كليات اقبال فارسي ب ١٢٥

۳۲ ۔ محملہ بیل عمر ،خطبات اقبال نئے تناظر میں (لا ہور: اقبال اکا دمی یا کستان ، بارد وم،۲۰۰۲ء)ص ۱۸۷

عبدالله، ڈاکٹرسید،مطالعهُ اقبال کے چند نے رُخ (لا ہور، بزم اقبال، باردوم، نومبر ۱۹۹۹ء) صسالا

فتح محمد ملك، بروفيسر، اقبال، اجماع أمت اورقيام باكتنان، مشموله: علامها قبال كانصوراجتها د (مجموعهُ مقالات)

مرتبین: ڈاکٹر ایوب صابر ،مجر سہیل عمر (لا ہور: اقبال اکیڈمی واسلام آباد: علامه اقبال اوپین یو نیورسٹی ،باراول،۲۰۰۸ء) ص۵۸

۳۲۳ محدا قبال، بال جبريل، شموله: كليات اقبال اردوب ۲۴/۳۱۲

۳۲۸ فتح محرملک، بروفیسر، اقبال اور بهاری ثقافتی تشکیل نو، مشموله: اقبالیات کے سوسال (منتخب مضامین)

مرتبین: ڈاکٹر رفیع الدین ہاشی جمہ مہیل عمر، ڈاکٹر وحیدعشرت (لا ہور: اقبال اکیڈمی، باردوم، ۲۰۰۷ء) ص۷۷۳

۵۶- محمدا قبال،ضربِ کليم،شموله: کلياتِ اقبال اردو،ص٠١٥

۲۶۷ محرا قبال، جاویدنامه،مشموله: کلیات اقبال فارسی م ۲۶۲/۸۷۸

۲۵ مادمسعود، وْ اكْمْ ، اجتهاداتِ اقبال، مشموله: اقبالیات کے سوسال، ۲۰۸۰ م

۸۰۴ خالدمسعود،اجتهادات اقبال، ۲۰۸

وم. محمد بوسف گورایا،علامها قبال اوراصول اجتهاد، ص ۲۳ تا ۱۳۳

۵۰ حاویدا قبال، ڈاکٹر،مقالات جاوید،مرتبین جمرتهبیل عمر،طاہر حمید تنولی (لا ہور: اقبال اکیڈمی، باراول، ۲۰۱۱ء) ۲۳۲

۵۱ محدا قبال، جاوید نامه، مشموله: کلیات اقبال فارسی ،ص ۲۰/۲۰۸

۵۲ وحیدالدین،سید،فلسفهٔ اقبال خطبات کی روشنی میں (لا مور: نذیر سنز اردوبازار،بن،سن)ص ۵۰۱ حاویدا قبال،ڈاکٹر،زندہ رُود(لا مور:سنگ میل پبلی کیشنز،باردوم،۸۰۰۸ء)ص ۴۴۲

# «ضرب کلیم" کافکری جائزه

علامها قبالٌ کا تیسراارد ومجموعه کلام ضربِ کلیم ان کی وفات (۲۱ را پریل ۱۹۳۸ء) سے تقریباً دو برس قبل جولا کی ۱۹۳۷ء میں طبع ہُواتھا۔ (۱)

علامہ نے اپنے اس مجموعہ کلام کواعلی حضرت نواب سرحمیداللہ خاں فر ماں روائے بھو پال کے نام منسوب کیا جن کے ساتھ ان کے در بیند دوستانہ مراسم تھے۔انہوں نے (علامہ نے اس مجموعہ کلام کو بہار کا سر مابیقر اردیا اور کہا کہ بیدرد بھری تلخ داستانِ حقیقت ہے جومیں نے ایشیائی قوموں کے لیاکھی ہے ہے۔

زمانه با اممِ الشيا چه کرد و کند کے نه بود که این داستان فرو خواند تو صاحبِ نظری آنچه درضمیرِ من است دلِ تو بیند و اندیشهٔ تو مے داند بیر این جمه سرمایهٔ بهار از من! "کهگل برسبِ تو از شاخ تازه تر ماند (۲) ترجمه:-

- ا۔ زمانے نے ایشیا کی قوموں سے اب تک جوسلوک کیا اور کرر ہاہے؛ کوئی نہ تھا جو بیدرد بھری داستاں تفصیل سے سناسکتا۔
- ۲۔ (حمیداللّٰہ خان) تو صاحب نظر ہے اور تجھے خدانے وہ ملکہ عطاکیا ہے کہ جو حقیقیں میرے ضمیر کی گہرائیوں میں موجود ہیں، تیرادل آئییں دیکھر ہاہے اور تیراد ماغ ان سے آگاہ ہے۔
- س۔ میں بہار کا بیسر مابیدلایا ہوں تواسے لے لے،اس لیے کہ پھول تیرے ہاتھ میں دے دیا جائے تووہ شاخ سے بھی زیادہ تروتازہ اور شاداب رہتا ہے۔

'ضرب کلیم' علامہ اقبالؓ کی پختہ عمر کا کلام ہے۔اس لیے فقد رتی طور پراس میں خیالات کی گہرائی اور پختگی نظر آتی ہے۔اس کتاب میں علامہ نے دنیا کے تمام مسائل پر اسلامی زاویۂ نگاہ سے تقید کی ہے۔

مضربِ کلیم بقول علامه مرحوم دو رِ حاضر کے خلاف اعلانِ جنگ ہے۔ دو رِ حاضر سے مراد الحاد اور بے دبنی کا موجودہ دور ہے جس میں دنیا تہذیبِ مِغرب مغربی جمہوریت، لا دینیت، مادیت، سوشلزم، فاشزم، کپیٹلز م کے بتوں کی برستش کررہی ہے۔

ضرَبِ کلیمی سے مراد کفروباطل کے بتوں کوتوڑنے والی ، زور دار ضربِ کلیمی ہے۔علامہ اقبالؒ 'ضرب کلیم' میں مسلمانوں کو درس دیتے ہیں کہ وہ ان خیالات پر عامل ہوکرا پنے اندروہ قوت پیدا کریں جس کی ہدولت وہ دورِ حاضر کے بتوں کو پاش پاش کر سکیں۔

وُ اكْرْسْلِيم اخترا بِي تاليفُ اقبال كافكرى ميراث مين ضربِ كليم كا تقيدى جائزه كعنوان كے تحت لكھتے ہيں:

''علامہ کا تمام کلام بی اعلان جنگ کی حیثیت رکھتا ہے۔ بیاعلان جنگ بلکہ زیادہ بہتر تو بیہ یہ بیہ جہاد فکری مجاذبہ قائا سظمن میں اگر چانہوں نے بحثیت مجموئی دورحاضر 'بی سے مقاومت جاری رکھی۔ تاہم فکری اور عملی جموداور اس کی علامت بننے والاملا بمغربی سیاست اور وطنیت ، قومیت ، جمہوریت کی صورت میں اس کے سیاسی مظاہر ، مسلمانوں کی اسلام سے عمومی بیگا نئی اور اس کے نتیجہ میں مردہ روح اور بخر قلب ، مسلمانوں میں فرقہ واریت اور اس کی پیدا کردہ عدم روا داری اور رنگ نوسل کے تعصّبات''نو جوان مسلم'' کا تعلیم اور سائنسی و عقلی علوم کے مسلمانوں میں فرقہ واریت اور اس کی پیدا کردہ عدم روا داری اور رنگ نوسل کے تعصّبات''نو جوان مسلم'' کا تعلیم اور سائنسی و عقلی علوم کے سلسلہ میں روار کھا گیا طرز عمل ۔ اگر چہ بڑے اہداف تھے مگر ان کے علاوہ بھی علامہ نے ہر اس مسئلہ کو موضوع بھی نایا جس کا بلاواسطہ یا بالواسطہ یا اواسطہ ور پر فرد ، ہماج ، عصر سے کسی نہ کسی طرح کا مثبت یا منتی تعلق بنیا تھا اور یہی وجہ ہے کہ انہوں نے روایتی معنوں میں خود کو کبھی بھی شاعر کہلوانا لیندنہ کیا۔'' ( س )

علامہ اقبال فرداور معاشرے کی اصلاح اور ترتی کے خواہاں تھاس لیے انہوں نے فرداور معاشرے کی اصلاح اور ترتی کی راہ میں حاکل عملی رکاوٹوں کی نشاندہ ہی کی اوران رکاوٹوں کو دور کرنے کیلئے ، انفرادی واجتماعی خودی کے تحفظ واستحکام کے لیے ضربے کلیم کی تعلیم دی۔
علامہ اقبال فکری عملی محاذوں پر معنویت ، مقصدیت ، افادیت ، جدت ، ترتی ، حرکت اور عمل کے قائل تھے۔ وہ ادب برائے مقصد ،
'ادب برائے قوم' ، ادب برائے ملت' ، ادب برائے اسلام' ، ادب برائے آدمیّت' کے قائل تھے۔ ان کے نظریۂ حیات ، نظریہ فکروفن وادب کوکوئی بھی نام دے لیں ، وہ کارزارِ حیات میں جمود کے بجائے حرکت ، قدامت پہندی کے بجائے جد ت پہندی ، تقلید کے بجائے اجتہاد ،
غلامی کے بجائے آزادی ، خود غرضی کے بجائے خلوص کے قائل تھے۔

انہوں نے اسلام کے اساسی اصولوں پر عصرِ حاضر کے انسان کو، اس کے مسائل کو پر کھا اور روحِ اسلام کے مطابق ان کاحل پیش کیا۔ ان کے افکار وتصورات آفاقی صداقتوں کے امین ہونے کی وجہ ہے، ہر دور اور ہر زمانے کی صدائے حق ہیں اور حق نما ہیں۔اس ضمن میں فیض احمد فیض کھتے ہیں:

''ا قبال کی مثال ہمارے ہاں ایک ندی یا نہر کی ہی نہیں ہے جو کہ ایک ہی ست میں جارہی ہو بلکہ ان کی مثال تو ایک سمندر کی ہی ہے جو کہ چاروں طرف محیط ہے۔ چنا نچیان کوہم ایک مکتب فکر نہیں کہ سکتے ہاں ان کوہم ایک جامعہ سے یا ایک یو نیورٹی سے تشبیہ دے سکتے ہیں جس میں طرح طرح کے دبستان موجود میں اور طرح طرح کے دبستانوں نے ان سے فیض اٹھایا ہے اور میں سمجھتا ہوں کہ بیہ مقام یعنی اتنا میں اسلام کوئی پیدائہیں موااور میں سمجھتا ہوں جب تک ان سے بڑا شامر کوئی پیدائہیں ہوگا۔'(م) ہوتا۔اس وقت تک غالباً کی اور کو بھی بیر تفام حاصل نہیں ہوگا۔'(م)

بربه القبال التی شخصیت اور فکر فن کے بارے میں ذات باری تعالی کے فضل وکرم کا شعور رکھتے تھے۔ اس لیے تو انہوں نے کہا تھا ۔

سر آمد روزگار ایں فقیرے دگر داناے راز آید کہ ناید؟

روفیسر اوسف سلیم چشتی ، شرح ضربِ کلیم ، میں ضربِ کلیم کے فشس مضمون پر تبھرہ کرتے ہوئے کہتے ہیں :

سر آمد دورِ حاضر کے خلاف اعلانِ جنگ ہے۔ انہوں نے مسلمانوں کو دورِ حاضر سے نبرد آزا ہونے کی ترغیب دی ہے اور کا ممیا بی وقتمد دی کا طریقہ بھی تفصیل کے ساتھ بتادیا ہے اور اس کو ایک مصرع میں بھی بیان کر دیا ہے کہ بُت شکنی کے لیے ضربِ کلیمی کی ضرورت ہے اور معل ہو کئی تی ہوئی ہے۔ '(۲)

ضربِ کلیم کی نظمول کوموضوعات کے اعتبار سے درج ذیل چیرعنوانات میں تقسیم کیا گیا ہے:

تعدا دمنظومات

| 42  | منظومات ۲۷          | اسلام اورمسلمان    | _1 |
|-----|---------------------|--------------------|----|
| 71  | منظومات ۲۸ تا۹۵     | تعليم وتربيت       | ٦٢ |
| • 9 | منظومات ۹۲ تا۱۰۴    | عورت               | ٣  |
| ٣٣  | منظومات ۱۰۵ تا ۱۲۷  | ادبيات فنون لطيفه  | ٦۴ |
| ٣٦  | منظومات ۱۸۳۱ تا ۱۸۳ | سياسيات مشرق ومغرب | _۵ |
|     |                     | 1. 6 1. 8 1.       |    |

۲۔ محراب گل افغان کے افکار

اگران موضوعات کے تحت تمام نظموں کے نفسِ مضمون کا جائزہ لیس تو واضح ہوتا ہے کہ علامہ اقبال ؓ نے ان تمام نظموں میں انفرادی و اجتماعی خودی کے تحفظ واستحکام کے لیے مختلف در پیش رکاوٹوں کی نشاندہی کی ہے، ان رکاوٹوں کو دور کرنے کے لیے راوحق کی نشاندہی کی ہے اور ذوقِ فکروعمل پیدا کرنے کی کوشش کی ہے۔ ان کے اس نظامِ فکروعمل کو نظامِ شمسی سے تشبید دی جاسکتی ہے۔خودی اس میں مرکزی حیثیت رکھتی ہے جبکہ دیگر تصورات عقل عشق ، مردِمومن ، عورت ، ملا ، صوفی ، سیاست ، شعر و نغمہ وغیرہ سیاروں کی مانند آزاداورخود مختار ہونے



#### ضربِ کلیم ودیگرمآ خذمیں بیان کردہ ا قبال كا دائر ،فكر عمل

ا قبال ﷺ کے ہاں فکروفن کا اعلیٰ ، آفاقی اور حسین امتزاج نظر آتا ہے۔ ہر کس وناکس اس کامعترف ہے۔ پیکنگ یونیورٹی پیکنگ عوامی جمہور سے چین کے شعبیۂ اردو کی شان یوں پیکنگ اینے مضمون علامہ اقبال اوران کی شاعری میں فکرا قبال کی عظمت و رفعت اور گہرائی کا اعتراف کرتے ہوئے کھتی ہیں،

''اقبال کی شاعری میں نہ صرف فکر کی گہرائی ملتی ہے بلکہ فن کا بلندرتیہ بھی نظر آتا ہے۔ فکراور فن کا جیساامتزاج اقبال کے ہاں ملتا ہے اس کی مثال اردومیں کہیں اور نہیں ملتی ۔ ' ( ۷ )

- 🖈 ضربِ کلیم میں علامہ اقبالؒ نے اپنے موضوعات کی حدود قائم کی ہیں۔
- ضریکلیم کے موضوعات کی بنیادی اساس اور محور ومرکزی تصور خودی ہے
- 🖈 اس مجموعهٔ کلام میں علامہ اقبالؓ نے اپنے فکر کے اساسی عناصرار بعہ خودی ،عشق ، وجدان اورعمل کی تعلیم دی ہے۔ آفاقی صداقتوں کے حامل افکار وتصورات بیان کیے ہیں۔ان کے بیا فکار وتصورات بیک وقت مختلف النوع سیاسی نظاموں والےمما لگ اور برعکس اقدار و
  - افکار کے حامل معاشرہ کے لیے فکرانگیز ثابت ہوئے ہیں۔
  - 🖈 نظمیں اقبال کے نظریر فکرونن وادب کی عمدہ مثالیں ہیں۔
    - ان نظموں میں فکر، جذبہ اور فن کی مکمل ہم آ ہنگی ملتی ہے۔
  - بعض مقامات برانہوں نے فتی باریکیوں سے صرف نظر کرتے ہوئے اظہار فکرکوزیادہ اہمیت دی ہے۔
- ان کی بینظمیں انحضاراور جامعیت کی حامل ہیں۔ان میں شاعرانہ تکلف سے بےاعتنائی برتی گئی ہےاورابلاغ پر زیادہ زور دیا گیا ہے۔اس ضمن میں ڈاکٹر خطیبی اینے مضمون' علامہ اقبال کی تصانیف اوراسلوب شعرہے بحث' میں لکھتے ہیں:

''……ا قبال کی نظر میں لفظ کی اسی قدر وقعت واہمیت ہے کہ وہ اس کے مفہوم ومعنی کواچھی طرح اور واضح صورت میں بیان کرسکے۔وہ ایسے لفظی پیرابوں اور شاعرانہ تکلفات سے پوری طرح بے اعتنا ہے جس سے کم مایہ شاعر اورادیب عموماً اپنے کلام وتصنیف میں موجود بود بے افکاراورنقص معانی کو چھیانے کا کام لیتے ہیں .....اقبال شعروشاعری میں فنی چا بکدتی ،خلاق طبع اور ذوق عالی کا حامل ہونے کے باعث ان تکلفات کامختاج نہیں اورلفظ ،اس کی شاعری میں محض معانی ومفا ہیم کے اظہار کا ایک وسیلہ ہیں وہ وادی حقیقت کے طالبان غذا اورعلم و معرفت کے بیکراں بیاباں کے پیاسوں کواپیز افکار کے وسیع دستر خوان پر بلا تا اوراپے فضل و دانش کے ناپیدا کنار چشمہ سار سے انہیں سیراب کرتاہے۔"(۸)

ا بینے کلام میں سادگی ، بلاغت اور سلاست کے سلسلہ میں اقبال ؒ نے اپنے پیشوا جلال الدین رومی ٌ کی پیروی کی ہے۔وہ مثنوی ' ہندگی نامۂ میں مثنوی رومی کے دوشعروں کوتضمین کرتے ہوئے ،اس ضمن میں لکھتے ہیں \_

> نغمه باید تند رو مانند سیل تا برد از دل غمال را خیل خیل نغمهُ روش چراغِ فطرت است

معنی آں نبود کہ کور و کر کند مرد را بر نقش عاشق تر کند (۹) تر جمہ:۔۔

- ا۔ نغمہ سلاب کی مانند تُندرَ وہونا چاہیے، تا کہ دل کے اندر سے غموں کے شکر کو زکال دے۔
- ۲۔ اگر نغمه عشق ہے روثن ہوتو وہ جراغے فطرت ہے اور فطرت کے معانی کوصورت عطا کرتا ہے۔
  - س۔ معنی وہ نہیں جو تحقیے اندھاو بہرا کردے۔ جومر دکوصورت پر (ہی)مفتون کردے۔ (۱۰)

علامہ فرماتے ہیں کہ نغمہ (گیت، کلام ،فکرونن وادب) سے ذوقِ عشق ، ذوقِ عمل اورنو ربصیرت حاصل ہونے چاہئیں۔اس سے اُمید اور عمل کا پیغام ملنا چاہیے۔

سین کلیم میں سادگی ،سلامت اور بلاغت کاالتزام برقرار رکھتے ہوئے ،علامہ اقبالؓ نے رموز وعلائم بہت کم استعال کئے ہیں۔سیّد عابدعلی عابد،اس ضمن میں 'ضرب کلیم' کی اس خصوصیت کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں :

''ضرب کلیم میں رموز وعلائم بہت کم استعال ہوئے ہیں۔ بیاعلانِ جنگ ہے واضح اورصاف صرح کے۔۔اس لیے استعارے اورتشبیہ کامتحل نہیں ہوسکتا۔اس تصنیف میں اقبالؓ نے دانستاً علائم ورموز کے استعال سے پر ہیز کیا ہے یعنی نسبتاً بات نہایت صاف اور واضح کی ہے۔''(۱۰)

سیّد عابد علی عابد نے جس امرِحقیقت کی طرف توجہ دلائی ہے، اقبالؓ نے ضربِکلیم کے حصہ اسلام اور مسلمان کی نظم فلف میں اس کاذکر یوں کیا ہے ہے

الفاظ کے پیچوں میں اُلجھتے نہیں دانا! عقواص کو مطلب ہے صدف سے کہ گہر ہے؟ (۱۱) ڈاکٹر وحید قریشی،'اساسیاتِ اقبال' میں ضربِ کلیم کے مندرجہ بالا پہلو کا ذکر کرتے ہوئے اسے ایک کمزوری قرار دیتے ہیں۔وہ لکھتے ہیں:

" دبعض شعرا کی شاعری بڑھا ہے میں جاکر جوان ہوتی ہے۔ شبلی کی مثال ہمارے سامنے ہے، کیکن اقبال غالبًا اتنے خوش قسمت نہ تھے۔ عمر کے ساتھ ساتھ ان کی شاعری کی عمر بھی ڈھلتی گئی۔ آخر میں انہیں اپنی شاعری سے زیادہ پنجبری پراعتماد ہو گیا تھا۔ نتیجہ بیہ ہُوا کہ وہ خطابت کے ان ذرائع پرضرورت سے زیادہ بھروسا کرنے گئے جو پینجبروں اوراوتاروں کے لیے تو مفید ہو سکتے ہیں لیکن شاعر کوان سے فائدہ ذرا مشکل سے پہنچتا ہے۔ "(۱۲)

ڈاکٹر وحید قریش مزید لکھتے ہیں کہ اقبال کی شاعری کا تیسرا دور جذباتی انحطاط کا دور ہے جوانی کی سرخوشی اور سرشاری کی جگہ کہولت نے لے لی، اوراقبال کافن بھی اس کی زدمیں آگیا۔'ابلیس کی مجلسِ شور کی' اوراس طرز کی دیگر نظمیں شعری اعتبار ہے' خضر راہ' اور طلوع اسلام' کی ٹکر کی نہیں ہو سکتیں کیونکہ یہ مسئلہ محض فلسفیا نہ خیالات کا نہیں، ان کے اداکر نے کا ہے۔ یہاں صاحبِ فن کے جگر کا لہو بھی رنگین نہیں پیدا کر سکا۔ (۱۳)

علامہ اقبال ؒ کے نظریۂ فکرونن وادب کے مطابق فن وادب میں فنی باریکیوں کے بجائے، افکار وتصورات کی ترسیل وتفہیم کوزیادہ توجہ اوراہمیت دی ہے۔ وہ خود کوشاعر بھی کہلوانا پسندنہیں اوراہمیت دی ہے۔ وہ خود کوشاعر بھی کہلوانا پسندنہیں کرتے تھے۔ اس لحاظ سے دیکھا جائے تو علامہ پر ڈاکٹر وحید قریش کا مندرجہ بالااعتراض خاص اہمیت کا حامل نہیں اوراس کا کوئی جواز بھی نہیں بنتا۔ دوسری بات بید کہانہوں نے روایتی شاعروں کی پیروی کے بجائے، پینمبروں کے اتباع میں انسانیت کی خدمت اور تبلیغ کا فریضہ سرانجام دیا۔ بیان کی خامی نہیں بلکہ خوبی ہے۔ اعلی ظرف لوگ اعلی قدر انسانوں کی ہی پیروی کرتے ہیں۔ (۱۴)

ڈاکٹر سلیم اختر لکھتے ہیں:

ا۔ علامہ اقبال کا تخلیقی عمل نبال جریل (۱۹۳۵ء) تک ارتقائی منازل طے کرتا ہے اس کے بعد ضرب کلیم (۱۹۳۷ء) اورار مغان حجاز (۱۹۳۸ء) اس تخلیقی عمل کی بازگشت نظر آتی ہیں۔

- ۲۔ عمرِ رفتہ کے ساتھ فلسفیانہ استغراق ، مطالعہُ آ فاق ، مسائل ومباحث میں ذہنی تجزیدا ورخلیلی نگاہ میں اضافہ کے ساتھ عزل گوئی کے بجائے نظم گوئی کی طرف زیادہ رجحان ہوگیا۔ انہوں نے ضرب کلیم میں صرف پانچ غزلیں شامل کیں۔ ارمغانِ حجاز میں ایک بھی اردوغز لنہیں۔
- س۔ ضرب کلیم کی بعض معروف نظمیں/اشعار بانگ درا (۱۹۲۴ء) اور بال جبریل (۱۹۳۵ء) کی بازگشت محسوں ہوتے ہیں۔ جیسے 'لاالہ اللہٰ، ایک فلسفہ زادہ سیّد زادے کے نام'، 'علم وعشق'، 'اجتہاؤ'، 'تو حید'، فلسفہ'، مومن'، 'نقد برئ مکت تو حید، وغیرہ۔ بہت سی نظمیں نظمیں کردوراہ'، 'ساقی نامۂ اور ' دوق وشوق' کے اجز امعلوم ہوتی ہیں۔ ضرب کلیم کی بہت سی نظمیں فکری وفئی لحاظ سے بھی ایک دوسرے کے مماثل اور مشابہہ ہیں۔ مثلاً 'تو حید'، نکھ' تو حید'، 'اسلام' اور ' ہندی اسلام' ۔' جہاڈ اور 'قوت اور دین'، 'صوفی سے'، تصوف'، 'شکست'، مستی کردار' اور 'قلندر کی بہت کی کہان ہے۔
- ۵۔ ضربِ کلیم کی مختصر نظمین غزل کے ایجاز اور ایمائیت کی حامل ہیں۔ یہ خضر نظمین اس بات کا ثبوت ہیں کہ شکوہ ، جواب شکوہ ، 'طلوع اسلام' ، 'ساقی نامہ' ، خضر راہ 'اور 'مسجد قرطبہ جیسی طویل نظمیں فئی مہارت سے لکھ سکتے تھے تو اسی فئی مہارت کے ساتھ اہم موضوعات پر مختصر ترین نظمیں بھی لکھنے کے اہل تھے۔ وہ کوزے میں دریا بند کرنے اور نشتر وں میں تلواروں کی آب داری بھرنے کی صلاحیت رکھتے تھے۔
  - ۲ ۔ ضربے کلیم کی نظمیں اختصار ،معلما نہ آ ہنگ ،خطابیہ انداز اور دوٹوک ( واضح ) اسلوب کی حامل ہیں۔
- ے۔ علامہ نے جس طرح 'بالِ جبریل' میں فرد، معاشرہ ، اقدار کے حوالہ سے متنوع موضوعات ومسائل کا حکیمانہ تجزید کیا ہے اس طرح 'ضربِ کلیم' میں بھی 'بالِ جبریل' سے مشابہہ عصری مسائل کا محاکمہ کیا ہے۔ (۱۵)

'ضربِ کلیم' اقبال کے پختہ ترین افکار کا مجموعہ ہے۔ اپنے افکار منظم انداز میں پیش کرنے کے لیے علامہ نے ابواب بندی کی ہے اور نظموں کے عنوانات دیے ہیں۔ ابواب بندی و کھے کر اندازہ ہوتا ہے کہ یہ پوری انسانی زندگی پر محیط موضوعات ہیں۔ ان سب کے درمیان منطقی ربط تعلق اور سلسل نظر آتتا ہے اور انسانی زندگی کی ایک مکمل تصویر نظر آتی ہے۔ علامہ اقبال ؓ کے فلسفہ حیات کامحور و مرکز قرآن اور اسلام ہے لہٰذا انہوں نے پہلے باب کا عنوان' اسلام اور مسلمان' رکھا ہے اور اس میں دین اسلام اور مسلمان سے متعلقہ موضوعات اور عنوانات برلکھا ہے۔ اس حصہ میں شامل نظموں کی موضوعات کے لحاظ سے یوں درجہ بندی کی جاسکتی ہے:

| نظموں کےعنوانات                                                        | موضوعات                |
|------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| تو حيد، مكنة أتو حيد، شكروشكايت ،مهدى له والا                          | توحير                  |
| ایک فلسفه زده سیّدزادے کے نام ،اےروح محرمٌ،امرائے عرب سے               | <b>حُ</b> پِّ نبوی     |
| مسلمان کازوال ، لا موروکراچی ، آزادی شمشیر کے اعلان پر ، فقر وملوکیت ، | قوت ایمان/فقر کی اہمیت |
| اسلام،سلطانی،فقروراہبی                                                 |                        |
| صبح، لا اله الاالله، معراج، حيات ابدى، دنيا بتسليم ورضا، نماز، وحي     | خودی کا درس            |
| قلندر کی پیچان، مردانِ خدا، کا فرومومن، مهدی برحق ،مومن، مردِ مسلمان   | مرد کامل/مردموًمن      |
| اجتهاد، ذكروفكر، ملائة حرم علم اور دين، جهاد، صوفى سے، تصوف، شكست،     | علاءوصو فيه كى اصلاح   |
| مستی کردار جمد علمی باب، امامت، الهام اور آزادی، جان وتن، اے پیر حرم   |                        |
| شكروشكايت                                                              | فكر فن كى اہميت وضرورت |

| تقدیر(۱۳)،تقدیر(۳۳)،احکامِ الهی         | تقذبرياور مل  |
|-----------------------------------------|---------------|
| لا ہوراور کرا چی، پنجا بی مسلمان، آزادی | مسلمان كازوال |
| فلسفه                                   | فلسفه         |
| عقل ودل                                 | عقل ودل       |

مندرجہ بالا تمام موضوعات دین اسلام کے حوالے سے فر داور معاشرے لینی انفرادی خودی اور اجتماعی خودی کے تحفظ واستحکام سے تعلق رکھتے ہیں۔اسی طرح دیگر حصوں کے موضوعات بھی اسی فلسفۂ حیات کی وضاحت ربینی ہیں۔

ضربِکلیم کے جھے'اسلام اور مسلمان' میں اقبال نے جن موضوعات پرنظمیں کھی ہیں ان کائتِ لباب یہ ہے کہ مسلمان روحِ اسلام کے مطابق عبادات (نماز ،روزہ ، زکو ۃ ، حج وغیرہ) کے حقیقی تقاضے پورے کریں۔ جہادِ زندگانی میں بھر پور حصہ لیں۔علم وفلسفہ اور تصوف کے غیر اسلامی مظاہر سے بچیں تعمیر خودی کریں اور تعمیر ملت ومعاشرہ میں مل کر حصہ لیں۔

نظم' صبح' میں اقبال بیان کرتے ہیں کہ بندۂ مومن کے تصرف میں بیکا ئنات اوراس میں موجودسب پچھ ہے۔ جب وہ حق کی صدا بلند کرتا ہے تورات کی تاریکی صبح میں اورظلم کی تاریکی عدل ومساوات اورامنِ عامہ کی روشنی میں تبدیل ہوجاتی ہے ہے

وہ سحر جس سے لرزتا ہے شبتانِ وجود ہوتی ہے بندہ مومن کی اذان سے پیدا (۱۲)

نظم' لآ اِلَّهُ مُحَمَّمٌ دُرَّسُولُ اللَّهُ کاعنوان کلم طیبہ سے ماخوذ ہے۔ کلم طیبہ لَآ اِللَّهُ مُحَمَّمٌ دُرَّسُولُ اللَّه (عَلَیْ اِللَّه عَنوری رسالت کا اقرار کیا گیا ہے۔ ایمان کی بنیا دعشقِ الٰہی ہے۔ عشقِ الٰہی اس وقت پیدا ہوتا ہے جب انسان اپنی ذات سے واقف ہو یعنی خودی سے آگاہ ہو۔ اس کیے لآ اِلْسے اللّه کا اصل راز خودی ہے۔ خودی کی نشو ونما اور ترقی عقید ہ تو حید پر ایمان سے اور اس ایمان کے مطابق فکر و علی ہے۔ عقید ہ تو حید کی بدولت عقید ہ رسالت قائم ہوتا ہے۔ نبی کریم کے کامل انتباع سے انسان ، انسان کامل بن جاتا ہے اور نیابتِ اللّٰہی کے اعلی مقام پر فائز ہوجاتا ہے۔ اس نظم میں علامہ بیان کرتے ہیں ہے۔

نظم معراج 'ہرمون کو پیغام دیت ہے کہ وہ اطاعتِ البی اور ضطِ نفس سے نیابتِ البی کے مقام پر فائز ہوسکتا ہے۔ وہ زمان ومکال پر تصرف حاصل کرسکتا ہے۔ بحثیت مجموعی صبح 'اور کَلآ اِللّٰه اللّٰه ' کی طرح نظم معراج ' بھی فکروفن کے امتزاج کا ایک موژنمونہ ہے۔ فکری پہلو کے لحاظ سے بنظم بہت بلند ہے۔ اس نظم کے ذریعے اقبال ؓ نے حیاتِ نبوی عظم ہے دیاتے نبوی عظم ہے۔ حیات کا پیغام دیا ہے ۔

ناوک ہے مسلماں! ہدف اس کا ہے ثریّا ہے سرِّسرا پردوُ جاں نکھۂ معراج (۱۸) نظم' تو حید کے ذریعے علامہ نے وحدتِ افکاراوروحدتِ کردارکا درس دیاہے۔تو حیدوحدتِ افکاراوروحدتِ کردارکے مجموعے کا نام ہے جب تک تو حید کے ماننے والوں میں عملی اتحاد نہ ہومض بیاعتقاد نا کافی ہے اوراس سے کوئی متحدہ تہذیب، متحدہ تدن، متحدہ معاشرت اور متحدہ نظامِ اخلاق پیدائہیں ہوسکتا۔تو حید کاعملی نقاضا ہے کہ سلمانوں میں عملی اتحاد بھی پیدا ہو زندہ قوت تھی جہاں میں یہی توحید کبھی آج کیا ہے؟ فقط اک مسئلہُ علم کلام! روثن اس ضُو سے اگر ظلمتِ کردار نہ ہو خود مسلماں سے ہے پوشیدہ مسلماں کا مقام! آہ! اس راز سے واقف ہے نہ مُلاً، نہ فقیہہ وحدت افکار کی بے وحدتِ کردار ہے خام (19)

نظم 'تُو حید'نہایت بلند، بلیغ اور معنی خیز ہے۔اس میں اقبال نے مسلمانوں کی ساری تاریخ کے جو ہر سموڈ ا کے ہیں۔ ضربِ کلیم میں مر دِمومن پر' کا فرومومن'،' قلندر کی بیچان'،'مردانِ خدا' اور'مومن' کے عنوان سے چار نظمیس موجود ہیں۔ان میں سے 'مر دِمسلمان' سب پر فوقیت رکھتی ہے۔ یہ خضر مگر جا مع نظم ہے۔نظم کا ہر شعر کمل ہے اوراس نظم کے دیگر اشعار کے ساتھ خوبصورت ربط و تعلق رکھتا ہے۔ یہ فکروفن کا ایسام مجز ہ ہے جس کی مثال 'ضربِ کلیم' میں کم ہی نظر آتی ہے۔

، سین من سین من سین سون ہے۔ وہ جلال و جمال کا پیکر ہے۔ وہی تخلیقِ کا ئنات کامقصودِ حقیقی اورانسانِ کامل ہے۔اسے 'احسن التقویم' کےمعزز لقب سےنوازا گیا ہے۔

نظم'مر دِمسلمان' کوضربِکلیم کے پہلے ھے'اسلام اورمسلمان' میں شامل نظموں میں نظم' لا الہ الا اللہ' کے بعد فکری وفنی اعتبار سے بہترین نظم قرار دیا جاسکتا ہے۔سابقہ نظموں کی طرح اس نظم میں بھی اقبال نے الفاظ وترا کیب،تلمیحات واستعارات، توافی ،وزن اور بحرکا بڑا ماہرانہ استعال کیا ہے ہے

ہر لحظہ ہے مومن کی نئی شان نئی آن گفتار میں کردار میں اللہ کی بُر ہان! قہاری و غفّاری و قدّوی و جبروت یہ چپار عَناصِر ہوں تو بنتا ہے مسلمان یہ راز کسی کو نہیں معلوم کہ مومن قاری نظر آتا ہے، حقیقت میں ہے قرآن! (۲۰)

ذاتِ باری تعالی نے نباتات، حیوانات، انسانوں سب کو ذوقِ وجود اور ذوقِ نمود عطافر مایا ہے۔ ایک نیج ذوقِ نمود کی بدولت زیر زمین نشو ونما پاتی ہیں۔ پھل، پھول اور پنتے ہیں۔ ایک نیج زمین نشو ونما پاتی ہیں۔ پھل، پھول اور پنتے ہیں۔ ایک نیج سے ہزاروں نیج اور ایک جاندار سے ہزاروں جاندار پیدا ہوتے ہیں۔ انسان کوبھی چا ہیے کہ وہ اپنی خود می کی نشو ونما پرز ورد ہاور سلیم رضا، قناعت پیندی اور بحز وائلساری کے نام پر بے عملی ، کا ہلی ، غفلت اور سستی کا مظاہرہ نہ کرے۔ فطرت انسان سے عمل کا تقاضا کرتی ہے، بے عملی کا نہیں۔ بقا اور فلاح عملی میں ہیں ہے، بے ملی میں نہیں۔ علامہ اقبال مقلم درضا، میں نہایت خوبصورتی سے بہ عکم کی میں نہیں۔ علامہ اقبال مقلم درضا، میں نہایت خوبصورتی سے بہ عکم کی میں ہیں ہے۔ آسان انداز سے بیان کرتے ہوئے کھتے ہیں ہے۔

ہر شاخ سے یہ نکتۂ پیچیدہ ہے پیدا پودوں کو بھی احساس ہے پہنائے فضا کا! ظلمت کدۂ خاک پہ شاکر نہیں رہتا ہر لحظہ ہے دانے کو جنوں نشوونما کا! فطرت کے تقاضوں پہ نہ کر راوعمل بند مقصود ہے کچھ اُور ہی شلیم و رضا کا! جرات ہو نمو کی تو فضا تنگ نہیں ہے اے مردِ خدا ملکِ خدا تنگ نہیں ہے (۲۱)

حصہ تعلیم وتربیت 'دو(2) غزلوں اورسترہ (17) 'نظموں پرمشمل ہے۔عنوانات کے لحاظ سے اورنفسِ مضمون کے مطابق ان نظموں کی جدول سازی اس طرح سے کی جاسکتی ہے۔

| نظمول کےعنوانات                                                    | موضوع                        |
|--------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| مقصود، آگابی، اسرارِ پیدا، خودی کی تربیت، خودی کی زندگی، خوب وزشت، | خودی کا درس                  |
| مرگ ِخودی،امتحان، دین تعلیم، جاوید سے،سلطان ٹیپوکی وصیت، بیداری    |                              |
| تربیت،مهمانِ عزیز،طالب علم، مدرسه،اسا تذه، مهندی مکتب              | نظام تعليم پر تنقيد          |
| زمانه حاضر کاانسان ،اقوام مشرق مصلحب ین مشرق ،مغربی تهذیب ،        | اہل مُشرق واہل مغرب پر تنقید |

| · ·                                                            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|----------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| عصرِ حاضر، حکیم نطشه ، آزاد کی فکر                             |                                       |
| خدمتِ خلق ، عشق حقیقی ، بامقصد شاعری ، احتر ام آ دمیت کا پیغام | غزل نمبرا                             |
| يعمل انسان پرتنقيد                                             | غزل نمبرا                             |

اس حصہ میں علامہ اقبالؒ نے خودی کی ضرورت واہمیت بیان کی ہے۔خودی کو مضبوط اور کمزور کرنے والے عوامل کی نشاندہی کی ہے۔ خودی کے حوالے سے نظام تعلیم اوراس کے عناصر (مدرسہ، استاد، طالب علم، نصاب) پر تنقید کی ہے۔ اہلِ مشرق واہلِ مغرب کی کمزوریوں اور خامیوں کی نشاندہی کی ہے۔ بامقصد اور حیات بخش علم وہنر سکھنے کا درس دیا ہے۔

غزل نمبرا میں خدمتِ خلق ، عشقِ حقیق ، با مقصد شاعری اوراحترام آدمیت کا پیغام دیا گیا ہے۔ ملاحظ فرما کیں ۔

نہ میں اعجمی ، نہ ہندی ، نہ عراقی و حجازی کہ خودی ہے میں نے کیسے دوجہاں ہے بیازی!

تو مری نظر میں کا فر ، میں تری نظر میں کا فر ترا دیں نفس شاری ، مرا دیں نفس گدازی!

تو بدل گیا تو بہتر کہ بدل گئ شریعت کہ موافق تدرواں نہیں دین شاہبازی!

ترے دشت و در میں مجھ کو وہ جنوں نظر نہ آیا کہ سکھا سکے خرد کو رہ و رسم کارسازی نہ جدا رہے نوا گر تب و تا ہے زندگی ہے کہ ہلاک اُمم ہے یہ طریق نے نوازی (۲۲)

ڈاکٹر سلیم اختراس غزل برتیمرہ کرتے ہوئے ، لکھتے ہیں:

'' پانچ اَشعار کی بیغز لُ ضَربِ کِلیم' کی بیشتر نظموں کے افکار کی گخص قرار دی جاسکتی ہے لیکن خودا فکارِ اقبال کی کلیت میں یہ بالِ جبریل' کی غزلوں کے ساتھ شامل کی جاسکتی ہے۔' (۲۳)

ڈاکٹرسلیم اختر کی بیرائے عین درست معلوم ہوتی ہے۔ بالِ جریل (۱۹۳۵ء) اور ضربِ کلیم (۱۹۳۷ء) کے سنِ اشاعت میں صرف ایک سال کا فرق ہے۔ اس لیے ان میں فکری تسلسل نظر آنامنطقی طور پر درست ہے۔

اقبال کی سب سے زیادہ فیض بخش کتاب Reconstruction of Religious thought in Islam ہے۔ اس میں افلا قیات اور معاملات کو بھی اقبال نے بیٹا بات کرنے کی کوشش کی ہے کہ اسلام محض عبادات اور اعتقادات کا نام نہیں ہے۔ اس میں اخلا قیات اور معاملات کو بھی عبادات واعتقادات کی طرح اہمیت دی گئی ہے۔ اعتقادات کا تقاضا ہے کہ عبادات صدق وخلوص سے اداموں عبادات کا تقاضا ہے کہ انسانوں کے باہمی معاملات میں محبت اخوت ، حربیت ، مساوات ، سلامتی اور امن کے جذبات پروان چڑھیں لیمنی خودی کی نشو ونما ہو، افراد اور معاشرہ مل کر تی گریں۔

دوسرے خطبے ندہجی الہامی تجربے السفیانہ تجزیہ میں علامہ اقبال ً بیان کرتے ہیں کہ تجربے کی تمام محکم اور قابلِ تعریف تصریحات جو ایک فلسفیانہ تجزیہ سے حاصل کی گئی ہوں وہ ہمیں اس نتیجے پرلے آتی ہیں کہ حقیقتِ مطلق (Ultimate Reality) ایک شعوری رہنمائی سے پیدا ہونے والی تخلیقی زیست ہے۔

"Thus a comprehensive philosophical criticism of all the facts of experience on its efficient as well as appreciative side brings us to the conclusion that the Ultimate Reality is rationally directed creative life." (24)

وہ بے پایاں ہے۔ لامحدود ہے۔ زمان ومکال کی محدودیت سے آزاداور جاودال ہے۔ اس تقیقتِ مطلق کی صفات اور قو تول کے پیش نظرا سے انائے مطلق (Ultimate Ego) کا نام دیا گیا ہے۔ اس کی انفرادیت مزید واضح کرنے کے لیے قرآن حکیم نے اسے اللہ کا نام دیا ہے۔

"In order to emphasize the individuality of the Ultimate Ego, the Quran gives Him the proper name of Allah,....." (25)

الله تعالی نے کا ئنات کی ہرشے کوخودی عطاکی ہے۔خصوصاً انسان کوخودی عطاکر کے مقام نیابت پر فائز کیا ہے۔ایساانسان جواپنے

مقام ومرتبہ کو پیچان کراینے اندرر بانی صفات کی پرورش کرے وہ مردِمومن ہے۔ دُّا كُتْرِ كَنِيرِ فاطمه يوسف! بني كتاب اقبال اورعصري مسائل مين للصحي مين:

''مسلمانوں کے ستقبل کی تعمیر کے لیے اقبال کے بانچ فکری دائرے تھے۔

ا۔ خودی کی سرفرازی Preferment of Ego

تخصيل علم Acquisition of Knowledge

س۔ جدیدریاست کا قیام Establishment of a Modren State

ه قافق مستعاریت Cultural Borrowing

 ملت اسلامه کااتحاد Unity of Muslim Umma

**(۲4)** 

ضرب کلیم کے تمام حصوں کے مشمولات کا جائزہ لیس تو واضح ہوتا ہے کہ ان میں علامہ اقبالؓ نے مذکورہ بالایا پنچ عدد فکری دوائر میں رہ کرفر داورمعاشرہ کی رہنمائی کی ہے۔ان کےتمام کلام میں بیم فکر کا رفر ماہے۔

علامہا قبالؒ نے فر داورمعاشرہ کی اصلاح کے لیےانفرادی واجتماعی خودی کا درس دیا ہے۔خودی کومشحکم کرنے والےعوامل وعناصر کی نشاند ہی کی ہےاورخودی کی راہ میں حائل رکاوٹو ل کوبھی واضح کیا ہے۔

۲۔ تعمیر خودی کے لیے پیچھ علم حاصل کرنے کی ضرورت واہمیت پر زور دیا ہے۔اس سے مراد دینی ، روحانی ، سائنسی علم ہے جس سے فرد اورمعاشرہ عصری تقاضے پوری کر کے اقوام عالم میں امتِ مسلمہ کی تیجے نمائندگی کر سکے۔

س۔ جدیداسلامی جمہوری ریاست کے قیام کاتصور پیش کیا ہے تا کہ انہیں آزادی سے اپنی خودی کی نشو ونما کرنے کاموقع ملے۔

ہ۔۔ دیگر ثقافتوں سے اخذ وقبول اوراثر قبول کرنے کے لیے حدود وشرا اَطُمتعین کی ہیں۔مغم کی تہذیب کی خرابیوں سے بجنے اوراسلامی تہذیب کے تحفظ کا درس دیا۔

۵۔ تمام نسلی، اسانی، گروہی، علاقائی تعصّبات ترک کر کے اتحادِ ملی قائم کرنے کی تلقین کی اوراس ضمن میں تجاویز بھی پیش کیں۔ فکری لحاظ سے 'ضربِ کلیم' میں بھی علامہ اقبالؓ نے تعلیم وتربیت کے مندرجہ بالایا پنچ پہلوؤں کو مدنظر رکھا ہے تعمیر خودی کی تلقین کی ہے۔عصرِ حاضر کےمطابق ضروری علم حاصل کرنے کی تاکید کی ہے۔ مروجہ نظام تعلیم پر تنقید کی ہے۔ اسلامی تہذیب کے تحفظ کا کہا ہے۔اتحادِ مِلی قائم کرنے کی تلقین کی ہے۔

ضرب کلیم کا تیسرا حصہ عورت کے عنوان سے ہے۔ یہ حصہ نو (۹) نظموں پر شتمل ہے۔

علامها قبالؓ لکھتے ہیں کہ فطرتی طور برعورت حیااور شرافت کا پیکر ہے مگر مرد کے ہاتھوں مجبور ہےا گرمغر بی تہذیب میںعورت اینے مقام ہے گری ہُو کی نظر آتی ہے تواس کی قصور وار مغربی تہذیب ہے ۔ قصور زن کا نہیں ہے کچھ اس خرابی میں گواہ اس کی شرافت پہ ہیں مہ و پرویں

فساد کا ہے فرکگی معاشرت میں ظہور کہ مرد سادہ ہے بیچارہ زن شناس نہیں (۲۷)

علامہ لکھتے ہیں کہ فرنگی معاشرت کی بدولت مرد بے کار ہو گئے ہیں اورغورتوں کی گوداولا دسے خالی ہوگئی ہے۔ کام کاج اوراولا دزندگی میں مصروفیت اور دلچیپی کے دوبہانے ہیں۔جومعاشرت ان خوشیوں کو ہامال کر دے وہ کس کام کی؟

کیا یہی ہے معاشرت کا کمال؟ مرد بیکار و زن تہی آغوش! (۲۸)

اس حصہ میں شامل دیگر نظموں میں علامہا قبالؓ نے بے جاآ زاد کی نسواں اور بے بردگی کی خرابیوں برروشنی ڈالی ہے اورکہا ہے کہ عورت کااصل مقام اس کا گھر ہے۔اس کاحقیقی منصب خودی کی تغییراورنسل انسانی کا تحفظ و بقاہے۔معاشرے میں مرد جبیبا چاہے عورت وییاہی کردارادا کرتی ہے ہے نے پردہ، نہ تعلیم، نئی ہو کہ پرانی نسوائیت زن کا نگہباں ہے فقط مرد (۲۹) نظم'عورت' میں علامہ اقبالؓ نے نہایت خوبصورت انداز سےعورت کی عظمت کاذکر کیا ہے۔عورت کی عظمت پراس طرح کے خوبصورت اشعار شاید ہی کسی نے ککھے ہوں۔علامہ کہتے ہیں ہے

وجودِ زن سے ہے تصویرِ کا نئات میں رنگ اس کے ساز سے ہے زندگی کا سوزِ دروں شرف میں بڑھ کے ثریّا سے مشتِ خاک اس کی ہر شرف ہے اُس دُرج کا دُرِ مکنوں! مکالماتِ فلاطوں نہ لکھ سکی لیکن اس کے شعلے سے ٹوٹا شرارِ افلاطوں! (۲۰۰) ضربِکلیم کا حصہ دبیاتِ فنونِ لطیفۂ ایک غزل اور چوتیس (۲۲۰) نظموں پرمشمل ہے۔

ہرآ رٹ کا حقیقی مقصدانسانی زَندگی کوزر خیز اور خوبصورت بنانا ہے۔ وہ آ رٹ جوخو دی کو شکام کرے وہ صحت بخش اور توانا ہے اور خودی کو کمز ورکر نے والا آ رٹ غیر صحت منداور نا پہندیدہ ہے۔ (۳۱)

علامہ اقبالؓ نے شاعری بطور ذریعہ ابلاغ اختیار کی۔انہوں نے فنی باریکیوں کے بجائے ترسیل وتفہیم افکار پر زیادہ توجہ دی۔سید سلیمان ندوی کوانہوں نے ایک مکتوب میں تحریر کیا:

''شاعری میں لٹریچر بحثیت لٹریچر بحثیت لٹریچر کے کبھی میرامظمع نظر نہیں رہا کہ فن کی باریکیوں کی طرف توجہ کرنے کے لیے وقت نہیں ۔مقصود یہ ہے کہ خیالات میں انقلاب پیدا ہوا دربس ....''(۳۲)

علامہا قبالؒ ادب برائے ادب کے ہیں بلکہ ادب برائے زندگی کے قائل تھے۔وہ حیات بخش ادب کے قائل تھے اور حیات کش ادب کے مخالف تھے۔

احدنديم قاسى، اقبال كے نظرية شعر پرتبره كرتے ہوئے لكھتے ہيں:

''.....ان کا پینظریهٔ شعرزندگی اوراس کے حسن ،انسان اوراس کی توانائیوں ، کا ئنات اوراس کی پہنائیوں اورانسانی فکر کی رسائیوں کانظریہ ہے.....''(۳۳۳)

قراً ن حکیم میں متعدد مقامات پرآئین تناسب وتوازن کا ذکر ہے۔ یہ تناسب وتوازن کا ئنات کی ہر چیز میں آتا ہے۔انسانی شخصیت اسی تناسب وتوازن سے احسن تقویم پر پیدا کی گئی ہے۔ یہ تناست وتوازن فقط جسمانی ڈھانچے ہی کے لیے ضروری نہیں ،خیل وتفکر اورا عمال وافعال کے لیے بھی ضروری ہے۔

ا قبالؓ نے ہرشے کو خاص جگہ دے کراور حدود وقیود میں محصور رکھ کراپنے پیش کردہ نظام حیات میں توازن قائم کیا۔ان کے فلسفہ فکرو فن اورادب میں بھی توازن و تناسب نظر آتا ہے۔ (۳۴)

علامہ اقبالؒ کے افکار وتصورات اورنظریات کی بنیادی اساس اورمحور ومرکز قر آن حکیم اور سیرت النبی علیظیہ ہیں اس لیے ان کے افکار وتصورات اورنظریات آفاقی و دوامی قدر وقیمت کے حامل ہیں۔

علامه اقبال نے افراد، اشیاء، مروجه افکار وتصورات اور نظریات کوقر آن تحکیم کی کسوٹی پر پر کھااور انہیں پیندیدہ یا بر عکس قرار دیا۔

روزمرہ حیات میں افراد، معاشرہ ، تصورات اور نظریات بدلتے رہتے ہیں۔ افراد اور معاشرہ تیزی سے تبدیل ہوں تو فلسفہ اور اس سے متعلق افکار پیچے رہ جاتے ہیں۔ اگر فلسفہ اور تصورات میں تغیر کا عمل تیز تر ہوتو افراد اور معاشرہ اس کا ساتھ نہیں دے پاتے۔ تبدیلی حیاتِ انسانی کا فطرتی تقاضا ہے۔ دین اسلام ہر زمانے کے بدلتے ہوئے تقاضے پورے کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ علامہ اقبال ؓ نے عصرِ حاضر کے تقاضوں کے مطابق فلسفہ اجتہاد کی روسے دینداری اختیار کرنے کی تلقین کی ہے۔ ان کے افکار و تصورات روحِ اسلام کے تقاضوں کے مطابق ہیں اس لیے یہ ہر دور کے تقاضے پورے کرنے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔ یہ دائی ، ابدی ، ستقل قدرو قیمت کے حامل اور میزان حق ہیں۔

''ادبیات فنونِ لطیفهٔ میں اقبال نے اپنے نظریہ ہنرونن وادب کے مطابق فنونِ لطیفہ (شاعری،موسیقی،قص،مصوری وصورتگری) پر

اظہاررائے کیا ہے۔ اس حصہ میں شامل نظم 'فنون لطیف' میں انہوں نے اپنے نظریہ ہزون وادب بیان کیا ہے۔ علامہ کھتے ہیں ۔

اے اہلِ نظر ذوقِ نظر خوب ہے لیکن جو شے کی حقیقت کو نہ دیکھے، وہ نظر کیا!

مقصودِ ہنر سوزِ حیاتِ ابدی ہے یہ ایک نفس یا دو نفس مثلِ شرر کیا!

جس سے دلِ دریا متلاظم نہیں ہوتا اے قطرۂ نیساں وہ صدف کیا، وہ گہر کیا!

شاعر کی نوا ہو کہ معتیٰ کا نفس ہو جس سے چن افسردہ ہو وہ بادِ سحر کیا!

ہے معجزہ دنیا میں ابھرتی نہیں قومیں جو ضرب کلیمی نہیں رکھتا وہ ہنر کیا! (۳۵)

ادب حیات بخش ہونا چاہیے۔اس سے درد وسوزِ حیات حاصل ہونا چاہیے۔ بیضربِکلیمی کاسا اثر رکھتا ہو۔ بی<sup>چ</sup>ق اورصدافت کا تر جمان ہوابیاہنر فن اورادب جوحیات کش ہو، بےفکری اور بے عملی پیدا کرے غارت گرِ حیات ہے۔

علامہا قبالؒ نے اس حصہ کی نظموں 'سرود'،'سرودِحلال'،سرودِحرام'اور'موسیقیٰ میں فنِ موسیقی پر تبھرہ کیا ہے۔وہ لکھتے ہیں کہ حیات بخش سرود حلال ہےاور حیات کش سرود حرام ہے۔

نظم 'رقض وموسیقی'اور ُرقص' میں بھی'انہوں نے نظر یہ خودی کی تعلیم دی ہے۔علامہ کیصتے ہیں ہے جوڑ یورپ کے لیے رقص بدن کے خم و چی روح کے رقص میں ہے ضرب کلیم اللّٰہی! صلہ اُس رقص کا درویثی و شاہنشاہی! (۳۱) علم اُس رقص کا درویثی و شاہنشاہی! (۳۲) علامہ اقبال ؓ نے مشرق کی مردہ شاعری پر تقید کی ہے۔ادب کی برائیوں اور خامیوں کی نشاندہی کی ہے اوران کی اصلاح کی بھی کوشش کی ہے۔اس ضمن میں نظم' شاعر' نہنرورانِ ہند' شعرِ مجمئ ' شعر' شعاعِ امید' ،این شعرے' ملاحظ فرمائیں۔

'نظم'شعاع اُمید' میں اقبالؒ نے نہایت خوبصور ت انداز سے مختلف مکتبہ بائے فکر کی خامیوں اور کمزوریوں کی نشاندہی کی ہے۔ساتھ ہی انہوں نے جبدِ مسلسل عملِ چیم کا پیغام دیا ہے۔علامہ اقبالؒ کہتے ہیں۔

بت خانے کے دروازے پہ سوتا ہے برہمن تقدیر کو روتا ہے مسلماں بتہ محراب!
مشرق سے ہو بیزار، نہ مغرب سے حذر کر فطرت کا اشارہ ہے کہ ہر شب کو سحر کر! (۳۷)
مشربیکیم کا پانچواں باب سیاسیاتِ مشرق ومغرب سے موسوم ہے۔اس میں اقبالؓ نے ملوکیت، اشتراکیت، فاشزم، مغربی جہوریت، مادیت، سامراجیت، جاگیردارانہ اور سرماییدارانہ استحصال پراسلامی نقطہ نگاہ سے تقید کی ہے۔

ا قبالؒ مسلمانوں کی نامحکم سیاست کے امام مصطفیٰ کمال اتا ترک اور رضاشاہ پہلوی کی کارکردگی پر عدم اطمینان کا اظہار کرتے ہوئے کہتے ہیں ہے

کہتے ہیں۔ نہ مصطفیٰ نہ رضا شاہ میں نمود اس کی کہ روح شرق بدن کی تلاش میں ہے ابھی! (۳۸) اقبالؓ مصریوں کوتا کیدکرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ آزادی جذبہ تو حیداور قوت ایمان سے ہی حاصل ہو سکتی ہے۔ یہودیوں کی فلسطین پراس دعویٰ کی بناپر کہ فلسطین ان کا ہے کیونکہ دو ہزارسال پہلے وہاں ان کی حکومت تھی ،علامہ اقبال تنقید کرتے ہوئے کہتے ہیں ہے ہے خاک فلسطیں پہیودی کا اگر حق ہیانیہ پر حق نہیں کیوں اہلِ عرب کا؟ (۳۹) نظم 'الی سینیا' (۱۸ اگست ۱۹۳۵ء) میں اقبال مغربی تہذیب اور طرز حکومت پر، ان کے جابرانہ، استحصالی اور سامراجی نظام پر تنقید

یورپ کے کر گسوں کو نہیں ہے ابھی خبر ہے کتنی زہرناک ابی سینیا کی لاش!

ہونے کو ہے یہ مردہ دیرینہ قاش قاش!

ہونے کو ہے یہ مردہ دیرینہ قاش قاش!

ہر گرگ کو ہے بر ہ معصوم کی علاش

ہر گرگ کو ہے بر ہ معصوم کی علاش

اے وائے آبروئے کلیسا کا آئینہ روما نے کر دیا سرِ بازار پاش پاش! پیر کلیسیا! سے حقیقت ہے دلخراش! (۴۸) نظم'جمہوریت'میں اقبالؓ نے نہایت خوبصورت انداز سے اس نظام کی خرابی کاذکر کیا ہے۔

جہوریت اک طرزِ حکومت ہے کہ جس میں بندوں کو گنا کرتے ہیں تولا نہیں کرتے (۴۱)

نظم'مسولین'ا قبالؓ نے ۱۲۰اگست ۱۳۵۵ء کوشیش محل بھو پال میں کھی تھی۔ا قبالؓ نے اس نظم میں مسولینی کی زبان سے یورپی سامراج کی مذمت کرائی ہے اوراس مذمت کا حقداروہ خود بھی گھہرا ہے،جبیبا کنظم کے آخری شعرہے خاہرہے ہے

کیا زمانے سے نرالا ہے مسولینی کا جُرَم؟ ۔ بے محل گبڑا ہے معصوباًن یورپ کا مزاج
میں پھٹکتا ہوں تو چھلنی کو بُرا لگتا ہے کیوں میں جھاج!
تم نے لوٹے بے نواصحرا نشینوں کے خیام تم نےلوٹی کشتِ دہقاں!تم نےلوٹے تخت وتاج!
پردہ تہذیب میں غارت گری، آ دم گشی کل روارکھی تھی تم نے ، میں روارکھتا ہوں آ ج! (۴۲)

کیپٹلزم،سوشکزم، فاشزم، ملوکیت کی ہی مختلف شکلیں ہیں۔ میسب بورپ کے سامراجی نظام اور غارت گرتہذیب کے اوز اراور ہتھیار ہیں۔ نظم' گلۂ میں اقبالؓ نے نہایت خوبصورتی سے اہلِ ہند کی غلامی،مفلسی، بے کسی اور بے بسی کا نقشہ کھینچا ہے اور کہا ہے کہ غلامی پر

رضامند ہوجانا بہت بڑا جُرم ہے۔

معلوم کے ہند کی تقدیر کہ اب تک بیچارہ کسی تاج کا تابندہ تگیں ہے دہقال ہے کسی قبر کا اُگلا ہوا مُردہ بوسیدہ کفن جس کا ابھی زیر زمیں ہے! جال بھی گرو غیر! افسوس کہ باقی نہ مکال ہے، نہ مکیں ہے! بورپ کی غلامی پہر رضامند ہوا تُو مجھ کو تو گلہ تجھ سے ہے، یورپ سے نہیں ہے! (۴۳) فظر فکر فرن کا نواجہ تا اور ایک کے دورہ راہ، تنسر رشعہ میں علام اقال نرنیا یہ تناز انگیز ان از میں دہ تنا

تمام نظم فکروفن کا نہایت حسین امتزاج ہے۔اس کے دوسرےاور تیسر ہے شعر میں علامہا قبالؓ نے نہایت اثر انگیز انداز میں دہقان کی حالتِ زار کا ذکر کیا ہے۔

احدنديم قاسى ايغ مضمون اقبال كساته انصاف يجيئ مين ،اس شعر پرتبره كرتے ہوئ ككھتے ہيں:

''اں شعر میں مرقبہ نطالمانہ نظام معیشت اوراستحصال و جبر ہے اٹے ہُوئے نظام زرعی نے جس بھر پوراور ہمہ گیرانداز میں اظہار پایا ہے، وہ کسی معمولی شاعر کے بس کی باتنی دلدوز تصویر ہے کہ ججھے دنیا کی کسی معمولی شاعر کے بس کی باتنی دلدوز تصویر ہے کہ ججھے دنیا کی کسی بھی زبان کی شاعر کی مثال نہیں ملتی ۔ ہرزبان کی شاعر کی اورادب میں کسان کی مظلومیت کے بارے میں بہت کچھکھا گیا ہے مگر صرف دومصر عوں کے سولہ الفاظ میں جا گیرداری نظام کی پوری کار فرمائی اوراس کے نتائج کو سمودینا اقبال کے سے عظیم شاعر ہی کا کام تھا۔'' (۴۸۲)

ضربِ کلیم کا چھٹا حصہ محراب گل افغان کے افکار پر شتمل ہے اس جھے میں بیس نظمیس ہیں جو ماقبل باب کا ماحصل یا نچوڑ ہیں۔ بیہ نظمیس زبان،سادگی،طر زِ ادا، ترنم اور معانی کے لحاظ سے بہت بلند ہیں۔محراب گل افغان ایک فرضی نام ہے۔ پیظمیس افغانیوں کو دعوتِ فکروعل ہیں۔ (۴۵)

رومی بدلے، شامی بدلے، بدلا ہندوستان! تو بھی اے فرزیدِ کہستاں! اپنی خودی پیچان! اپنی خودی پیچان او غافل افغان! (۲۴۹)

حاصل کلام: ـضربِ کلیم اقبال کی پہلی تصانیف ہے گئ وجوہ سے مختلف ہےاورممتاز مقام رکھتی ہے۔ ا۔ اس میں شاعر نے تخیل اور حذبات برزبان کوعمداً قربان کیا ہے۔ان کی نظموں میں فکر بھی ہے، ح

ا۔ اس میں شاعر نے تخیّل اور جذبات پر زبان کوعمداً قربان کیا ہے۔ ان کی نظموں میں فکر بھی ہے، جذبہ بھی ہے کین بالِ جبریل کی طرح نداس میں فکر کی اتنی گہرائی ہے نہ جذبے کی فراوانی۔ اس کی زبان میں وہ شوخی ، شاب ، شیرینی اور رئیکنی نہیں ملتی جو بائگ درا کا خاص طغرائے امتیاز ہے اور جو کافی حد تک بال جریل میں بھی یائی جاتی ہے۔

۲۔ ایسےاشعارضر بےکلیم میں کثرت ہے ملیں گے جن میں فارسیت کارنگ چڑھا ہوا ہے۔ مثلاً

جب تک نہ زندگی کے حقائق پہ ہو نظر تیرا زجاج ہو نہ سکے گا حریفِ سنگ (۴۷) س۔ سب سے قابلِ تحسین چیزاس کی جدتِ تخلیق اوراس کی ندرت بیانی ہے۔اس میں علامہ نے نئی،نہایت موزوں اور دکش تراکیب

ملبوس حنائی۔ شعله نم خوردہ ، بت خاندرنگ و بو ، قافله موج ،شبستان وجود ، تنگ لباس ،شرریتیشه،موج گهر ، ساقیانِ سامری فن ، ضمیرانسان ،غمز هستار ، وغیره ۔

۳- بانگ درااور بالِ جبریل میں ترنم وموسیقیت بہت زیادہ ہے۔ بانگ درا میں بال جبریل کی نظموں اور کلام کی نسبت زیادہ ترنم ماتا ہے۔ ضرب کلیم میں بیرتزم ریزی قدرے کم نظر آتی ہے۔ ترنم وموسیقیت کے لحاظ سے ضرب کلیم کی درج نظمیں قابل ذکر ہیں: 'قصوف'،' قبرُ،' ابی سینیا'،' ایک بحری قذاق اور سکندر'،' محراب گل افغان کے افکارُ وغیرہ۔

۵۔ علامہ اقبال کا تخلیقی عمل کی بالِ جبریل (۱۹۳۵ء) تک ارتقائی منزل طے کرتا ہے اس کے بعد ضربے کلیم (۱۹۳۷ء) اورار مغانِ حجاز (۱۹۳۸ء) اس تخلیقی عمل کی بازگشت نظر آتی ہیں۔

۲۔ ضرب کلیم کی بعض نظمیس مثلاً لا الہ الا اللہ ، ایک فلسفہ زدہ سیّرزادے کے نام ، علم وعشق ، اجتهاد ، تو حید ، فلسفہ ، مومن ، نقذیر ، عکمتهُ تو حید ، وغیرہ وبا تگ درا (۱۹۳۴ء) اور بالِ جبریل (۱۹۳۵ء) کی بازگشت محسوس ہوتی ہیں۔

2۔ ضرب کلیم کے بکسال اسلوب کی وجہ ہے کہا جاسکتا ہے کہ ضرب کلیم بذات خود ہی ایک طویل نظم ہے اور اس کی مختصر نظمیں اس وسیع کل کے منتشر اجز اہیں۔

۸۔ ضرب کلیم کی مختصر نظمیس غزل کے ایجاز اور ایمائیت کی حامل ہیں۔ میخضر نظمیس ،مفہوم کے لحاظ سے بڑی نظموں کے نقص گلدستے کی حیثیت رکھتی ہیں۔

9 صرب کلیم کی نظمیں اختصار ،معلمانه آبنگ اور خطابیدانداز اور دوٹوک (واضح )اسلوب کی حامل ہیں۔

۱۰ بالِ جبریل کی طرح اس میں بھی فرد،معاشرہ ،اقدار کے حوالے سے متنوع موضوعات ومسائل کا حکیمانہ تجزیہ کیا گیا ہے۔ یہ اقبال کے پختیزین افکار کا مجموعہ ہے۔ (۴۸)

اا۔ ضربِ کلیم کی بعض نظموں کے طنزیہ لیجے نے ،اس مجموعہ کلام کی اہمیت بڑھا دی ہے۔ضربِ کلیم میں ایسی بیس، بائیس نظمیں ہیں جن میں سے چندا شعار ملاحظہ کریں ہے

جس دیس کے بندے ہیں غلامی پررضا مند! (۴۹)

اس کو کیاسمجھیں یہ بیچارے دورکعت کے امام! (۵۰)

سیاہ روز مسلمان رہے گا پھر بھی غلام (۵۱)

ر مرد برکار و زن تهی آغوش! (۵۲)

کہہ دے کوئی اُلّو کو اگر 'رات کا شہباز' (۵۳)

مگر ہیں اس کے بحاری فقط امیر و رئیس! (۵۴)

بنائے خاک سے اس نے دوصد ہزار ابلیس! (۵۵)

کیکن مجھے پیدا کیا اس دلیں میں تو نے قوم کیا چیز ہے، قوموں کی امامت کیا ہے

اگر قبول کرے دینِ مصطفطٌ انگریز

کیا یہی ہے معاشرت کا کمال

معلوم نہیں ہے یہ خوشامد کہ حقیقت

تری حریف ہے یارب سیاستِ افرنگ

بنایا ایک ہی ابلیس آگ سے تو نے

## حوالے/حواشی

۱۰ رفیع الدین ہاشی، ڈاکٹر پروفیسر، تصانیف اقبال کا تحقیقی وتوشیحی مطالعہ (لا ہور: اقبال اکیڈمی، ب ن۱۹۸۲ء) ص۳۳

٠٠٧ مجمدا قبال، ڈاکٹر علامہ، ضربِکلیم، شمولہ: کلیات اقبال اردو (لا ہور: شیخ غلام علی اینڈسنز، بار پنجم، ۱۹۸۲ء) ص ۲۵/۹

١٠٠ سليم اختر، وْاكْر، اقبال كى فكرى ميراث (لاجور: بزم اقبال، باراول، مارچ٩٦٠) ٥٩٠

۴۰ سلیم اختر ، اقبال کی فکری میراث، ۲۰۰۰

۵۰۔ محمدا قبال، ڈاکٹر،ارمغانِ حجاز فارسی،مشمولہ: کلیات اقبال فارسی (لا ہور: ﷺ غلام علی اینڈسنز،بن،۳۷–۱۲/۸۹،

۲۰ یوسف سلیم چشتی، پروفیسر، شرح ضربِکلیم (لا ہور بعشرت پباشنگ، بن، سن) ۱۲۰

۷۰ شان یون ،علامها قبال اوران کی شاعری ،مشموله: اقبال ۸۱ء،مرتب: ڈاکٹر وحید عشرت (لا ہور: اقبال اکا دمی پاکستان ، باراول ، ۱۹۹۰ء) ص۲۰۱

۰۸ حطیبی ، ڈاکٹر ،علامہ اقبال کی تصانیف اور اسلوب شعرہے بحث ،مترجم ڈاکٹر خواجہ عمیدیز دانی ،مشمولہ: اقبال ۸۱-،ص۲۱۲

۹۰ مجمدا قبال، ڈاکٹر علامہ، بندگی نامہ، مشمولہ: کلیات اقبال فارسی، ص۲۱۸۴/۵۷ تا ۷۵۵/۵۸۱

۱۰ عبدالرشیدمیان، ترجمه کلیات اقبال فارس (جلداول) (لا هور: شخ غلام علی ایند سنز ، باراول ۱۹۹۲ء) ص۵۵-۱۳۱۸ ۱۱۵۷ ۳۲۵/۱۱۵۷

۱۱۔ محمدا قبال،ضرب کلیم،ص۱۵۰،۳۲/۵

۱۲ وحید قریشی، ڈاکٹر، اساسیات قبال (لا مور: اقبال اکا دمی یا کستان، بار دوم، ۲۰۰۳ء) ص ۲۳۷

١٣ ايضاً

۱۹۰ غلام رسول مہر ،مولانا ،مطالب کلام اقبال اردو (لا ہور: ﷺ غلام علی اینڈ سنز ،ص۲۱۵،بن ،سن )ص۲۲،۴۳۸ البلیس کی مجلس شور کی (۱۹۳۱ء) میں کہیں گئی تھی۔ ینظم' ارمغان تجاز' میں چیپی جس کا مسودہ حضرت علامہ خودا پنے ہاتھوں مرتب کر گئے تھے۔ یہ علامہ کی وفات سے دوہی سال پہلے کہی گئی تھی۔ ینظم اس میں شامل عنوانات اور مسائل کے بارے میں علامہ مرحوم کے خیالات کی انتہائی ترقی یافتہ صورت ہے اور ان کی آخری اور قطعی رائے سامنے لاقی ہے۔

بانگ درا کی نظم خضر راه۱۹۲۲ء میں اور طلوع اسلام ۱۹۲۳ء میں کھی گئ تھیں۔

۵۱۔ سلیم اختر ،اقبال کی فکری میراث،ص ۸۹۵ ۸۹

۱۱۔ محدا قبال،ضربِکلیم،ص۲۷/۱۲

21۔ ایضاً ص ۷۵/۴۷

۱۸۔ ایضاً ص ۲۵/۱۷

19 ایضاً ص ۲۵/۴۸۷

۲۰ ایضاً ، ۱۰/۵۲۲ ۲۰

الم الضاَّ الضَّا ١٥ م١٦

۲۲ ایناً می ۵۳۵/۲۲ ۱۲ ۵۳۵/۲۷

۲۳ سليم اختر، اقبال کي فکري ميراث، ص ۸۶

24. Muhammad Iqbal, Dr. The Reconstruction of Religious Thought, in Islam (Lahore: Institute of Islamic Culture, 7th edition, 2009), P-48

25. Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, P-50

21\_ محمدا قبال،ضرب کلیم،س۹۲/۵۵۴

۲۸ ایضاً ص۵۵۵/۹۳

۲۹\_ الضاً ص ۵۵۸/۹۹

۳۰ الضاً ص ۵۵۲/۹۹

ا٣١ عبدالواحد،سيد، نعيم الله ملك، اقبال كافكراورفن (لا مور: البوذ ربيلي كيشنز، باراول، نومبر ٢٠٠٨ء) ص ١١٥

۳۲ محمدا قبال، ڈاکٹر علامہ، اقبال نامہ، مرتبہ: شیخ عطاء الله (لا ہور: اقبال اکا دمی پاکستان، بارنو، ۲۰۰۵ء) ص۱۳۳ تا ۱۳۳

۳۳ ـ احمدندیم قاسمی، اقبال کانظریهٔ شعر، مشموله: اقبالیات کے سوسال، مرتبه: ڈاکٹر رفیع الدین دیگراں (لا ہور: اقبال ا کادمی پاکستان، باردوم، ۲۰۰۷ء) ص۲۰۸ تا ۲۰۹

۱۳۷۸ شوکت سبزواری، ڈاکٹر سیّد، اقبال: آفاقی شاعر، مشمولہ: اقبالیات کے سوسال، ۲۳۲

محمر منور، بروفیسر، توازن: اقبال کی شاعری کاایک پهلو، مشموله: اقبالیات کے سوسال، ص ۱۸۹ تا ۱۸۹

۳۵\_ محمدا قبال ،ضرب کلیم ،ص۰۵۸/۱۱۸

٣٧ ايضاً ص٥٩٧ ١٣٨

٣٤ ايضاً ص ١٠٩/٥٠١

۳۸ ایضاً ص۲۰/۲۰۱۱

٣٩\_ ايضاً ص ١٥٦/٢١٨

۳۰ ایضاً ص ۲۰۷/۱۳۵

اسمه الضأب الماهما

۲۷ \_ ایضاً ص۱۱۲ / ۱۳۹

٣٧ \_ ايضاً ، ص١٥١/١٥١

۱۹۷۷ - احمدندیم قاسمی، اقبال کیساتھ انصاف کیجیے، مشمولہ: اقبال شناسی کے زاویے، مرتب: ڈاکٹرسلیم اختر (لا ہور: بزم اقبال، باراول، مئی ۱۹۸۵ء) ص اتا ۲

۵۷- قمرالدین خال، ضرب کلیم (مضمون) مشموله: اقبالیات کے نقوش، مرتب: ڈاکٹرسلیم اختر (لا ہور: اقبال اکا دی پاکستان، باراول، ۱۹۷۷- میرالدین خال، ضرب کلیم (مضمون) مشموله: اقبالیات کے نقوش، مرتب: ڈاکٹرسلیم اختر (لا ہور: اقبال اکا دی پاکستان، باراول،

۲۷ مر محمدا قبال ،ضرب کلیم ،س۱۸۸/۱۳۳

٧٤ ايضاً ١٠/١٤

۴۸- قمرالدین خال، ضرب کلیم، (مضمون )ص ۴۸۵ تا ۴۸۸

۳۹\_ محدا قبال ،ضرب کلیم ،س ۲۳/۴۸۵

۵۰ ایناً ص ۲۵/۴۸۷ م ۱۵ ایناً ص ۱۳۸/۲۰۰ م ۱۳۸ م ۱۳۸ م ۱۳۸ م ۱۳۸ م ۱۳۸ م

۵۵ ایضاً، ۱۳۲/۲۰۴ ۵۵ ایضاً، ۱۳۳/۸۰۵ ۵۸

## د و بلیس کی مجلسِ شوری<sup>ا</sup> "

ابلیس کی مجلسِ شور کی (شیطان کی مشورے کی مجلس یا پارلیمنٹ) ۱۹۳۱ء میں کھی گئے تھی۔ یہ ایک تمثیلی ظم ہے۔ تمثیلی کا مطلب میہ کہ اس میں شاعرا پنا مافی الضمیر کنایات اور استعارات کے ذریعے سے بیان کرتا ہے۔ اس نظم میں علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ نے مغرب پر براہِ راست نقید کرنے کے بجائے ، ڈرا مائی انداز میں ابلیس اور اس کے مثیروں کی زبان سے عصرِ حاضر کو در پیش مسائل کے حوالے سے ان سیاسی اور اقتصادی امور پر روشنی ڈالی ، جن کی بناء پر مغرب طاقتور اور مشرق کمزور ہوگیا۔ انہوں نے اس ضمن میں اسلام کا فعال اور حرکی کردار لبطور خاص اجا گر کیا۔ ڈاکٹر سلیم اختر عصر حاضر کے ناظر میں اس نظم کی اہمیت بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں:

''.....تقریباً پون صدی گزر جانے کے باوجود بھی ہنوزیظم اتنی ہی اہم اور فکر انگیز ہے جتنی زمانۂ تحریر میں ، کہ شرق کوآج بھی اہلیس کے پیدا کردہ مسائل کا سامناہے۔''(1)

یروفیسر پوسف سلیم چشتی اس نظم کےنفس مضمون کی اہمیت بیان کرتے ہُوئے لکھتے ہیں :

ن ...... بحثیت مجموئی ،اس نظم کوعلامه مرحوم کے ۳۰ سالہ پیغام کا لُب لباب سمجھتا ہوں۔ اُنہوں نے اسلام کے تمام بنیادی اصولوں کوالی جامعیت اور وضاحت کے ساتھ پیش کر دیاہے کہ اس نظم کواس موضوع پرا قبال کا حرف آخر کہہ سکتے ہیں۔خوبی اس اسلوب کی ہیہ کہ اس نظم کے پڑھنے سے اتنا ہی نہیں معلوم ہوتا کہ اسلام کیا ہے بلکہ یہ بھی معلوم ہوجا تاہے کہ اسلام کیا نہیں ہے۔ گویا اس نظم کو سمجھ لینے کے بعد کوئی شخص دینی معاملات میں دھوکہ نہیں کھا سکتا۔'(۲)

اس ممثنانظم کامرکزی خیال ہیہ ہے کہ اقبال مسلمانوں کواس حقیقت ہے آگاہ کرناچاہتے ہیں کہ دنیامیں اگرکوئی نظام حیات یا دستورالعمل، ابلیسی نظام کوشکست دے سکتا ہے تو وہ اسلام ہے۔ چونکہ ابلیس اس نکتے سے واقف ہے۔ اس لیے وہ اس دین کوفنا کرنے پر کمر بستہ ہے۔ اندریں حالات مسلمانوں کا فرض منصی ہیہ ہے کہ وہ دین اسلام کے تقاضوں کے مطابق زندگی بسر کریں اور ابلیسی نظام (جمہوریت) ملوکیت، سرمایداریت، سوشلزم، فاشزم، لا دینیت ومادیت وغیرہ کی خرابیوں سے آگاہ ہوکراپنی تمام قوتیں ابلیسی نظام کو تدوبالاکرنے پرمبذول کردیں۔

پہلے بند میں ابلیس مشیروں کے سامنے اپنے قائم کر دہ نظام کی خصوصیات بیان کرتا ہے۔وہ کہتا ہے۔

- ا۔ میں نے اہلِ یورپ کو با دشاہت کا حسین خیال دیا۔اس طرح شخصی حکومت قائم کرنے عوام کو بے بس اور بے کس بنادینے کی فکرعطا کی۔(ملوکیت)
- ۲۔ میں نے مختلف مذاہب کے پیرو کاروں کوان کی عبادت گاہوں سے نفرت دلا دی اور صدیوں سے اُن پر اُن کے مذاہب کا جواثر تھا
   اُسے ختم کردیا۔ اس طرحیا توان کے مذہبی عقا ندسنے ہوکررہ گئے یا مذہب ان کے دلوں سے بالکل رخصت ہوگیا۔ (لا دینیت)
- س۔ میں نے سر مابیدداروں کے دل میں ہر جائز ونا جائز طریقے سے دولت اکٹھی کرنے اورغریوں کا ستحصال کرنے کی شدید خواہش پیدا کی۔(سر مابیدداریت)
- سم۔ میں نے غریبوں کو تقدیر پرست بنادیا جس کی وجہ سے وہ اپنی غلامی اور ذلّت پر راضی اور مطمئن ہو گئے ہیں۔انہوں نے دل وجان سے امیر وں، وڈیروں، جا گیرداروں،نوابوں اور بادشاہی کاغلام بننا قبول کرلیا ہے۔(نقدیر پرستی)

میں نے دکھلایا فرگی کو ملوکیت کا خواب میں نے توڑا مسجد و دیر و کلیسا کا فسول میں نے ناداروں کو سکھلایا سبق تقدیر کا میں نے منعم کو دیا سرمایہ داری کا جنوں! (۳) آخر میں المبیس فخریدانداز سے دعویٰ کرتا ہے کہ دنیا کی کوئی طاقت اُسے مٹانہیں کتی ہے

### کون کر سکتا ہے اس نخلِ کہن کو سرنگوں؟ (۲)

دوسرے بندمیں پہلامشیرابلیس لیتن قائدِ ایوان کی تائید کرتے ہُوئے کہتا ہے کہ بے شک دنیا میں ابلیس کا نظامِ معیشت اور نظامِ سیاست مضبوط اور پائیدار بنیادوں پراستوار ہے۔اس کے باعث لوگ (عوام ،مسلمان ) بہت سی خرابیوں کا شکار ہوگئے ہیں۔

ا۔ وہ غلامی کے عادی ہو گئے ہیں۔

۲۔ وہ اپنی ترقی اور اصلاح کے لیے فکر مندنہیں اور بے ملی کا شکار ہوگئے ہیں۔

س۔ صوفی وملابھی ملوکیت وسر مایپداری نظام کے ہمنو ااور مدد گار ہیں۔

۷۔ رسمی ورواجی عبادات میں مشغول ہیں اور عبادات کے حقیقی مقاصد سے بے خبراور بے مل ہیں۔

۵۔ جہاد کوغیر ضروری سمجھتے ہیں اوران کے کر دار وعمل کی تلوار کند ہوگئ ہے ہے

یہ هماری سعی پیہم کی کرامت ہے کہ آج صوفی و مُلاّ ملوکیت کے بندے ہیں تمام! ہے طواف و جج کا ہنگامہ اگر باقی تو کیا کند ہو کر رہ گئی مومن کی تینج بے نیام! (۴) دوسرامشیر پہلے مثیر سے اختلاف رائے ظاہر کرتا ہے اور کہتا ہے کہ جھے اندیشہ ہے مبادا جمہوری نظام ہمارے ابلیسی نظام کو باطل کردے۔

**(**m)

تیسرے بندمیں پہلامشیر، دوسرے مشیر کے اندیشے کا جواب دیتے ہوئے کہتا ہے کہ جمہوریت شہنشا ہیت کا ہی نیاروپ ہے۔ جمہوریت اور شہنشا ہیت میں کوئی فرق نہیں اور اصل میں دونوں ایک ہیں۔ جہال لوگ شہنشا ہیت (ملوکیت) سے بیزار ہوتے ہیں وہاں ہم انہیں جمہوریت کے دلفریب جمال میں چھنسا لیتے ہیں۔ بادشا ہت ہویا جمہوریت سے دلفریب جمال میں چھنسا لیتے ہیں۔ بادشا ہت ہویا جمہوریت کے دلفریب جمال میں چھنسا لیتے ہیں۔ بادشا ہت ہویا جمہوریت کے دلفریب جمال میں چھنسا لیتے ہیں۔ بادشا ہو جہوریت کے دل سے بھی زیادہ (ظلم وجرکی) تاریک چھپائے ہے ۔ ہوتا رہے گا۔ جمہوری نظام؟ چہوری نظام؟ جمہوری نظام؟ جمہوری نظام؟ دیکھانہیں مغرب کا جمہوری نظام؟

چوتھ بند میں تیسرامشیر، پہلے کے خیالات کی تائید کرتا ہے کین یہ اندیشہ ظاہر کرتا ہے کہ شایداشتر اکیت ہمار بے نظام کوفٹا کردے۔
اس یہودی (کارل مارکس) نے اشتراکیت کے نظریے کے ذریعے سے ہماری شہنشا ہیت (ملوکیت) کے خلاف جوسازش کی ہے اس کا
توڑ کیسے ہوگا۔اگر چہوہ خدا کا پیغام برنہیں ہے مگراس کے پاس کتاب (دی کیپٹل) ہے۔وہ کا فرہے مگراس کے نظریات اور تصورات مشرق
ومغرب کی اقوام کے لیے قیامت خیز ہیں۔اس کی تعلیمات کے نتیجے میں غلامی کے عادی افراد نے اپنے آقاؤں کے خلاف بغاوت کر کے
ان کے قصراور محلات سب کچھ تہس نہس کردیے ہیں ہے

وہ کلیم بے تحبی ! وہ مسیح بے صلب! نیست پیغیر ولیکن در بغل دارد کتاب! کیا بتاؤں کیا ہے کافر کی نگاہِ پردہ سوز مشرق ومغرب کی قوموں کے لیےروزِ حساب! (۲)

(۵)

پانچویں بندمیں چوتھامثیر، تیسرے مثیر کے شبے کا از الد کرتا ہے اور کہتا ہے کہ ہم نے کا رل مارکس کی اشترا کیت کوختم کرنے کے لیے اٹلی میں فاشزم (فسطائیت) کی تحریک شروع کر دی ہے۔ دیکھو وہاں کے ڈکٹیٹر مسولینی نے ۱۹۱۹ء میں اس تحریک کا آغاز کیا اور ۱۹۳۵ء میں استحریک کا تعاز کیا اور ۱۹۳۵ء میں ایتھو پیا (ابی سینیا) پر ظالمانہ طور پر قبضہ کرلیا ہے۔ اس کی شخصیت سحرائگیز ہے۔ اہلِ یورپ اس کی تحریک فاشزم (فسطائیت) کو اشتراکیت کا توڑ (حریف/مدمقابل) سمجھ رہے ہیں۔

تیسرامشیر، چوتھےمشیر کی تر دید کرتا ہے اور کہتا ہے کہ میں یہ بھتا ہوں کہ مسولینی نے فرنگی سیاست دانوں کی چالا کیوں پر سے پر دہ اٹھا

کرکوئی اچھا کا منہیں کیا۔میر سے ز دیک وہ دوراندیش (عاقبت اندیش) نہیں ہے۔

پانچوال مثیر، تیسرے مثیر کی تائید کرتا ہے اور ابلیس کو مخاطب کر کے زور دار الفاظ میں کہتا ہے کہ اے ہمارے سردار (ابلیس)! دنیا میں جتنی بھی رونق، گر ماگری اور لوٹ مار ہے تیری ہی بدولت ہے۔ تو نے انسان کو مکر وفریب اور غارت گری کے تمام ہنر سکھائے ہیں۔ تو اللہ تعالی سے بھی زیادہ انسان کی فطرت کو بھوتنا ہے۔ فرشتوں نے آ دم کو بعدہ کیا مگر تو نے آ دم کو بعدہ نہ کر کے اپنی خودی اور غیرت کا ثبوت وریا۔ اس یہودی (کارل مارکس) نے ایران کے مزدک کی طرح معاثی مساوات اور آزاد کی نسواں کا پرچار کیا۔ اب اشتراکیت کے دیوانے ہمارے ملوکیت، مغربی جمہوریت اور سرمایہ داریت کی شکل میں پھیلائے گئے استعاری اور غاصبانہ ہتھکنڈوں سے عوام الناس کو دیوانے ہمارے لوگوں میں معاثی مساوات کا شعور پیدا کردیں گے۔ اس طرح کمتر اور ادنی لوگ امیر، طاقتور اور بااثر لوگوں کے چنگل سے تیزی سے آزاد ہور ہے ہیں۔ بیاشتراکیت ابلیسیت ہی نہیں بلکہ دنیا بھر کے مستقبل کے لیے بہت بڑا فتنہ ہے۔ اس فتنہ کے تصور کی بدولت تمام پہاڑ ، چراہ گا ہیں اور ندیاں لرزر ہی ہیں۔ اس میرے آقا دنیا سے ابلیسیت خم ہوتی نظر آر نہی ہے ۔

میرے آقا! وہ جہاں زیرہ ونے کو ہے جس جہاں کا ہے فقط تیری سیادت پر مدار (۷) (۲)

پانچوں مشیروں کی تقریریں اور خیالات سننے کے بعد المبیس آخری تقریر کرتا ہے۔ اس کی تقریر کے تین جھے ہیں۔ اپنی تقریر کے پہلے جھے بعنی ظم کے چھٹے بند میں المبیس کہتا ہے اس دنیا کی ہر چیز میر ہے جب میں ہے۔ جب میں نے بورپی اقوام کو ماکل بھل کیا تو ان کی تباہ کاریاں مشرق ومغرب کی تمام تو میں دیکھ لیں گی۔ میر اایک ہی نغز کا متا نہ سرکر دہ سیاسی رہنماؤں اور گرجا کے پیشواؤں ، سب کو پاگل بناسکتا ہے۔

کاریاں مشرق ومغرب کی تمام تو میں دیکھ لیں گی۔ میر اایک شیوخ سب کو دیوانہ بنا سکتی سے میری ایک ہُو! (۸)

کیا امامان سیاست، کیا کلیسا کے شیوخ سب کو دیوانہ بنا سکتی ہے میری ایک ہُو! (۸)
مغربی تہذیب کی خرابیاں دور نہیں کی جاسکتیں۔طبقاتی تقسیم کا موجود ہونا فطرتی بات ہے۔مزد کی تصورات (منصفانہ تقسیم دولت،
غیر طبقاتی معاشر سے کے تصورات) سے پہ طبقاتی تقسیم ختم نہیں ہوسکتی۔اشتراکیت کے مامی کمزوراور خستہ حال لوگ ہیں۔ان سے ابلیسیت
کوکوئی خطرہ نہیں ہے۔ مجھے صرف امتِ مسلمہ کے خلصین اور صادقین سے خطرہ ہے جو فجرکی نماز کا وضوآ نسوؤں سے کرتے ہیں۔مستقبل میں مزد کیت (سے مشابہہ اشتراکیت) سے اتنا خطرہ نہیں جتنادین اسلام سے ہے ہے

جانتا ہے جس پہ روش باطنِ ایام ہے مزدکیت فتنہ فردا نہیں، اسلام ہے (۹)
(۷)

اپنی گفتگو کے دوسر سے حصہ یعنی ساتویں بند میں ابلیس اسلام کی وہ خصوصیات بیان کرتا ہے جن کی بنا پراُسے اپنے نظام کی شکست کا اندیشہ لاحق ہے۔ ابلیس کہتا ہے میں اس حقیقت ہے آگاہ ہوں کہ اب مسلمان قر آن مجید کی تعلیمات کے برعکس زندگی بسر کررہے ہیں۔ اب بندہ مومن بھی عصری تقاضوں سے بنجر، بے ابلی مشرق غلامی کی زندگی بسر کررہے ہیں۔ ان کے دینی رہنما بھی عصری تقاضوں سے بنجر، بے بھر اور بے عمل ہیں۔ اس بات کا ڈرہے کہ عصر حاضر کی مشکلات کی وجہ سے کہیں ان کا دھیان حضرت مجمد علیقی کی شریعت کی ضرورت، انہیت اور افادیت کی طرف نہ ہوجائے۔ اس شریعت سے سوبار پناہ ما نگ بی عورت کی عزیت کی محافظ ہے۔ بیمر دِمومن کو جہاد، جہدِ مسلسل ادر عمل چیم کا حکم کے تاریک کا میں بنادیتی ہے۔

اسلام انسانی مساوات کا حقیقی تصور پیش کرتا ہے۔اسلامی نقط وکاہ سے سب مسلمان بھائی بھائی ہیں۔

اسلام صرف جائز ذرائع سے دولت کمانے اور جائز ذرائع اور جائز ضروریات کے لیے ہی خرچ کرنے کی اجازت دیتا ہے۔ اس میں سر ماید دار بھی خودکو دولت کا مالِ حقیقی نہیں سمجھتا بلکہ اسے اللہ تعالیٰ کی عطا کر دہ نعمت تصور کر تا اور اس میں سے غریبوں کو بھی ان کا حصد دیتا ہے۔ اسلام میں بادشا ہت ( ملوکیت ) اور جاگیر داری کا کوئی تصور نہیں۔ دنیا کا کوئی بھی ندہب یا سیاسی نظام اس تصور سے بڑھ کر انقلا فی تصور پیش نہیں کر سکا کہ ذمین خداکی ملکیت ہے۔

بہتریبی ہے کہ سلمان اسلامی تعلیمات کے حقیقی تقاضے ہمچھ کراس کے مطابق زندگی بسر کرنے کے بجائے نہ ہبی مباحث اور کتاب اللّٰہ کی تاویلات میں الجھارہے ہے

حافظِ ناموسِ زن، مرد آزما، مرد آفریں
نے کوئی فُغفُور و خاقال، نے فقیر رہ نشیں
منعموں کو مال و دولت کا بناتا ہے امیں
پادشاہوں کی نہیں، اللہ کی ہے یہ زمیں
پیفنیمت ہے کہ خود مومن ہے محروم یقین!
پیم کتابُ اللہ کی تاویلات میں الجھا رہے (۱۰)

الحذر آئین پنیمبر سے سو بار الحدر موت کا پیغام ہر نوع غلامی کے لیے کرتا ہے دولت کو ہرآ لودگی سے پاک وصاف اس سے بڑھ کر اور کیا فکر وعمل کا انقلاب! پشم عالم سے رہے پوشیدہ بیآ ئیں تو خوب ہے یہی بہتر الہیّات میں الجھا رہے

تیسرے حصہ میں یعنی آٹھویں بند میں وہ اپنے مثیروں کو بیتکم دیتا ہے کہ چونکہ ہمیں صرف اسلام سے خطرہ ہے اس لیتم سبال کر بیکوشش کروکہ مسلمان اُس طرح اِسلام سے بیگا نہ رہے جس طرح ایک ہزارسال سے بیگا نہ چلا آرہا ہے

تورُّ وُالين جس كى تكبيرين طلسم شش جهات مهونه روشن اس خدا انديش كى تاريك رات (١١)

اسے طرح طرح کے مذہبی مباحث میں الجھائے رکھو۔ بہتریبی ہے بیاس طرح کے مباحث میں الجھارہے کہ

ا۔ حضرت عیسی علیہ اسلام زندہ ہیں یا انہیں مصلوب کردیا گیا ہے؟

۲۔ صفاتِ باری تعالیٰ ذاتِ حق سے جدامیں یاعین ذات میں؟

سر۔ قیامت کے قریب آنے والے مسیحا، حضرت عیسیٰ علیہ السلام ہوں گے یا کوئی مجد د ہوں گے جن میں ان جیسی صفات ہوں گی؟

سم کلام الله قدیم بے یا حادث؟

یہ سب الہیات کے تراشے ہوئے بُت ہیں۔ ان کی بدولت اہلِ اسلام کی روحِ اسلام کی طرف توجہ نہیں رہی۔ ان مباحث اور لا حاصل امور میں مشغولیت کی وجہ سے مسلمان بے عمل اور بے کردار ہوگئے ہیں۔ مسلمان آخرت کی نعمتوں کی اُمید میں اپنی دنیاوی فلاح و بہود سے غافل ہوگئے ہیں۔ یہزندگی کے تلخ تھا کُل سے گریز اختیار کررہے ہیں۔ فنونِ لطیفہ اور مجمی تصوف سے وقتی راحت حاصل کرنے کی کوشش کررہے ہیں۔

میں ہر وقت امتِ مسلمہ کی بیداری سے خوف زدہ رہتا ہوں کیونکہ اسلام عالمگیر ندہب ہے۔اس کی اساس تمام زندگی ، دنیا اور کا ئنات کے محاسبہ پراستوار ہے۔

لہذامسلمان کی بیداری کورو کنے کے لیےاس سے بہتر اور کوئی نسخ نہیں کہ وہ عبادت کا حقیقی مفہوم فراموش کر کے محض رسمی ورواجی عبادات ، شبیجی، ذکر وفکر میں مشغول رہے۔ گوشنشین رہے اور عملی زندگی میں بھریور حصہ نہ لے ہے

ہرنفس ڈرتا ہوں اس امّت کی بیداری سے میں ہے حقیقت جس کے دیں کی احتسابِ کا ئنات!

مست رکھو ذکر و فکرِ صجگاہی میں اسے پختہ تر کر دو مزاج خانقاہی میں اسے (۱۲)

علم روشنی ہے،نو بر ہدایت ہے۔ چراغِ راہ بھی ہے اورنشانِ منزل بھی ہے۔ کامیاب زندگی گزار نے کے لیےنظریۂ حیات کےمطابق علم کاحصول ضروری ہے کیونکہ درست علم کے بغیرعمل بھی درست نہیں ہوسکتا۔

دین اسلام ، دینِ فطرت ہے۔ یہ کامیاب ضابطهٔ حیات ہے۔ دین اسلام کی رُوسے دین ، دنیااور آخرت باہم لازم وملزوم ہیں۔

۔ اگرانسان احکام الٰہی کےمطابق زندگی بسر کرے تواسے دینی ، دنیوی اور آخروی فلاح حاصل ہوسکتی ہے۔وہ مادی ،اخلاقی ،روحانی ، دہنی ، جسمانی اورنفسیاتی ،لحاظ سے مکمل اصلاح اور فلاح پاسکتا ہے۔

عصرِ حاضر میں کامیاب زندگی بسر کرنے کے لیےضروری ہے کہ انسان وہ علوم حاصل کرے جن کی مدد سے وہ اپنی اور دیگر افراد کی اعلیٰ کر دار سازی کے علاوہ خوشحالی دینوی زندگی بھی بسر کر سکے۔اس لحاظ سے ضروری ہے کہ وہ سائنسی و تکنیکی علوم بھی حاصل کرے اور معاشرتی علوم بھی حاصل کرے۔

علم حاصل کرنے کے لیے استقر ائی اور استخر اجی ذہانت در کار ہے۔ فر دکی اصلاح اس وقت ممکن ہے جب علم اس کے فہم و فراست کا گرز وّل ینفک بن جائے یہ منطق میں وثوق کے بغیر حاصل نہیں ہوتا۔ اس لیے اقبال قر آن کے حوالے سے کہتے ہیں کہ علم حاصل کرنے کا ذریعہ مشاہدہ ہے۔ مشاہدہ صرف بصری قوت کے استعال کا نام نہیں الہٰذا مشاہدے میں بھی استدلال اور تجربہ لازمی ہیں۔ اس لیے علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ نے بار ہااس بات پرزور دیا ہے کہ اسلام استقر ائی (inductive) عقل و دانش کی معاونت کرتا ہے اور پی خوبی اسے دیگر مناز کرتی ہے۔ فکر اقبال کی روسے دیکھا جائے تو معاشرتی علوم کے پانچ ما خذہیں:

الف۔ قرآن ب۔ تاریخ ج۔ فلیفہ د۔ عمرانیات ہ۔ ادب (۱۳)

علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ مذکورہ بالاتمام ما خذ سے خصوصی شغف رکھتے تھے۔ انہوں نے ان ما خذ سے بھر پورعلم حاصل کیا ، ان پر زندگی کے تقاضوں کو پر کھااورانسانیت ،خصوصاً مسلمانوں کی فلاح وبقااوراصلاح وتر تی کیلئے واضح نظریات وتصورات اورافکار پیش کئے۔ علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ نے قرآنی تعلیمات کی روشی میں تاریخ عالم اور تاریخ اسلام کا تحقیقی و نقیدی مطالعہ کیا۔ مختلف تہذیوں کے عروج وزوال کے اسباب پر غور کیا۔ انسان کی مادی وروحانی اوراخلاقی ضرور توں اور نقاضوں کو پیشِ نظر رکھا۔ و نیا میں رائح مشہور سیاسی و معاشی نظاموں کا جائز ہلی۔ آن میسے کی کسوئی پر پر کھا۔ ان کی خوبیوں اور خامیوں کی نشاند ہی کی اور فر دومعا شرے کی ترقی کے لیے افرادی خود دی اوراج ہا عی خود کی کا اسلامی نظر ہے پیش کیا۔

علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ نے ابلیس کی مجلسِ شور کی میں کی طلزم (سرمایہ دارانہ نظام)، سوشلزم (اشتراکیت)، فاشزم (فسطائیت)، ملوکیت (شہنشایت)، جمہوریت، آمریت کے نقابل وموازنہ سے ان کے محاس ومعائب بیان کئے ہیں اور واضح کیا ہے کہ بیسب نظام ملوکیت (شہنشایت)، جمہوریت، آمریت کو پروان چڑھاتے ہیں۔ طبقاتی امتیازات کو فروغ دیتے ہیں۔ دنیا میں ہربادی، تباہی اور خرابی کی جڑ ہیں۔ میتمام نظام افراط و تفریط کا شکار ہیں۔

دنیا میں جتنی کشکش قائم رہی ہے یا جتنی جنگیں ہوئی ہیں،ان کا سب صرف انسان کی اپنے آپ کومنوانے کی خواہش ہے۔فرد چاہے
ایک آرٹٹ ہے،سپہ سالار ہے یا سیاست دان اپنی قدرشنا ہی کا خواہش مند ہے۔ بلکہ ایک عام آدمی میں بھی خودتو قیری کی آرز وزندہ ہوتی
ہے۔اگر انسان کو کچھ اصولوں کے تحت زندگی گزار نے کی اجازت حاصل ہوجائے۔اسے آزاد کی رائے بھی حاصل ہواور آزاد کی عمل بھی۔
ایک دوسرے کے معاملات میں بے جاد خل اندازی نہ کی جائے۔ باہمی ترتی کے اصول کے تحت دوستانہ شراکت قائم ہوجائے تو افراد بھی
ترتی کریں گے اور معاشرہ بھی۔ ایسا صرف معتدل ،متوازن ،میا نہ روی پر بٹنی نظر یئے حیات اور نظر یۂ تعلیم اپنانے سے ہی ممکن ہے۔ دین
اسلام ہی ایسا متوازی نظر یئے حیات پیش کرتا ہے جس کی پیروی سے انفرادی خودی اوراجتا عی خودی کی تحمیل ممکن ہے اور جس کی مدد سے فلاحی
ریاست ومعاشرہ قائم کیا جا سکتا ہے۔

ملوکیت (بادشاہت) سے غلامی، طبقاتی امتیازات اوراستعاریت کوقوت حاصل ہوتی ہے۔ ملوکیت سے بیزارلوگوں کو مطمئن کرنے کے لیے مفاد پرست، خودغرض اور مکارلوگوں نے جمہوری نظام پیش کیا۔ مغربی جمہوریت، ملوکیت کی بی ایک شکل ہے۔

تاریخ انسانی کے مطالعہ سے واضح ہے کہ دنیا کو ملوکیت سے خاطر خواہ فائدہ حاصل نہیں ہوا۔ حکمرانی، جہا تگیری اور مال و دولت اور شہرت کے حصول کی خاطر با دشاہوں اور حکمرانوں نے مظالم کی خوفناک داستانیں رقم کی ہیں۔ (۱۲)

جہوریت اورملوکیت میں کچھ خاص فرق نہیں ہے۔ملوکیت میں شخصِ واحد غیر کی املاک کا مالک ہوتا ہے۔ان کی جانیں اورعز تیں بھی اس فر دِواحد کے رحم وکرم پر ہوتی ہیں۔جہوریت میں چندا فرادعوام کے جان و مال اورعزت کے مالک بن جاتے ہیں اوران کا جائز و ناجائز طریقے اور حیلے بہانے سے استحصال کرتے ہیں۔ دونوں صورتوں میں عوام غلامی کا شکار رہتے ہیں۔

علامه اقبال رحمة الله عليه جمهوريت كوبھى استبداد، تسلط اورغلبهُ بے جاكى اُيك نئ شكل تصور كرتے تھے۔ ان كا خيال تھا كہ عوام ميں سے ہر فر دكوقد رت نے مصالح حكومت كے بجھنے كى تو فيق نہيں دى۔ جمہوريت ميں 'قابليت' نہيں 'مقبوليت' معيار ہے۔ حالانكه ہوسكتا ہے كه ايک شخص مقبول تو ہو مگر قابل نه ہو۔ اس كے علاوہ جمہوريت گروہ بندى اور پارٹيوں اور سياسى فرقوں كوتر تى ديتے ہے۔ ( 10 )

د کلشن راز جدید میں اقبال رحمة الله علیہ نے انہیں نکات کی جانب اُشارہ کیا ہے ۔

فرنگ آئین جمہوری نہادست رس از گردنِ دیوے کشاد است چو رہزن کاروانے در تگ و تاز شکمہا بہرنانے در تگ و تاز گروہے را گروہے در کمین است خدایش یار اگر کارش چنیں است زمن دہ اہلِ مغرب را پیامے کہ جمہور است چنج بے نیامے نہ ماند در غلاف خود زمانے برد جان خود و جان جہانے (۱۲)

پیام مشرق میں جہوریت ' کے عنوان سے دیئے گئے درج ذیل اشعار دعوت فکر دیتے ہیں ہے

متاعِ معنی بیگانه از دول فطرتال جوئی؟ ز مورال شوخی طبع سلیمانے نمی آید گریز از طرزِ جمهوری، غلامِ پخته کارے شو که از مغزِ دو صد خر فکرِ انسانے نمی آید (۱۷)

مندرجه بالااشعار کے ساتھ نضر راہ ککورج ذیل اشعار پڑھنے سے جمہوریت کے بارے میں علامہ اقبال رحمۃ الله علیہ کے افکار

اچھی طرح واضح ہوجاتے ہیں۔علامہ لکھتے ہیں ہے

ہے وہی سانے کہن مغرب کا جمہوری نظام جس کے پردوں میں نہیں غیر از نوائے قیصری دیو استبداد جمہوری قبا میں پائے کوب تو سمجھتا ہے یہ آزادی کی ہے نیام پری محلس آئین و اصلاح و رعایات و حقوق طب مغرب میں مزے میٹھے اثر خواب آوری! گرئ گفتار اعضائے مجالس الاماں یہ بھی اک سرمایہ داروں کی ہے جنگ زرگری! اس سمجھا ہے تو (۱۸)

جمہوریت ایسا طرزِ حکومت ہے جس کا'چہرہ روثن' اور باطن' چنگیز سے تاریک تر' ہے۔ جمہوریت میں وہی پرانی ملوکیت ،سوداگری اوراستبدادموجود ہے۔' قیصرولیم' اورلینن کے مکالمے' میں علامہ نے پیکتہ اٹھایا ہے کہ انسانی طبیعت صرف قاہراور جابر شخصیتوں کے سامنے جھکنے پرمجبور ہے۔مطلق العنان حکومتوں میں جوخرا بیاں ہیں، وہی جمہوری اداروں میں موجود ہیں

گناهِ عشوه و نازِ بتال چیست! طواف اندر سرشتِ برہمن ہست اگر تاج کی جمہور پوشد ہماں ہنگامہ ہا در انجمن ہست نماند نازِ شیریں بے خریدار اگر خسرہ نباشد کوہکن ہست (۱۹)

جمہوری نظام کے تحت اگر چندا کی افراد کی حکومت قائم ہوجائے تو بیآ مریت اور ملوکیت کی ہی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ پاکستان میں قائم ہونے والی حکومتیں مغربی جمہوریت کی ہی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ پاکستان میں قائم ہونے والی حکومتیں مغربی جمہوریت کی جمہوریت کی جہوریت کی جمہوریت کی جی دین ہیں۔ سرمایددار، جاگیردار، وڈیرے، ملاازم اورصوفی ازم کے نمائندے حکومتیں بنارہے ہیں اور

اپنے ذاتی اغراض ومقاصد پورے کررہے ہیں۔ پاکستان میں آ مرانہ حکومتیں بھی قائم ہوئیں مگرکوئی اچھے نتائج مرتب نہیں ہوئے۔ دیکھا جائے تو حکومت کی طرح سیاسی جماعتوں میں بھی چندا فراد کی اجارہ داری ہے۔ جماعتی سطح پر بھی انتخابات نہیں ہوتے اوران جماعتوں کی سر پرست اور بانی شخصیات اوران کی اولا دمرکزی قیادت ہاتھ سے نہیں جانے دیتی۔ان خرابیوں کے نتیجہ میں جمہوریت بھی آ مریت اور ملوکیت کی شکل اختیار کرگئی ہے۔

ڈاکٹرسلیم اختر 'اقبال کی فکری میراث' میں لکھتے ہیں کہ علامہا قبال جمہوریت کے ملی روپ سے بیزار تھے۔اس کے مثالی تصور کے مخالف نہ تھے۔(۲۰)

'' ہندوستان رپویو'' (جلد۲-۱۹۱۹ء) میں مقالہ بعنوان' اسلام بحثیت ایک اخلاقی اور سیاسی نصب العین'' میں وہ رقم طراز ہیں: ''۔۔۔۔۔اسلام محض ایک مجموعہ عقائد نہیں بلکہ اس سے بڑھ کر پچھاور بھی ہے۔ یہ ایک امت ہے۔۔۔۔۔۔اسلام محض ایک مختص ہے نہ مقامیت سے نہ وطنیت سے بلکہ پر کئیت عبارت ہے عقائد کے اشتراک سے ۔۔۔۔۔ایک امت کے لیے بہترین طرزِ حکومت جمہوریت ہی ہوگی جس کا نصب العین میہوتا ہے کہ جہاں تک عملی طور پرمکن ہوآزادی فراہم کر کے آدمی کواپنی فطرت کے تمام ممکنات کوتر قی ویے کا موقع دیا جائے۔۔۔۔۔اسلام کا اہم ترین پہلو بحثیت ایک سیاسی نصب العین جمہوریت ہے۔''(۲)

علامه اقبال رحمة الله عليه في خطبه 'الاجتهاد في الاسلام' ، مين جمهوريت كي بار يمين فرمايا ب:

''.....جہوری طرزِ حکومت اسلام کی روح کے عین مطابق ہے .....اگر ان قو توں کا بھی لحاظ رکھا جائے جواس وقت عالم اسلام میں کام کررہی میں تو پیطر زِ حکومت اور بھی ناگز ریہوجا تاہے۔ (۲۲)

اس انداز کے کئی حوالے موجود ہیں۔قائداعظم کے نام ۲۸مئی ۱۹۳۷ء کے مکتوب میں علامہ لکھتے ہیں:

''میرے ذہن میں بیامر بالکل واضح ہے کہ ہاجی جمہوریت کوتتلیم کر لینے سے ہندومت، ہندومت ندرہے گا جبکہ کسی موز وں صورت اور اسلامی قوانین کی مطابقت میں ساجی جمہوریت کوتتلیم کر لینااسلام کے لیے اتناانقلا بی ثابت نہ ہوگا بلکہ بیتو اسلام کی حقیقی طہارت کی طرف مراجعت کے مترادف ہوگا۔'' (۲۳)

اگر مندرجہ بالا مراسلے کے ساتھ چھٹے خطبہ کی اختتا می سطریں بھی ملالیس تو علامہ کا تصویر جمہوریت بالکل واضح ہوجا تا ہے: ''جمیں چاہیے کہ آج اپنے اس موقف کو مجھیں اور اپنی حیات اجتماعیہ کی از سرنو تشکیل اسلام کے بنیادی اصولوں کی رہ نمائی میں کریں تا آئکہ اس کی وہ غرض وغایت جوابھی تک صرف جزو آبھارے سامنے آئی ہے یعنی اس روحانی جمہوریت کی نشو ونما جواس کا مقصود ومنتہا ہے مجیل کو پنچ سکے ''(۲۲)

کارل مارکس انقلا بی اشتراکیت (سوشکزم) کا بانی تھا۔ وہ یہودی الاصل تھا اور جرمنی کا باشندہ تھا۔ وہ ۱۸۱۸ء میں پیدا ہُوا تھا۔ حکومت نے اسے جلاوطن کردیا تو فرانس میں آیا۔ یہاں سے نکالا گیا تو ۱۸۴۵ء میں لندن آیا اور تا دم وفات ۱۸۸۲ء تک یہیں مقیم رہا۔ اس کی کتاب 'سر مایۂ اشتراکیوں کی نظر میں بائبل سے کم نہیں ۔ لینن نے کارل مارکس کے فلسفے کوروس میں زندہ حقیقت بنادیا۔ ۱۹۱2ء میں روس کی کتاب 'سر مایۂ اشتراکیوں کی نظر میں بائبل سے کم نہیں ۔ لینن نے کارل مارکس کے فلسفے کوروس میں زندہ حقیقت بنادیا۔ ۱۹۱۵ء میں روس کی عوام نے لینن کے زیر قیادت زارِروس کی حکومت کا تختہ الٹ دیا اور اس کواور اس کے تمام افرادِ خانہ کو آل کردیا۔ مزدوروں اور وڈیروں سے زمینیں چھین لیں۔ کارخانوں کے مالکوں کو کارخانوں سے بے دخل کر کے ان پر کنٹرول حاصل کرلیا اور اس طرح اشتراکی حکومت قائم کرلی۔

سرماييدارانه نظام ميں حيار خرابياں تھيں!

ا۔ بےرحمسر مابیدداری تا سامراجیت اوراستعاریت سونیلی تعقیبات مم لا دینیت (سیکولرازم) اشتراکیت نے سر مابیدداراندنظام (کمپیٹلزم) کی پہلی تین خرابیاں دورکر دیں مگر چوتھی خرابی (لا دینیت) کا شکار رہی۔ اقبال رحمۃ اللہ علیہ نے کارل مارکس کے اشتراکی نظام کواس کے درسِ مساوات اور محنت کشوں سے اس کی ہمدردی کو پیند کیا مگر مارکس کی لا دینیت، انتشاریت اوراس کی کرخت مادہ پرستی سے اختلاف کیا۔ گومارکس نے مغربی تہذیب کاطلسم توڑنے میں موثر حصد لیا مگر

ڈاکٹرخواجہ تھرز کریا،اشتر اکیت کے بارے میں فکرا قبال پرروشنی ڈالتے ہوئے لکھتے ہیں:

''بولشوزم ہے، جو کمیوزم ہی کی متبادل اصطلاح ہے انہوں نے کھل کھلا کرنفرت کا اظہار کیا ہے۔ وہ جانے تھے سوشلزم سر مابیداری کا دخمن ہے، نسل اور رنگ کی برتری کو تسلیم نہیں کرتا، انسان کی اقتصادی ضروریات کو بہت اہمیت دیتا ہے۔ اسلام ان میں سے کسی چیز کور دنہیں کرتا، بلکہ اس نے اشترا کیت ان نظاموں کے لیے مہلک ثابت ہوسکتی بلکہ اس نے اشترا کیت ان نظاموں کے لیے مہلک ثابت ہوسکتی ہے جن کی بنیاد ذات بات، نفع خوری، تمیز بندہ وہ تا پر ہے۔ اسلام تو پہلے ہی ان کے خلاف ہے۔ اس لیے مسلمانوں کو فد ہب کے ایسے ہی عناصر کو بروئے کار لانے کی ضرورت ہے تا کہ انہیں اشترا کیت کی ضرورت ہی محسوس نہ ہو۔ اقبال کاعقیدہ تھا کہ موجودہ زمانے کے تمام مسائل کاعل قر آن میں موجودہ نے۔ (۲۵)

خلیفه عبدالحکیم، فکرِ اقبال میں اشتراکیت کے نتیجہ میں جنم لینے والی لادینیت کا ذکر کرتے ہوئے کہتے ہیں:

''…… جہاں اشتراکیت کوکامیابی ہوئی وہاں کوئی ادارہ اورکوئی طریقہ بھی اپنی حالت پر قائم ندرہ سکا۔ قیصریت کاصفایا ہوگیا، جا گیرداری کا خاتمہ ہوا۔ سر مایدداری کا نام ونشان مٹ گیا اورکلیسا عضو معطل بن گیا۔ فدہب کے خلاف ایبا شدیدر ڈممل ہوا کہ دین کی بخ کنی کوروی سیاست نے اپنے لائحمل میں شامل کرلیا، پوجاپاٹ کی اجازت رہی مگر دین کی تبلیغ ممنوع ہوگئی۔ اشتراکی ارباب حل وعقد کے لیے بیشرط لازمی ہوگئی کہ اعتقاداً اور مملاً ملحد ہوں اور مادیت کے قائل ہوں۔ اس طرح سے حق وباطل کی ایک عجیب قتم کی آمیزش ظہور میں آئی۔ سب سے بڑاظلم جواقد ارجیات کوفنا کر دیتا ہے، اشتراکیت کا جبری نظام ہے۔ انسان کی نقل وحرکت پر قد عنیں لگ سیس۔ آزادی فکر، آزادی خمیر اورآزادی بیان جرم (بن ) گئیں۔ آزادی فکر، آزادی خمیر اورآزادی بیان جرم (بن ) گئیں۔ ……"(۲۷)

اشتراکیت نے معبودانِ باطل (جا گیرداری، سرمایدداری، قیصریت وغیرہ) کی نفی کی مگرا ثباتِ حِق نہ کیا۔ یہ نظام لا قیصر و لا کسر کی سے آگے اِلا الله کی دنیا میں داخل نہ ہُوا۔

فاشزم نے اشتراکیت کازورتو ڑا مگر جب اس تحریک کے بانی مسولینی (۱۹۴۵–۱۸۴۳ء) نے عبشہ پر ناجائز طور پر قبضہ کرلیا تو اقبال رحمة اللّه علیہ کواس کا بہت صدمہ ہُوا۔اقبال رحمۃ اللّه علیہ نے کہااس میں شیطان (devil) اورصوفی (saint) دونوں کی خصوصیات جمع بیں۔ فاشزم نے تشدد کورواج دیا۔عوام کو وطن ، رنگ یانسل کے نام پر ورغلا کران کا استحصال کیا۔ ذرائع پیداوار پر قبضہ کر کے عوام کے بچائے صرف مخصوص طبقہ کوفائدہ پہنجایا۔

کیپطرم، سوشلزم اور فاشزم، سب کے سب لا دینی نظامِ معیشت ونظامِ سیاست ہیں۔ ان نظاموں نے خدا کے بجائے دولت کو مقصدِ حیات بنالیا ہے۔ کیپطرم سرمائے کی قوت کی قائل ہے۔ سوشلزم معاثی مساوات (پیٹ کی مساوات) کی علمبر دار ہے اور انفرادی صلاحیتوں اور کارکردگی کو تسلیم نہیں کرتی۔ بیسب نظام افرادی قوت، سرمائے کی قوت اور دیگر وسائل کی قوت کے استعال کے سلسلے میں افراد و تفریط کا شکار ہیں۔ بیسب مادی فلاح کا تصور پیش کرتے ہیں۔

اسلامی معاشی نظام عدل وتوازن پرمشتمل ہے۔اس میں مز دوراورسر ماییدارکوان کے تقو کی کی بناء پرفضیلت دی جاتی ہے۔نسلی، اسانی گروہی ، نعصّبات کی نفی کی جاتی ہے۔سر مائے کی قوت تسلیم کی جاتی ہے مگر سود کی ممانعت سے،مضار بہومشار کہ کے اجراسے، نظام زکو قاور قانونِ وراثت کی مدد سے سر مائے کی تقسیم اور ساجی ومعاشی مساوات کا تصور پیش کیا جاتا ہے۔

اگر معاشرے کے بااثر طبقات دین اسلام کی پابندی کریں تو طبقاتی امتیازات ختم ہوسکتے ہیں اور خوشحال اسلامی معاشرہ قائم ہوسکتا ہے۔ افرادِ ملت کو چاہیے کہ وہ بے جادینی مباحث میں نہ پڑیں۔ اپنی موجودہ حالت پر مطمئن نہ ہو بلکہ مادی وروحانی اور اجتماعی وانفرادی فلاح کے لیے بھر پورکوشش کریں۔ تمام عبادات ان کے قیقی مقاصد سامنے رکھ کرادا کریں۔ باہمی رواداری ، محبت اور اخوت کا مظاہرہ کرکے مثالی اسلامی معاشرہ قائم کریں۔

ڈ اکٹر سیرعبداللہ، مسائل اقبال میں اشتراکی فلسفہ اور اسلامی فلسفہ کا موازنہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں: ''.....دراصل اشتراکی فلسفہ روحانی مفلسی کا فلسفہ ہے اور اسلامی فلسفہ دل کے فنی کا فلسفہ ہے جس کے نزدیک دولت خداکا انعام ہے اور کمانے والااسے خدا کی توفیق سمجھتا ہے۔للبذاوہ محنت واجرت کے معاثی فلسفے میں کبھی نہیں پیشسا بلکدا پنی محنت کی اجرت میں دوسرول کو بھی شریک کرتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلامی معاشرہ کی پوری تاریخ (اشترا کیوں کے خیال کے برعکس) علی العموم ، تعاون ، فیراندلیثی اور باہمی امداد کی تاریخ رہی ہے اوراشتر اک کی پیچاس سالہ تاریخ خوں ریزی اورخوں آشامی کی تاریخ ہے۔''(۲۷)

ڈاکٹرایم ڈی تا ثیرا پیٹے مضمون'ا قبال کاسیاسی نظام' میں کمپیٹلزم ،سوشلزم اور دیگر نظاموں کےمواز نے سے دین اسلام کی فضیلت و برتری بہان کرتے ہُوئے لکھتے ہیں:

''سر ماید دار حکومت میں بھی چنگیزی ہے اور اشتر اکی حکومت میں بھی چنگیزی ہے، کہ مادہ پرتتی بہر صورت معیوب ہے اور مادیت ہے بالکل انکار بھی رہبانیت ہے، اوریہ بھی معیوب ہے۔ یورپ نے ایک عیب سے نجات پائی تو دوسرے میں پھش گیا۔ پہلے کلیسا کی رہبانیت تھی، وہ گئی تو ملوکیت کی غلامی آئی، اس سے نجات ہوئی تو اشتر اکی مادہ پرتی کی غلامی کا دور آ گیا۔ …… یہ فقط اسلام کوشرف حاصل ہے کہ اس میں دین اور دنیا دونوں کو مقام، روتی اور مادہ دونوں کو ہم آ جنگی حاصل ہے۔'' (۲۸)

۔ اقبال ایسے تمام نظریات کے مخالف تھے جن کی اصل مادیت اورالحاد پر استوار ہوئی ہے۔اس ضمن میں ڈاکٹر معین الدین عقیل اپنے تضمون' دنیائے اسلام میں اشتراکیت کامسئلہ اورا قبال' میں لکھتے ہیں :

''اشتراکیت جس کی منظراور جن نظریوں پر استوارتھی اقبال کوان سب سے بنیادی اختلاف رہا۔ مثلاً تاریخ کی مادی تعبیر کو جسے فریڈرک ہیگل اور مارکس نے معاشرہ پر منظبق کرنے کی کوشش کی تھی، اقبال سراسر غلط قرار دیتے تھے اور اشتراکیت کووہ فدہب اور سیاست کی علیحدگی کا ایک طبعی نتیجہ سجھتے تھے اور فدہب اور سیاست کی علیحدگی ان کی نظر میں اہل یورپ کی سب سے بڑی غلطی تھی۔ اسی بنیاد پر اقبال ایسے تمام نظریات سے بڑی غلطی تھی۔ جن کی اصل مادیت اور الحادیر استوار ہُوئی ہے۔'' (۲۹)

آل احمد سرور کے نام اپنے ۱۲ مارچ ۱۹۳۷ء کے مکتوب میں علامہ اقبال رحمۃ اللّٰدعلیہ نے واضح طور پرتح بر فرمایا: ''میر بے نزدیک فاشزم، کمیونزم یاز مانہ حال کے اور ازم کوئی حقیقت نہیں رکھتے۔میرے عقیدے کی رُوسے صرف اسلام ہی ایک حقیقت ہے جو بی نوع انسان کے لیے ہر نقطۂ نگاہ ہے موجب نجات ہو سکتی ہے۔۔۔۔۔''(۴۰۰)

علامہ اقبال رحمۃ الله علیہ غیراسلامی نظریات سے لاحق ہونے والے انسان کے اخلاقی زوال، شرف انسانی کی تذلیل اور فساد فی الارض پر بہت افسر دہ اور رنجیدہ تھے۔وفات سے چار ماہ پہلے، سال نو ۱۹۳۸ء کے پیغام میں انہوں نے دنیا میں استعار کے جبر و غلبے پر اظہارِ افسوس کرتے ہوئے کہا:

".....the tyrany of imperialism struts abroad covering its face in the masks of Democracy, Nationalism, Communism, Fascism and heaven knows what else besides. Under these masks, in every corner of earth, the spirit of freedom and the dignity of man are being trampled underfoot in a way of which not even the darkest period of human history presents a parallel. (31)

ا مپیرلزم کااستبدادا پناچہرہ، جمہوریت، قوم پرتی، اشترا کیت، فسطائیت اورخدا جانے کن کن نقابوں کی آٹر میں چھپا کر، گھات لگائے بیٹھا ہے اوراس پر دے میں دنیا کے ہر خطے میں، آزادی اوروقار آ دمیت کو پاؤں کے نیچے اس بری طرح کپلا جارہا ہے کہ انسانی تاریخ کا تاریک بڑین دوربھی اس کی مثال پیش کرنے سے قاصر ہے۔

انہوں نے حبشہ، فلسطین، ہسپانیہ اور چین کے حوالے سے اپنے کرب واضطراب کا اظہار کرتے ہُوئے کہا:

"The same misery prevails in every corner of man's earthly home, and hundreds of thousands of men are being butchered mercilessly. The Governments are sucking the blood of the weaker people economically. It is, as if the day of doom had come upon earth ...... and in which no voice of human sympathy or fellowship is audible. (32)

یول محسوس ہوتا ہے کہانیان کے زمینی گھر کا ہر حصہا ہیے ہی ظلم اورخوں ریزی کا شکار ہے ،اورسیکڑوں اور ہزاروں انسان بے در دی کے ساتھ ذنح کئے جارہے ہیں۔حکومتیں بھی مختلف معاثی حربوں سے غریب عوام کا خون چوں رہی ہیں۔ یوں لگتا ہے جیسے زمین پر قیامت بریا ہوگئ ہو۔۔۔۔۔اورا یسے میں انسانی ہمدر دی اور دو تی کی کوئی آواز سائی نہیں دے رہی۔

اہلیس کی مجلسِ شوریٰ کے مفاہیم کا عصرا قبال کی سیاسی تحریکوں اوران کے انجام کے حوالے سے جائزہ لینے سے واضح ہوتا ہے کہ عصرِ حاضر کے تمام سیاسی ،ساجی اور معاشی مسائل کاحل ، اسلامی تعلیمات کی پیروی میں مضمر ہے۔اب تک پیش کئے گئے سیاسی ومعاشی نظریات نظریات (کیپلازم، سوشلزم، فاشزم، مغربی جمہوریت وغیرہ) نظریات عالم انسانی کے لیے نہایت تباہ کن ثابت ہُوئے ہیں۔ بیتما م نظریات (کیپلازم، سوشلزم، فاشزم، مغربی جمہوریت وغیرہ)

لادینیت، مادیت اوراستعاریت کورواج دیتے ہیں۔ان سے صرف مخصوص طبقات اور گروہ ہی مادی فلاح پاتے ہیں۔غریب عوام کا گئ طرح سے استحصال ہوتا ہے۔اسلام سلامتی اورامن کا ضامن ہے۔اس میں دین اور دنیا کی، مادے اور روح کی تقسیم نہیں ہے۔اسلامی نظامِ حیات دینی، دنیوی، مادی، روحانی اور آخروی حیات میں فلاح یقینی بناتا ہے اور تمام انسانوں کوسلامتی، امن اور فلاح کی صفانت دیتا ہے۔ علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ نے ابلیس کی مجلس شور کی میں غیر اسلامی، سیاسی ومعاشی نظریات کی خرابیاں نہایت مدل انداز سے واضح کی ہیں۔ اس کے ساتھ ہی انہوں نے اہلی اسلام کو دعوت دی ہے کہ وہ کشمکش حیات سے گریز کے بجائے جبد مسلسل اور عمل ہیم کے حیات بخش اصولوں پر عمل کریں۔اسلام کے سنہری اصولوں کے حقیقی تقاضے سمجھ کرتعمیرِ خودی کریں۔طاغوتی طاقتوں کے جبرو استبداد سے چھٹکارا

علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ کے خیال میں روحانیت محض فکری تصوف تک محدود نہیں اور نہ ہی عرفان اور وجدان کی مدد سے خدا کا قرب حاصل کرنے کا ذریعہ۔ جس طرح رزق حلال کمانا عبادت ہے اس طرح معاشرے کی تغییر میں کردار کی بلندی ، ایمان کی پختگی ، دنیاوی خاصل کرنے کا ذریعہ۔ جس طرح رزق حلال کمانا عبادت ہے اس طرح معاشرے کی تغییر میں کردار کی بلندی ، ایمان کی پختگی ، دنیاوی زندگی میں بھی انصاف کا انعقاد اور انسانی زندگی میں عملی مساوات کو قائم رکھنا روحانیت کی تکمیل ہے۔ لہذا روحانی جمہوریت عباد راسلمان اخلاقی نمائندگی میں فلاح کومقدم رکھتی ہے اور مسلمان اخلاقی تقویم کا راہی ہے۔ اس راستے پر مسلمان کولوٹ کر آنا ہے اور اس میں اس کی بقا اور فلاح ہے۔ (۳۳)

ابلیس کی مجلس شوریٰ کے معانی پرغور وفکر کرنے سے روحانی جمہوریت کے درج ذیل اصول واضح ہوتے ہیں جن پڑمل کر کے معاصر عالمی نظریاتی صورتِ حال کوبہتر بنایا جاسکتا ہے۔

#### ابه توحید:

تو حیدروحانی جمہوریت کی سب سے اول اور ناگزیر اساس ہے۔ کا ئنات کے اتحاد کی بنیاد اس پر قائم ہے۔ اس سے مراد باطل، طاغوتی نظریات وافکار اور غلط اعمال ترک کرنا اور تعلیماتِ قر آنی کے مطابق اللہ تعالیٰ کی بندگی بجالانا ہے۔اپ قول وفعل اور کرداروعمل سے ذات باری تعالیٰ پراینے ایمان کا ثبوت دینا ہے۔

#### ۲ - اسوهٔ حسنه:

روحانی جمہوریت کادوسرااصول اسوۂ حسنہ کی پیروی کرنا ہے۔صرف اسوۂ حسنہ کی پیروی سے ہی ایک انسان احپھا شہری،احپھا تاجر، احپھا حکمران اوراحپھاانسان بن سکتا ہے۔

#### سا\_ حربت،اخوت اورمساوات

پرامن اورخوشحال معاشرہ کی تشکیل کے لیے حریت اخوت اور مساوات کو حقیقی معنوں میں رواج دینا ہوگا۔صرف اس طرح سے اقتصادی وسیاسی غلامی ظلم و تعدی اور عدم مساوات کا خاتمہ کیا جاسکتا ہے۔

#### ۳ رواداری:

روحانی جمہوریت کا چوتھااصول رواداری ہے۔ باہمی رواداری سے ہی معاشرے میں حربیت ، اخوت اور مساوات کے اصولوں کو پروان چڑھایا جاسکتا ہے۔

#### ۵\_ اجتهاد:

روحانی جمہوریت کا پانچواں اصول اجتہاد ہے۔اس اصول پڑمل کر کے مسلمان ہر دور کے عصری تقاضے احسن طریقے سے پورے کرسکتے ہیں۔ (۳۴)

### حوالے/حواشی

۱۰ - سلیم اختر، ڈاکٹر، شرح ارمغان حجاز (اردو) (لا ہور:سنگ میل پبلی کیشنز، باراول ۲۰۱۰ء)، ص ۱۸۷

۲۰۔ پوسف سلیم چشتی ،شرح ارمغان حجاز (اردو) (لا ہور بعشرت پبلسنگ ہاؤس ،بن ہن ن) مسلم

۳۰ - محمدا قبال رحمة الله عليه، وْاكْتُر علامه، ارمغانِ حجازار دو، مشموله: كليات ا قبال اردو (لا مهور: شخ غلام على ايندُسنز ، بار پنجم ، مار چ۸۲ء) ص۷۶/۸۶

۴٠- محرا قبال رحمة الله عليه، ارمغان حجاز اردو، ص ٦/٦٢٨

۵۰ ایضاً ص۲۵۰/۸

۲٠ ايضاً ص ۲۵٠/۸

۷۰ ایضاً ص۲۵۳/۱۱

۰۸ ایضاً ص۱۱/۲۵۳/۱۱

٥٠ - ايضاً ص١٢/٦٥

۱۰\_ ایضاً ص۲۵۵/۱۳

اا۔ ایضاً ہیں ۱۵۸/۱۳

۱۱ ایضاً بس ۲۵۲/۱۲ ک۵۲/۱۵

۱۳ کنیز فاطمه بوسف،ا قبال اورعصری مسائل (لا ہور: سنگ میل پبلی کیشنز، بال اول،۲۰۰۵ء)،ص ۴۹۵

۱۲ پوسف سلیم چشتی ،شرح ارمغان حجاز (اردو) ، ص ۱۷

نیرو،اٹیلا، چنگیزخاں، ہلاکو،سکندر،مسولینی، بٹلرظلم و جبر اور بربریت کے مشہور کر دار ہیں۔ چنگیزخان ۱۱۵۵ء میں منگولیا کے ایک غیر معروف گاؤں میں پیدا ہُو ا۔۱۲۰ میں مغلول نے اسے اپناخان یعنی بادشاہ تسلیم کرلیا۔ اُس کے بعداس نے کا شغراور بخارا سے کیر معروف گاؤں میں پیدا ہُو ا۔۲۰ میں مغلول نے اسے اپناخان یعنی بادشاہ تسلیم کرلیا۔ اُس کے بعداد میں قتل عام کر کے سلطنت کے کراصفہان اور بہدان تک تمام شہروں کو تباہ و بر بادکر کے رکھ دیا۔ ہلاکوخاں اس کا بوتا تھا جس نے بغداد میں قتل عام کر کے سلطنت عباسید کوختم کردیا۔

۱۵- عبرالله، وْ أكْرْسيّد، مسائل اقبال (لا مور: مغربي ياكتتان اردواكيد مي، باردوم، جون ١٩٨٥ء) م ١٦٢

۱۷\_ محدا قبال رحمة الله عليه، دُّا كُتُر علامه گلشن رازِ جديد مشموله . كليات اقبال فارس (لا مور شيخ غلام على ايندُ سنز ) بارسوم ، ۱۹۷۸ - ۱۹

۱۲ محرا قبال رحمة الله عليه، پيام مشرق، مشموله: كليات اقبال فارسي م ١٣٥/٣٠٥

۱۸ - محمدا قبال رحمة الله عليه، با نك درا، مشموله: كلياتِ اقبال اردو، ص ٢٦١/٢٦١

19\_ محمرا قبال رحمة الله عليه، پيام مشرق، ص • ٢١٠/٣٨

۲۰ سلیم اختر، ڈاکٹر، اقبال کی فکری میراث (لا ہور: بزم اقبال، باراول، مارچ۹۶ء)، ص

۲۱۔ سلیم اختر ، اقبال کی فکری میراث، ص ۲۰

۲۲\_ مجمدا قبال رحمة الله علييه، دُّا كثر علامه، تشكيل جديدالههات اسلاميه، مشموله؛ كليات ا قبال فارسي، ص٢٢٢ تا٣٢٣

٣٦٠ محمدا قبال رحمة الله عليه، وْ اكْرُ علامه، اقبال نامه، مرتب: شيخ عطاء الله ( لا هور: اقبال ا كا دمي يا كستان ، بارنو، ٢٠٠٥ ع) من ٣٦٠

٢٢٨ محمدا قبال رحمة الله عليه تشكيل جديد النهيات اسلاميه، ص ٢٣٨

۲۷۔ عبدالحکیم، ڈاکٹر خلیفہ، فکر اقبال (لا ہور: بزم اقبال، باراول، نومبر ۲۰۰۵ء) ہے ۲۰۹ اقتباس کا آخری جمله نامکمل ہے توسین میں لفظ دے کراسے کممل کیا گیا ہے۔

٢٥- عبدالله، مسائل اقبال، ص٢٥٠

۲۸ محددین تا ثیر، ڈاکٹر، اقبال کافکرونی، مرتب: افضل حق قریثی (لا ہور: بزم اقبال، بارسوم، نومبر ۹۴ء) مساک

۲۹ - معین الدین عقیل ، ڈاکٹر ، دنیائے اسلام میں اشترا کیت کامسئلہ اور اقبال ، مشمولہ: اقبال ۸۴ ء، مرتب: ڈاکٹر وحید عشرت (لا ہور: اقبال اکادمی یا کستان ، باراول ، ۱۹۸۶ء ) ، ص ۵۲۹

٣٠ محرا قبال رحمة الله عليه، اقبال نامه، ٩٧٥ هـ

ا۳۔ محمدا قبال رحمة الله عليه، ڈاکٹر علامه، اقبال کی تقاریر ، بیانات ، مرتب : لطیف احمد شروانی (لا ہور : اقبال اکادمی ، ب ن ، ۱۹۷۷ء ) ، ص ۲۵۹

٣٢ محرا قبال رحمة الله عليه اقبال كي تقارير ، تحارير ، بيانات ، ص ٢٥٠

۳۳ کنیز فاطمه بوسف، اقبال اورعصری مسائل ، ۱۵۵۵

۳۳۴ ضیاءالدین احد، اقبال کافن اور فلسفه (لا مور: بزم اقبال، باراول، دسمبرا ۲۰۰۰) مس ۱۳۸۳ تا ۱۳۸۸

## ''زبورِعِجم'' کی منظو مات کی فکری اہمیت

عصر حاضر کے انسان کو حیاتِ نوکی تغمیر کے لیے علامہ اقبالؓ نے اسے اپنے مقصدِ حیات اور اپنی عظمت سے آگاہ ہونے اور اس کے حصول کے لیے،موجودہ حالت کی تبدیلی (انقلاب وتغیر) کے لیے حرکت (عمل پیہم اور جہد مسلسل) کا پیغام دیا ہے۔

سب سے پہلے تو بیجاننا ضروری ہے کہانسان کی زندگی کامقصد کیا ہے؟اس کااللہ تعالی اوراس کا ئنات سے کیارشتہ ہے؟ وہاس دنیا میں س طرح زندگی گزارے کہاس کامقصد حیات پورا ہوجائے؟ وہ کن خرابیوں اور برائیوں کا شکار ہے؟ وہ ان خرابیوں اور برائیوں سے کیسے چھٹکارایاسکتاہے؟اس معاشرے میں اس کا انفرادی کر دار کیا ہونا چاہیے؟اسے معاشرے کے ساتھ کس طرح ربط ضبط اور تعلق قائم رکھنا چاہیے؟ علامدا قبالٌمندرجه بالاتمام سوالات کے جواب دیتے ہیں۔منزل کی نشاند ہی بھی کرتے ہیں اور وہاں تک رسائل کے لیے ضابطہ فکر اورضابط عمل بھی تجویز کرتے ہیں ۔ان کابیضابط فکر عمل مسلسل تبدیلی اورا نقلاب کا ضابط ٔ حیات ہے۔وہ جہدِ مسلسل اور عمل پیہم کا پیغام دیتے ہیں۔

وہ انسان کواس کی آفاقی ،روحانی عظمت سے آگاہ کرتے ہوئے کہتے ہیں کہتم درختِ سدرہ کی شاخ ہوا ہے آپ کو باغ کا خاروخس نه ہناؤ۔اگراللہ تعالیٰ کےمنکر ہوتو کم ازکم این عظمت کا انکار نہ کرو

منكر او اگر شدى منكر خویش مشو (۱) تو اگر میرانهیں بنتا نه بَن ' اینا تو بَن! تن کی دنیا؟ تن کی دنیا سُود و سُودا مکر وفن تن کی دولت چھاؤں ہے! آتا ہے دھن، حاتا ہے دھن! من کی دنیا میں نہ پایا میں نے افرنگی کا راج من کی دنیا میں نہ دئیھے میں نے شخ و برہمن

تو جھکا جب غیر کے آگے نہ من تیرا ، نہ تن! (۲)

شاخ نہال سدرهٔ خار و خس چن مشو اپنے مَن میں ڈوب کر یا جا سراغ زندگی مَن کی دنیا؟مَن کی دنیاسوز ومستی جذب وشوق من کی دولت ہاتھ آتی ہے تو پھر جاتی نہیں مانی بانی کر گئی مجھ کو قلندر کی یہ بات

علامہا قبالؓ،عظمت انسانی کا پیغام دینے کے ساتھ ہی بتاتے ہیں کہ منزل تک رسائی کے لیے ،رہنما کی ضرورت ہے جوچشم بینااور دل بینار کھتا ہو' جورمز آشنا اورمنزل آشنا ہو۔ جوصدق واخلاص اورعشق وعمل کی صفات سے متصف ہواوراس کے لیےاپنی خد مات پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں یہ

کا چشے کہ بیند آل تماشاہ کہ من دارم (۳) دو عالم را توال دیدن بمیناے که من دارم ترجمہ:۔ میں جس جام کا حامل ہوں اس میں دونوں جہان کا نظارہ کیا جاسکتا ہے۔وہ آئکھ کہاں ہے جووہ کچھ دیکھے جو کچھ میں دیکھ رماہوں۔

علامہا قبالؓ فرماتے ہیں کہاےانسان اللہ تعالٰی نے مخصے شخیر کا ئنات کے لیے پیدا فرمایا ہے۔تومسجو دِ ملائکہاورمسجو دِمہر ومہ ہے۔تو میری رہنمائی میں جہان نوتخلیق کر،مقام عظمت برفائز ہواوراس طرح اپنامقصدِ حیات حاصل کر

حیات چیست؟ جہال را اسیر جال کردن تو خود اسیر جہانی، کجا توانی کرد! ز مشت خاک جہانے بیا توانی کرد! (۴)

مقدّر است که مسجودِ محر و مه باشی ولے بنوز ندانی جہا توانی کرد! اگر ز میکدهٔ من پیالبٔ گیری

ترجمہ:۔

ا۔ زندگی کی حقیقت کیا ہے؟ جہان کو اپنا غلام بنالینا۔لیکن تؤتو خود جہان کا غلام ہے تُو بھلا بیرکام کیسے سرانجام دے سکتا ہے۔

۲۔ تیری نقدر یہ ہے کہ جانداورسورج مجھے سجدہ کرتے ہیں کہ توان کامسجود ہے۔لیکن ابھی یہ حقیقت تیرے علم میں نہیں ہے کہ تو بیکام کیسے کرسکتا ہے۔

س۔ اگرتُو میرے شراب خانے سے ایک جام لے لے تواپی مٹھی جرمٹی سے نیاجہان تخلیق کرنے پر قادر ہو سکتا ہے۔

بانگ درامیں علامہ اقبال نے یہی بات اس طرح سے کی ہے ۔

خدائے کم یزل کا دستِ قدرت تو، زباں تو ہے یقین پیدا کرائے غافل کہ مغلوبِ گماں تو ہے یرے چرخ نیلی فام سے منزل مسلماں کی ستارے جس کی گر دِراہ ہوں، وہ کارواں تو ہے (۵)

علامہ اقبالؒ فرماتے ہیں کہ حیاتِ نوکی تغییر کے لیے ہمتِ مردانہ سے کام لینا ہوگا۔ بھرپور جدو جبد کرنا ہوگی۔ جدو جبد اور عمل سے انسانی صلاحیتیں نمویا تی ہیں اور مشکلیں دور ہوتی ہیں۔ بے عملی ، کا ہلی ، غفلت چھوڑ کر میری طرح عمل کرو، لذت پرواز سے آشنا ہوجاؤاور آشیانے وٹھکانے کی فکر چھوڑ دو

مرا ز لذتِ پرواز آشنا کردند تو در فضائے چمن آشیانہ می خواہی (۲) ترجمہ:۔ مجھےتولذتِ پروازے آشنائی بخشی گئی ہےاورتو چمن میں آشیانہ بنانے کی خواہش کا حامل ہے۔

علامہ اقبال قرماتے ہیں کہ تاریخ عالم اور تاریخ اسلام کا مطالعہ کریں۔ فطرت کا مشاہدہ کریں۔ یہ سب پیغامِ زمانہ ہیں کہ اپنے زمانے کے تقاضے بچھ کراپی اصلاح ورتی اور بقاکے لیے کوشش کرو۔ جوافرا داور قومیں انقلاب اور تبدیلی کے لیے کوشش ہمیں کرتیں وہ مث جاتیں ہیں۔ دنیا میں غیر اسلامی نظامِ حکومت اور غیر اسلامی سیاسی واقتصادی نظام (جمہوریت، کپیلزم، مکیوزم، فاشزم وغیرہ) سب کے سب مسلمان سب مگراہ کن، غارت گرائیان اور غارت گرانسانیت ہیں۔ عالم اسلام میں انقلاب اور تبدیلی کے امکانات نظر آرہے ہیں۔ سب مسلمان متحدہ ہوجائیں تو پھرخطرہ کس بات کا ہے؟

زمانه قاصدِ طیّارِ آل دلآرام است! چه قاصدے که وجودش تمام پیغام است! تو از شارِ نفس زندهٔ نمیدانی که زندگی به هکستِ طلسمِ ایّام است! زعلم و دانشِ مغرب جمیں قدر گویم خوش است آه و فغال تانگاه ناکام است من از هلال و چلیپا دگر نیندیشم که فتنهٔ دگرے در ضمیرِ ایّام است (ک) ترجمه:-

- ا۔ زمانداس مجبوب (حق تعالی) کابرق رفتار قاصد ہے۔ کیا خوب قاصد (پیغام رساں) ہے کہ اس کا تمام تروجودہی پیغام ہے۔
- ۲۔ تم سانس گن گن کرزندگی گزاررہے ہوکیا تمہارے علم میں نہیں کہ زندگی زمانے کے جادوتوڑنے کا نام ہے۔
   ۳۰۔ مغرب کے علم ودانش کے بارے میں یہی کہ سکتا ہوں کہ جب تلک نگاہ حسنِ ازل کا نظارہ پانے میں ناکام ہے آہ وفر یا دخوب ہے۔
- ۳۔ مجھے اب ہلال وصلیب کی آویزش کا خطرہ نہیں کیونکہ زمانے کی تہ سے ایک نیافتنہ نم لے رہاہے (شاید کمیونزم کی جانب اشارہ ہے۔)

علامه اقبالؓ فرماتے ہیں کہ انسان کی زندگی کا مقاصد اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول علیہ سے عقیدت اور محبت کا روحانی وجذباتی اور

فکرومملی رشتہ قائم کرنا اور اسے متحکم سے متحکم تر کرنا ہے۔اس لیے انسان کو چا ہیے کہ اپنی تمام صلاحیتیں ، اپنے تمام جذبات ،علم وعقل اورعشق اس راہ پروقف کردیں

خرد از ذوقِ نگه گرمِ تماشا بود است این که جوئنده و یابندهٔ بر موجود است طوهٔ پاک طلب از مه و خورشید گذر زانکه بر جلوه درین در نگه آلود است (۸) ترجمه:-

ا۔ عقل جو ہرموجودکوتلاش کرتی اوراس کو پاتی رہی ہےوہ ذوقِ نظر کی وجہ سے گرم تماشاہے۔

۲۔ لیکن تو جمال حقیقی کا جلوہ طلب کراور چانداور سورج سے آگے نکل جا کیونکہ اُس کا ئنات کا ہر جلوہ نگہ آلود ہے۔

اللہ کے خاص بندے ایک طرف تو اللہ تعالی سے محبت کا رشتہ نبھاتے ہیں اور دوسری طرف مخلوق سے بھی محبت کرتے ہیں اور اس کی خدمت کرتے ہیں۔ در متعالی سے محبت کا رشتہ نبھاتے۔ وہ مخلوق کا خالق سے رشتہ جوڑتے ہیں۔ ایسے لوگ اگر چہ تعداد میں بہت کم ہیں مگر قدر و قیمت اور فضیلت میں بیش بہاہیں۔ اگرتم عظمت پانا چاہتے ہوتو ایسے رہنما تلاش کرو

غلامِ زنده دلانم که عاشق سره اند نه خانقاه نشینال که دل بکس ندهند بآل دلے که برنگ آشنا و بیرنگ است عیارِ معجد و میخانه و صنم کده اند نگاه از مه و پرویل بلند تر دارند که آشیال بگریبانِ کهکشال نه نهند برول ز انجمنے درمیانِ انجمنے بخلوت اند ولے آنچنال که باہمه اند بچشم کم منگر عاشقانِ صادق را که ایل شکسته بہایال متاعِ قافله اند! (۹) ترجمه:-

- ا۔ میں ایسے زندہ دل لوگوں کا غلام ہوں جو حسنِ حقیقی کے عاشق ہیں نہ کہ ان خانقاہ کے مکینوں کا جو محبت کے سوز سے عاری ہیں۔
- ۲۔ وہ زندہ دل لوگ رنگ آشنا (دنیا کی رنگینیوں ہے آشنا) بھی ہیں اور بے رنگ بھی یعنی دنیا کی رنگینیوں سے بےگانہ ہیں۔ یہوہ لوگ ہیں جو مسجد، شراب خانہ اور بت خانہ کے لیے معیار ہیں۔
- س۔ ان کی نگاہ چانداورستاروں سے بھی بلندتر ہے۔ وہ کہکشاں کو بھی اپنے آشیانے کے لیے پیندنہیں کرتے بعنی کہکشاں کی وسعتوں میں بھی اپنا آشیانہ نہیں بناتے۔
- اس کی دنیامیں رہتے ہوئے بھی انجمن سے بے گانہ ہوتے ہیں لینی دنیامیں رہتے ہوئے بھی اس کی آلود گیوں سے یاک ہوتے ہیں اگر چہوہ تنہائی پسند ہوتے ہیں لیکن ہرکسی کے ساتھ بھی ہیں۔
- ۵۔ ان ہے عاشقوں کو حقارت بھری نظروں سے نہ دیکھ۔ یہ اگر چہ دیکھنے میں کم قیمت دکھائی دیتے ہیں۔
   لیکن حقیقت میں انسانیت کی دولت یہی ہیں۔

علامہ اقبالؒ فرماتے ہیں کہ انقلاب کے لیے مسلسل جدو جہد کرنا ہوگی۔مقاصدِ زندگی محض باتوں سے حاصل نہیں ہوتے۔اہل ہمت، خطرات کا مردانہ وار مقابلہ کرتے ہیں اور منزل کو پالیتے ہیں۔وہ کہیں بھی نہیں رکتے۔ایک مقصد کے حصول کے بعد نئے مقاصد تخلیق کرتے ہیں اور ان کے حصول کے لیے جدو جہد شروع کر دیتے ہیں۔کردار کے غازی مقامِ عظمت کو پالیتے ہیں جبکہ گفتار کے غازی باتیں ہی کرتے رہ جاتے ہیں ہی

لالهُ این چن آلودهٔ رنگ است بنوز سیر از دست میند از که جنگ است بنوز

فتنهٔ را که دو صد فتنه بآغوشش بود دخترے بست که در مهدِ فرنگ است ہنوز اے که آسوده نشینی لپ ساحل برخیز که ترا کار بگرداب و نہنگ است ہنوز از سرِ تیشه گذشتن زخرد مندی نیست اے بسالعل که اندر دلِ سنگ است ہنوز (۱۰) ترجمہ:۔

ا۔ اس باغ کالالہ ہنوز آلود ہُ رنگ ہے (اس جہان کے لوگ ہنوز مجاز کے پجاری ہیں)۔ تو ہاتھ سے دُھال ندر کھ کیونکہ ابھی جنگ جاری ہے۔

۲۔ فرنگستان کے گہوارے (پنگھوڑے) میں ایک الیی لڑکی موجود ہے جس کی آغوش میں دوصد فتنے موجود ہیں۔ موجود ہیں۔

س۔ توجوساحل پرآ رام سے براجمان ہے اٹھ کیونکہ ہنوز تجھے بھنوراورمگر مجھوں سے مقابلہ کرنا ہے۔

۳۔ بیشہ بالائے طاق رکھ کربیٹھ رہنا ہر گر عقلمندی نہیں۔ابھی تک پتھر کے دل کے اندر کی کعل موجود ہیں۔

جود کی شکار تو میں زندگی کی دوڑ میں پیچیےرہ جاتی ہیں۔طاقتور تو میں انہیں غلام اور ککوم بنالیتی ہیں۔اس لیے بے مملی ،موت کے مترادف ہے۔حرکت وعمل زندگی کا پیغام ہے، بقا کا پیغام ہے۔ ترقی اور عروج کا پیغام ہے۔اس لیے غافل مسلمانو! خواب غفلت سے بیدار ہوجاؤ۔ اپنی خودی پہچانوا ور حیات نوکی تعمیر کے لیے مصروف بٹل ہوجاؤ ہے

دریا نے تو دریاست کہ آسودہ چوصحرا است دریا نے تو دریاست کہ افزوں نشد و کاست بگانۂ آشوب و نہنگ است چہ دریاست! از سینۂ چاکش صفتِ موجِ روال خیز از خوابِ گراں خوابِ گراں خیز! (۱۱) ترجمہ:۔۔

- ا۔ تیرا دریااس طرح پُرسکون ہے جس طرح صحرا پرسکون ہوتا ہے۔ بیا یک ایبا دریا ہے جس میں کمی بیشی واقع نہیں ہوتی ۔
- ۲۔ یہ کیسا دریا ہے جوطوفان اور مگر محجیوں سے خالی ہے۔ تو اس کے سینۂ جپاک سے موج رواں (جاری لہر) کی مانندا ٹھے۔
  - ۳۔ اس خواب گراں ،خواب گراں ،خواب گراں سے بیدار ہو۔خواب گراں سے بیدار ہو۔

تن وجال دونوں کی زندگی آپس کے ربط سے وابستہ ہے۔ دین اسلام میں دین اور دنیا کی تفریق نہیں ہے۔ دنیوی زندگی ، دین کے مطابق گزار نی چاہیے۔ مادی فلاح بھی حاصل کرنی چاہیے اور روحانی فلاح بھی پانی چاہیے۔ اس طرح اجتماعی ، سیاسی حیات بھی دین کی رہنم ائی میں گزار نی چاہیے۔ اگر تن خاکی ملک ہے تو دین اس کی روح رواں ہے۔ سب مسلمانوں کو ، علماء وصوفیہ کو ، سیاستدانوں اور رہنماؤں کو دین اسلام کے مطابق ، عصر حاضر کے تقاضے پورے کرنے کے لیے مصروف بٹمل ہوجانا چاہیے ہے

ای کلته گشائنده اسرار نهان است به ملک است بن خاکی و دین روح روان است تن خاکی و دین روح روان است تن زنده و جال زنده زربطِ تن و جان است باخرقه و سجاده و شمشیر و سنال خیز از خوابِ گرال ،خوابِ گرال ،خوابِ گرال ،خوابِ گرال ،خیز! (۱۲) ترجم.:-

ا۔ یہ بات مخفی راز کوواضح کرتی ہے کہ تن خاکی ملک ہے اور دین اس کی روح روال ہے۔

۔ ۲۔ زندہ جسم اور زندہ جان، جسم اور روح کے باہمی تعلق کی وجہ سے زندہ ہیں۔ یہ نکتہ ذہن نشین کرلے اور خرقہ ، سجادہ ، شمشیراور کوسناں لے کراٹھ۔

س۔ اس خواب گراں ،خواب گراں ،خواب گراں سے بیدار ہو۔خواب گراں سے بیدار ہو۔

اے بندہ خاکی توزمانی بھی ہے اورزمینی بھی ۔ تو ہی سرِ ازل کا امین ہے ۔ وہم و کمان کی دنیا سے نکل کریفین کی دنیا میں داخل ہوجا ہے ناموسِ ازل را تو امینی تو امینی! دار اے جہاں را تو سیاری تو سیمینی اے بندہ خاکی تو زمانی تو زمینی صہباے یفین درکش و از دیرِ گماں خیز از خوابِ گراں خوابِ گراں خیز! (۱۳)

جمير:\_

ا۔ توازل کے راز کا مین ہے۔ تو دنیا کے بادشاہ کا دست وباز وہے۔

۲۔ اے بندہ خاکی تو زمانی بھی ہے اور زمینی بھی۔ یقین کی شراب نوش کر اور وہم و گمال کے بت کدے ۔ سے نکل۔

س۔ اس خواب گراں ،خواب گراں ،خواب گراں سے بیدار ہو۔خواب گراں سے بیدار ہو۔

با مک درامیں علامہ قبال نے یہی بات اس طرح سے کی ہے ۔

مکاں فانی' مکیں آنی، ازل تیرا، ابد تیرا، خدا کا آخری پیغام ہے تو' جاوداں تو ہے!

تری فطرت امیں ہے ممکناتِ زندگانی کی جہاں کے جوہر مضمر کا گویا امتحال تو ہے! (۱۲)

علامہ اقبالؒ اجتماعی سطح پر حیات ملی کی تشکیل کے لیے دین کی رہنمائی میں اتحادِ ملی کا درس دیتے ہیں۔مغربی تنهذیب،مغربی نظام

ریاست وسیاست کی خرابیوں کا ذکر کرتے ہوئے معمار رحرم کواز سرنو، جہانِ نوآ با دکرنے کا درس دیتے ہیں ہ

فریاد ز افرنگ و دل آویزی افرنگ فریاد ز شیرینی و پرویزی افرنگ عالم همه ویرانه ز چنگیزی افرنگ معمارِ حرم! باز به تعمیرِ جهال خیز ازخوابِ گرال خیز! (۱۵)

زجمہ:۔

ا۔ یورپاوراس کی دل کش فضا کے ہاتھوں فریاد ہے۔ یورپ کی شیرینی اور پرویزیت کے ہاتھوں فریاد ہے۔

۲۔ تمام دنیا پورپ والوں کی چنگیزی (ظلم وستم) کے باعث ویران ہوکررہ گئی ہے۔اے حرم کے معمار تو پھردنیا کی تغمیر کے لیےاٹھ۔

س۔ گہری نیندسے، گہری نیند، گہری نیندسے اٹھ، گہری نیندسے اٹھ۔

سر مایددار، زمیندار، پیروفقیر بملاً ، میروسلطان ، مفتی شهر ، سب کے سب اپنے ذاتی اغراض و مقاصد کی خاطر اپنے چاہنے والوں ، عقیدت مندوں ، غرض مندوں کا استحصال کرتے ہیں۔ان سے باجائز فوائد حاصل کرتے ہیں اور انہیں گمراہ کرتے ہیں۔ان میں سے بہت کم لوگ حق پرست اور حق کے علمبر دار ہیں۔اس طرح مغربی ممالک بھی دنیا کے غریب ممالک کا اپنے سر ماید دارانہ جمہوری نظام کے ذریعے استحصال کررہے ہیں۔ان کے مظالم کے شکار کمزور ، مظلوم لوگوں کو چاہیے کہ وہ انفرادی واجتماعی سطوح پر ان غاصبانہ قو توں سے چھکارا پائیں اور انقلاب لے آئیں

خواجه از خونِ رگِ مزدور سازد لعلِ ناب از جفائ ده خدایاں کشت دہقاناں خراب انقلاب! انقلاب! اے انقلاب!

من درونِ شیشه ہاے عصرِ حاضر دیدہ ام آنچناں زہرے کداز وے مارہا در بیج و تاب! انقلاب!

انقلاب! اے انقلاب!

باضعیفال گاه نیروے پلنگال می دہند شعلهٔ شاید برول آید ز فانوسِ حباب! انقلاب!

انقلاب! اےانقلاب! (١٦)

ترجمہ:۔

ا۔ سر ماید دار مزدور کے خون سے خالص ہیرا بنا تا ہے۔ دوسری جانب زمینداروں کے ظلم وستم سے کسانوں کی کھیتیاں وریان ہو چکی ہیں۔

۲۔ میں نےموجودہ دور کے شیشے کے جاموں میں اس زہر کامشاہدہ کیا جس سے سانپ بھی اذیت کا شکار ہو جاتے ہیں۔

سا۔ سمجھی کمزورلوگوں کوبھی چیتے کی سی قوت سے نواز دیا جاتا ہے۔عین ممکن ہے کہ کمزور فانوس سے بھی شعلہ نمودار ہوجائے۔

انقلاب کا درس دینے کے بعد علامہ اقبالؒ فرماتے ہیں کہ ایک دن یہ انقلاب ضرور آئے گا۔ حیاتِ نو کی تعمیر ہوگی۔ اتحادِ ملی قائم ہوگا۔ غلامی کی زنجیریں ٹوٹ جائیں گی اور ہر طرف حریت، مساوات اور اخوت کی حکمر انی ہوگی

می رسد مردے کہ زنجیرِ غلاماں بشکند دیدہ ام از روزنِ دیوارِ زندانِ شا (۱۷) ترجمہ:۔ میں نے تمہارے زنداں کی دیوار کے روزن سے دیکھ لیا ہے۔ ایک مرد آنے والا ہے جوغلامی کی زنجیریں تو ژدےگا۔

اے آب وگل کے پیکرو! میرے گردحلقہ بناؤ۔میری صحبت اختیار کرو کیونکہ میرے سینے میں ایک الی آگ ہے جومیں نے تمہارے اسلاف سے لی ہے یعنی تم سوز وجذبہ سے عاری جسم والے ہو۔میری صحبت یا شاعری کو اپنا کرخود میں سوز محبت ،حرارتِ ایمان اور اسلامی تعلیمات پڑمل کا جذبہ پیدا کر کے اپنی بقا کا سامان کرو۔ (۱۸)

حلقہ گرد من زنید اے پیکرانِ آب و گل آتشے در سینہ دارم از نیا گانِ شا (۱۹) ترجمہ:۔ اے مٹی اور پانی کے بنے ہوئے لوگو (بسوزاجسام والے لوگو)! آؤاور میرے گرد حلقہ بناؤ۔ میں اپنے سینے میں جوآگ رکھتا ہوں وہ میں نے تمہارے ہی بزرگوں سے حاصل کی ہے۔

زبورِ عِم کی منظومات کے موضوعات کاعصری تناظر میں جائزہ لینے سے واضح ہوتا ہے کہ علامہ اقبال نے حیات نوکی تغییر کے
لیے انفرادی واجتاعی سطح پر انفرادی واجتاعی خودی کا تصور پیش کر کے جہد مسلسل اور عمل پیجم سے انقلاب کا پیغام دیا ہے۔ یہ انقلاب اس
وقت نہیں آ سکتا جب تک انسان کو اپنے مقصد حیات سے شدید محبت (عشق) نہ ہو کیونکہ محبت سے صدق واخلاص اور ایمان وابقان کی
دولت نصیب ہوتی ہے اور شدید محبت حصولِ مقصد کے لیے ہر دم مصروف عمل رکھتی ہے۔ اس لیے علامہ اقبال نے فر مایا ہے
مسلم از محبت قاہر است مسلم از عاشق نباشد کافر است (۲۰)
ترجمہ:۔ مسلمان کی فطرت محبت ہی کے بل پر غلبہ پاتی ہے۔ اگر مسلمان عاشق نہیں تو سمجھ لینا چا ہے کہ وہ
مسلمان نہیں کا فرہے۔

''عثق اصل حیات ہے۔ یہی اقبال کا فلسفہ ہے اور یہی ان کی ساری کا نئات ہے۔۔۔۔'(۲۱)

'ڈاکٹر وحیدقریشی'ایےمضمون'ا قبال کاتصورِ جہاد'میں لکھتے ہیں:

'علامہ کے نزدیک زندگی عبارت ہے حرکت وعمل ہے۔ بینہ ہوتو زندگی موت کے مترادف ہے۔اس لیے وہ پیکارکوزیادہ (بنیادی) ابھیت دیتے ہیں۔اس تصور نے ان سے طرح طرح کی تراکیب وضع کرائی ہیں مثلاً ''معرکہ 'حیات'' ''جہادِ زندگی'' ''مصاف حیات''''معرکہ' ہست و بود''،رزم گد کا نئات'' وغیرہ……''(۲۲)

علامها قبال کے تمام کلام،خطبات اور تقاریر میں ،کسی نہ کسی شکل میں جہاد،جدوجہد،حرکت وممل اور تبدیلی کا پیغام ملتاہے۔مثلًا

جہادِ زندگانی میں ہیں یہ مردوں کی شمشیریں (۲۳)

ہے جسارت آ فرین شوقِ شہادت کس قدر! (۲۴)

سورج بھی تماشائی، تارے بھی تماشائی! (۲۵)

انھیں کے ذوقِ عمل سے ہیں امتوں کے نظام! (۲۶)

نہیں ہے بندہ کر کے لیے جہاں میں فراغ! (۲۷)

جائے خوبے در جہاں اندازدت

ب ربب ربب بهای میکوروت پخته مثلِ کومسارت می کند (۲۸) یقین محکم، عمل پہیم، محبت فاتح عالم بہ جہاد اللہ کے رہتے میں بے تیخ وسیر!

ہے گری آدم سے ہنگامۂ عالم گرم

ہزار کام ہیں مردان ٹر کو دنیا میں

میّسر آتی ہے فرصت فقط غلاموں کو

از عمل آنهن عصب می سازدت

خشه باشی استوارت می کند

ترجمه:\_

ا۔ میمل کے ذریعے تیرے اعصاب کو آہنی بنا تا ہے اور تحقید دنیا میں بلندمقام عطا کرتا ہے۔

۲۔ اگرتو کمزور ہےتو یہ تجھے استوار کردیتا ہے اور پہاڑ کی مانند پختہ بنادیتا ہے۔

علامه اقبالٌ نے حرکت وَمُل کی سب بھی متعین کر دی کہ مسلمانوں، بلکہ تمام انسانوں کی بقاءرسول اللہ عظیمی کے اسوہ کاملہ کی پیروی

میں ہے ۔

تا شعارِ مصطفیٰ از دست رفت قوم را رمزِ بقا از دست رفت آل چنال کاہید از بادِ مجم ہمچو نے گردید از بادِ مجم قلب را زیں حرف حق گردال قوی با عرب در ساز تا مسلم شوی (۲۹) ترجمہ:۔۔

- ا۔ جب سے بیقوم اسوہ رسول علیہ (حضور علیہ کی سنت) کو چھوڑ بیٹی ہے، اپنی بقا اور استحکام کے رازوں سے بھی بے خبر ہوگئ ہے۔
- ۲۔ افسوس کے عجم کی ہوانے اس کی قوت چھین لیاب وہ نے بنا ہوا ہے جواندر سے خالی ہے (مطلب یہ ہے کہ جب تک مسلمان اسوہ حسنہ کی پیروی کرتے رہے، طاقتور، مضبوط رہے اور سربلندر ہے۔ جب انہوں نے عجمیوں کے طور طریقے اختیار کر لیے تو بیر کمز وراورز وال کا شکار ہوگئے۔)
- سا۔ دل کواس حق بات سے مضبوط کر۔عرب سے (دین اسلام سے) تعلق پیدا کرتا کہ تو (حقیقی معنوں میں) مسلمان ہوجائے۔

علامہا قبالؒ شدت سے حیات النبی ﷺ کے قائل تھے۔ (۳۰) وہ مسلمانوں کے لیے ضروری قرار دیتے تھے کہ مسلمان ہر زماں اور ہر دور میں اسو ۂ حسنہ کو مذنظر رکھیں تا کہ جذبہ ِ تقلیداور جذبہ عمل قائم رہے۔ (۳۱)

حاصل کلام پیر کہ علامہ اقبال ؓ نے اُسوہ ٔ حسنہ کی روثنی میں اُنفرادی واجتماعی سطح پرخودی کے استحکام اور اتحادِ ملی کا درس دیا۔اس طرح انہوں نے حیات نو کی تغییر کے لیے حرکت وعمل اور تبدیلی کا مکمل ضابطۂ حیات پیش کیا۔

## حوالے/حواشی

۱۰ - مجمدا قبالٌ، ڈاکٹر علامہ، زبورعجم، مشمولہ: کلیات اقبال فارسی (لا ہور: شخ غلام علی اینڈسنز، بارسوم، مارچ ۱۹۷۸ء)، ص۱۱/۴۵۳ ۰۲- محمدا قبالٌ، ڈاکٹرعلامہ،بال جبریل،مشمولہ:کلیاتِاقبال اردو( لاہور:غلام علی اینڈسنز، بارپنجم،مارچ۱۹۸۲ء)،ص۳۱/۳۲۳ ۰۳ محمدا قبالٌ، زبورِ عجم، ص۱۲/۴۵۴ ۲۰/۲۵۲ الضائص ۲۵۲/۲۵۲ ٥٠٥ محرا قبالٌ، بانك درا، مشموله: كليات اقبال اردو، ص ٢٦٩ ٢٠- محرا قبال ، زبورعجم ، ص ١٥/٢٥٧ ٧٠ ايضاً ص ٢٦/٣٥٨ ۸٠ ایشاً ص۲۸/۸۲ وويه الضأبس١٢٦/٢٩ ١٠ الضاُّ ٩١٢م/٥٤ اا۔ ایضاً ص ۲۸۲/۸۷ ۱۱۔ ایضاً ص ۲۸۲/۸۷ ۱۳ الضاً ص ۵ ۸۳/۸۷ ۱۲ محمدا قبال ، بانك درا، ص ۲۲۹ ۱۵۔ محمدا قبالٌ، زبورعِجم، ص۷۵/۸۷ ١١ ايضاً ص ١٥/٥٨ و ١٦/٥٨٨ ٩١ 21 الضاً ص 216/11 ۱۸۔ حمید برز دانی، ڈاکٹر خواجہ، شرح زبورعجم (لا ہور:سنگ میل پبلی کیشنز، باراول،۲۰۱۱ء) ص ۱۵۷ 91<sub>-</sub> محمدا قبالٌ، زبورِعجم، ص ١٥/٥١٤ ۲۰۔ محمدا قبالٌ،اسرارِخُوری،مشموله، کلیات اقبال فارسی، ۱۲۳ ۲۱ - پوسف سلیم چشتی، بروفیسر، شرح زبورعجم (لا هور: مکتبه تغمیرانسانیت، بن سن ص ۳۵۵ ۲۲ وحیدعشرت، ڈاکٹر ، اقبال کاتصور جہاد ، مشمولہ: اقبالیات کے سوسال (لا ہور: اقبال اکا دمی ، ماردوم ، ۲۰۰۷ء) ص۲۸۳ ۲۳\_ محمرا قبالٌ، بانگ درا، ص۲۷۲ ۲۲ الضاً ، ۲۲۷ ۲۵۔ محرا قبال ،بال جبریل ،س۱۲۲/۴۱۸ ٢٦ محمدا قبالٌ مضربِ كليم مشموله: كليات اقبال أردو م ١٢٩/ ١٥٩ ٢٤\_ محدا قبالٌ ،ضرب کليم ،ص ١٥٦⁄٨٥٨ ۲۸۔ محدا قبال ، رموز یے خودی مشمولہ کلیات اقبال فارسی ، ص ۱۲۸ ۲۹۔ محمدا قبالٌ،رموزخودی،ص ۱۲۸

۳۰ محمدا قبالٌ، ڈاکٹر علامہ، مکا تیب اقبال بنام نیاز الدین، مرتبہ: عبداللّہ شاہ ہاشمی (لا ہور: اقبال اکادمی پاکستان، باردوم، ۲۰۰۷ء) ص۲۳ اس۔ محمدا قبالٌ، ڈاکٹر علامہ، مقالاتِ اقبال مرتبہ: سیّدعبدالوا حد معینی، محمدعبداللّہ قریش (لا ہور: آئینہادب، باردوم، ۱۹۸۸ء) ص۲۳۷ اس۔

# مثنوی دگلشنِ رازِ جدید "اورمثنوی دگلشنِ راز" کا تقابلی جائزه

مثنوی کلشن راز ساتویں اور آٹھویں صدی ہجری کے مشہور صوفی شاعر محمود شبشتری تبریزی (متوفی ۱۳۲۰ء/۲۰۷ه) نے کھی تھی۔(۱)

یہ مثنوی کاعرفانی سوالات اور ان کے جوابات پر مشمل ہے۔ بیسوالات امیر سید سین ہراتی متوفی (۱۸۵ه) نے ۱۰۷ه یا بقول
پروفیسر پوسف سلیم چشتی کا کھ میں شخ محمود سے پوچھے تھے۔ انہوں نے بیک نشست ان کے جوابات کھوا دیے تھے، مرور ایام سے
آخری دوسوالات اور ان کے جوابات تلف ہوگئے۔ مطبوعہ شخوں میں عموماً بندرہ سوالات ملتے ہیں۔(۲)

علامہ اقبالؒ نے کوئی سات صدیاں گزرنے کے بعد' مثنوی گلثن را نے جدید'' کی شکل میں اس کا جواب ککھا۔ اقبالؒ نے صرف گیارہ (۱۱) سوالات منتخب کئے اور انہیں نو (۹) سوالوں میں ضم کر کے جواب ککھا ہے۔ شخصحودؓ کی تمہید کے چونتیس (۳۳) اشعاری اقبال کی تمہید کے ۱۳ سوالات ہیں شخصحودؓ شخصحودؓ شخصحودؓ شخصی الدین ابن عربیؓ (متوفی ۱۳۸ھ) کے نظریہ وحدت الوجود کے قائل اور شارح تھے۔ اس نظریہ کی تشریح کیہ وجود ایک ہے اور وہی خدا ہے۔

'"گلفن راز''اور' گلفن رازِ جدید' دونول مثنویول کاوزن ایک ہے۔ 'گلفن راز' میں شعریت تقریباً مفقود ہے جبکہ' گلفن رازِ جدید' دونول مثنویوں کاوزن ایک ہے۔ 'گلفن رازِ میں شعریت تقریباً مفقود ہے جبکہ' گلفن رازِ جدید' شعریت سے مملوہے۔ بیمثنوی اقبال کی مشکل ترین کتابوں میں سے ہے۔اس کا مفہوم سمجھنے کے لیے اقبال کے تصویر خودی اور اس کے جزئیات سے آگاہ ہونا ضروری ہے۔اس مثنوی میں اقبال کے بیان کردہ تمام مباحث حضرت علامہ کے انگریزی خطبات اور جاوید نامہ میں بھی آگئے ہیں۔

فلسفہ وحدت الوجود کے بارے میں اقبال شناس حضرات میں بھی اختلافات پایاجا تا ہے۔ پروفیسرسلیم چشتی کی رائے ہے کہ مسلک وحدۃ الوجود کی دواقسام ہیں(۱) اسلامی (۲) غیراسلامی شئر اور اسپنوز اغیر اسلامی نظریۂ وحدت الوجود کے قائل تھے جبکہ شئے محی الدین بن عربی ؓ نے قرآن وحدیث کواپنے نظام فکر کاما خذ بنایا اور اسلامی نظریۂ وحدت الوجود پیش کیا۔ ۱۹۱۸ء کے قریب جب علامہ اقبال ؓ کومعلوم ہوا کہ شئے اکبر ؓ کا فلسفہ شکر اچار ہیا اور اسپنوز اکے غیر اسلامی نظریۂ وحدت الوجود سے مختلف ہے تو وہ ۱۹۱۸ء سے لے کر ۱۹۳۸ء تک یعنی تادم وفات اسی مسلک کی تبلیغ کرتے رہے۔ (۳)

خليفه عبراككيم، بالكل مختلف رائر ركھتے ہيں۔ وہ لکھتے ہيں:

'د گلش راز'' میں جو ذات وصفات الہیداور حیات و کا نئات کے متعلق نظریات ہیں ان میں سے اکثر اقبال کے نزدیک روحِ اسلام کے منافی ہیں اوران میں غیر اسلامی تصوف اور فلنے کو اسلام کے رنگ میں پیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے ۔۔۔۔۔۔ اقبال نے پیضروری سمجھا کہ جن سوالوں کے جوابات محمود نے اپنے زاویۂ نگاہ سے دیے ہیں ، انہیں سوالوں کے جواب اب اس بصیرت سے دیے جائیں جواقبال کوقر آن کریم اور حدیث نبوی سے ماصل ہوئی ہے ۔۔۔۔۔'(م)

خلیفہ عبدالحکیم نے اپنے ندکورہ بالاموقف کی حمایت میں کوئی دلائل یا حوالہ جات نہیں دیے ہیں۔جبکہ پروفیسر یوسف سلیم چشتی نے اپنے مندرجہ بالاموقف کی حمایت میں کافی زیادہ دلائل اور حوالہ جات دیے ہیں جن کی روسے ان کا موقف درست معلوم ہوتا ہے۔

'تمہید' میں علامہ اقبالؒ نے خودی کے استحام کے لیے عشق کی ضرورت واہمیت بیان کی ہے۔ عشق انسان کو حقیقی زندگی عطا کرتا ہے۔ عشق کی بدولت فقر کی دولت حاصل ہوتی ہے۔ اگر مسلمان اپنے اندرشانِ فقر پیدا کرلیں تو وہ بھی حضرت موسیٰ علیہ السلام کی طرح معجز سے دکھا سکیں گے۔ عشق سے انسان زندہ جاوید ہوسکتا ہے۔ عشق اللی سے انسان صبغت اللہ یعنی اللہ کی صفات کے رنگ میں رنگا جاتا ہے۔ اس لیے مسلمان کا فرض منصی ہے کہ وہ عشق اللی اختیار کرے ہے

اگر این نامه را جریل خواند چون گرد آن نورِ ناب از خود فشاند بنالد از مقام و منزلِ خویش به بزدان گوید از حالِ دل خویش ''تحَلِّی را چنال عریال نخواہم نخواہم بُرُد غُمِ پنہال نخواہم گزشتم از وصالِ جاودانے کہ بینم لذّتِ آہ و فغانے مرا ناز و نیازِ آدمے دہ! بجانِ من گدازِ آدمے دہ'' (۵) ترجمہ:۔

ا۔ اگراس تح ریکو جبریل علیہ السلام پڑھ لیتے تو نورکوگرد کی طرح اپنے پروں سے جھاڑ دیتے۔

۲۔ وہ اپنے مقام ومنزل (پرنازاں ہونے کے بجائے) فریاد کرتے اور اپنے دل کا حال اللہ تعالیٰ سے بوں بیان کرتے۔ یوں بیان کرتے۔

س۔ '' میں تحبی کوا تنا بے جابنہیں دیکھنا چاہتا۔ میں (ہجرکے ) پوشیدہ غم کے سوااور کچھنہیں چاہتا۔

ہ۔ میں ہمیشہ کی وصل سے دستبر دار ہوتا ہوں تا کہ لذت آہ و فغال یا وَل۔

۵ مجھے آدم کانازونیازعطا ہو۔میری جان کو آدم کا سوزوگداز ملے۔

متہید کے بعد علام اقبال نے درج ذیل نو (۹) سوالات قائم کئے ہیں اور فلسفہ خودی کی روشنی میں ان کا جواب دیا ہے۔

- تفكركيا بي؟ كون ساتفكر درست بيكون سانا درست؟

٢- علم كيا ب اوراس ك فوائد كيا كيامين؟

سر ممکن (انسان) اور واجب (خدا) کے وصال کی کیا صورت ہے؟

۴۔ خدا، کا تنات اور انسان کارشتہ کیا ہے؟

۵۔ انسانی خودی کیاہے؟ ایے نفس کی سیر کرنے کے کیا معانی ہیں؟

۲۔ کون ساجز واپنے گل سے بڑاہے؟

کے ہیں؟

٨ (حسين بن منصور حلّ ج ك ) اناالحق ك دعوى كاكيا مطلب تها؟

٩ - سرر وحدت سے واقف ہونے والا عارف کون ہوتا ہے؟

سوال(۱)

نخست از فکرِ خویشم در تحیّر چه چیز است آنکه گویندش تفکّر کدامین فکر ما را شرطِ راه است چراگه طاعت و گاہے گناه است (۱) ترجمه:-

ا۔ میں اپنے فکر کے بارے میں حیرت زدہ ہوں، وہ کیا چیز ہے جسے نظر کہتے ہیں۔

۲۔ کون سافکرراہ ہدایت پانے کے لیے ضروری ہے، یہ کیوں ہے کہ فکر بھی اطاعت کی طرف لے جاتا ہے اور بھی گناہ کی طرف۔(۷)

علامها قبالؓ نے فکر سے متعلقہ مندرجہ بالاسوال کے جواب میں ارشا دفر مایا ہے کہ

فکر،خودی کی نگاہی حرکت کا دوسرانام ہے۔ راہ ہدایت پانے کے لیے ضروری ہے کہ سالک خلوتِ خوداور جلوتِ خود لیعنی اُنفُس اور آفاق کے فاق دونوں میں کیساں فکر کرے، دونوں کو پہلو بہ پہلو مدنظر رکھے۔ یعنی دونوں کا مشاہدہ لازمی ہے۔ جس فکر سے اَنفس اور آفاق کے حقا کُق مکشف ہوں وہ درست ہے اور طاعت کی علامت ہے۔ جس فکر کی بدولت انسان اپنامقصدِ حیات فراموش کر بیٹھے وہ عُفلت ہے۔ فکر کو بے پناہ قوت حاصل ہے۔ اس کی وسعت اور قوت کی کوئی انتہائیں فکر کی بدولت ہی انفس و آفاق کی تسخیر اور هیقتِ مطلقہ تک رسائی مکن ہے۔ فکر (وجدان) کو کمال فقط عقل اور عشق کی ہم آغوثی ہی سے حاصل ہوتا ہے ۔

خدا خواہی؟ بخود نزدیک تر شو اگر زیری ز خودگیری زبر شو به تسخیر خود افتادی اگر طاق ترا آسال شود تسخیر آفاق (۸) ترجمہ:۔ ا۔ اگرتو کمزور ہے تو تنخیر افنس سے زبر دست ہوجا۔ اگر تو اللہ تعالیٰ کا قرب جا ہتا ہے تو پہلے اپنے قریب ہو۔ ٢- اگرتواني تشخير مين كامياب، وجائة تيرے لية تخير آفاق آسان ، وجائے گا۔ (٩) انسان جب سیر انفس اورسیر آفاقی ہےمعرفتِ الہی حاصل کرتا ہے تواسے کی طرح کے تصرفات حاصل ہوجاتے ہیں۔ سوال (۲) چه بح است این که علمش ساحل آمد؟ ز قعر أو چه گوہر حاصل آمد؟ (۱۰) یہ کیا سمندر ہے علم جس کا ساحل ہے اوراس کی تہ ہے کون ساموتی حاصل ہوتا ہے؟ (۱۱) اس سوال کے جواب میں علامہ نے فرمایا ہے ہے شعور و آگهی او را کرانے (۱۲) حیاتِ پُرنفس بحر روانے حیات بمنزلهٔ بحر (سمندر) ہےاورشعوراس کاساحل ہےاوراس سمندر کی تہدہے جو گوہر حاصل ہوتا ہےوہ''خودی''ہے۔ حیات سے مراد آنائے مطلق کینی ذات باری تعالی ہے جس نے ہرشے کو وجود اور خودی عطافر مائی ہے۔ ہر آنائے مقید اس بحرکی موج کی مانند ہے۔انائے مطلق اورانائے مقید میں وہی رشتہ ہے جو بحراورموج میں پایا جاتا ہے۔موج اپنی اصل اورانے وجود کے اعتبار سے عین بحرہے۔اس لیےعلامہ فرماتے ہیں کہ ہے

ز آغازِ خودی کس را خبر نیست خودی در حلقهٔ شام و سحر نیست ز خضر ایں عکمة نادر شنیرم که بح از موج خود دیرینه تر نیست (۱۳)

> ا۔ خودی کی ابتدا کی کسی کوخبرنہیں۔خودی صبح وشام کی قید میں نہیں ہے۔ ۲۔ خطرٌ سے میں نے یہ قیمتی راز سنا کہ سمندرا پنی لہرسے زیادہ قدیم نہیں ہے۔

مزیدلکھتے ہیں ہے

كرا جوئي، چرا در ﷺ و تابي؟ كم او پيداست تو زير نقابي تلاش او کنی، جز خود نه بینی تلاش خود کنی، جز او نیانی (۱۲) ترجمہ:۔

ا۔ مجھے کس کی تلاش ہے؟ کیوں ہروقت بھی وتاب کھا تار ہتا ہے کہ وہ تو (ذر سے ذر سے عیاں ہے اور تُوخود ہی چھپا ہواہے۔

۲۔ اُس کو تلاش کرے گا تو اپنے آپ کے سوا کچھنہیں دیکھے گا،اورا گرخود کو تلاش کرے گا تو اُس کے سوا

دوسرے بندمیں علامہ نے بیان کیا ہے کہ کا ئنات کا وجود ہمارے احساس پرموقوف ہے۔اگر ہم ادراک کریں توسب پچھ موجود ہے اورا گرکوئی دیکھنےوالا (نفس مدرک) نہ ہوتو کا ئنات کا وجودا ورعدم دونوں یکساں ہیں ہے

خودی او را بیک تار نگه بست زمین و آسان و مهر و مه بست دلِ مارا بہ پیشیدہ راہے است کہ ہر موجود ممنونِ نگاہے است جہانِ غیر از تحبّی ہائے ما نیست کہ بے ما جلوہ نور و صدا نیست (۱۵)

ا۔ خودی نے اس جہان کی اشیاء، زمین وآسان اور جاندوسورج کونگاہ کے ایک تارمیں باندھ رکھا ہے۔

۲۔ اس جہان کے ساتھ ہمارے دل کا ایک مخفی تعلق نے کیونکہ ہر موجود کی پیتمنا ہوتی ہے کہ کوئی اسے دیکھنے

۳۔ ہماری تجلیات کی عدم موجود گی میں جہان کچھ بھی نہیں۔ہمارے بغیررو ثنی اور آ واز کے جلوے بے کار ہیں۔

تیسرے بندمیں اقبالؒ کھتے ہیں کہا ہے انسان تو کا ئنات کا مشاہدہ کراورا بنی حقیقت ہے آگا ہی حاصل کر۔ مجھے معلوم ہوجائے گا

کہ خودی کی ہر چیز پر حکمرانی ہے ۔

به بسیاری کشا پیشم خرد را که دریایی تماشائے اُحد را خودی صّیاد و نخچیرش مه و مهر اسیر بند تدبیرش مه و مهر (۱۲)

ا۔ عقل کی آئکھ سے کثرت کا مشاہدہ کرتا کہ تو احد کا نظارہ کر سکے۔ (کا ئنات برغوروفکر حق تعالیٰ کی معرفت کےحصول کا ذریعہ بھی بنتا ہے اورانسان کی اپنی صلاحیتیں بھی احا گر ہوتی ہیں۔)

۲۔ خودی شکاری ہےاورسورج اور جانداس کے شکار ہیں۔ کا ئنات اس کی تدبیر کے بند میں قید ہے۔ سوال (۳)

وصالِ ممكن و واجب بهم حيست؟ حديثِ قُرب و بعد و بيش و كم حيست؟ (١٤) ممکن( کا ئنات)اورواجب( ذات باری تعالیٰ ) کابا ہم وصال کیسے ہے؟ قرب دبُعد اور بیش وکم کی حقیقت کیا ہے؟ (۱۸)

اس کے جواب میں علامہ کہتے ہیں کہ بیے جہان درحقیقت موجود نہیں ہے۔اس کا وجود حقیقی نہیں بلکہ مخض اعتباری ہے۔زمان ومکان اورز مین وآ سان اعتباری ہیں۔جب تو زمان وم کان اورز مین وآ سان کی حقیقت سے آگاہ ہوجائے گااورخر د کی سیتھی سُلجھ جائے گی تو مجھے ۔ معراج روحانی حاصل ہو جائے گا۔ وحدت عقل کی پکڑ دھکڑ سے ہزاروں ٹکروں میں منقسم ہو جاتی ہے۔ جب ہم نے حقیقت کے سینکڑوں ٹکڑے کردیئے تواس سے ثابت وسیارہ کی تمیز پیدا ہوئی ہے

زمانش هم مکانش اعتباری است زمین و آسانش اعتباری است <sup>و</sup> یکی از گیرو دارِ او ہزار است ابد را عُقلِ ما ناسازگار است تميز ثابت و سيّاره كرديم حقیقت را چو ما صد یاره کردیم بخود رس از سر بنگامه برخیز تو خود را در ضمیر خود فرو ریز (۱۹)

- ا۔ اس کا زمان اور مکان دونوں اعتباری ہیں۔اس کے زمین وآسان بھی اعتباری ہیں (یعنی جہاں تک ہماری حبر نگاہ ہےوہ ہمارے لیے آسمان ہے۔)
- ۲۔ ہماری عقل ابد کو سمجھنے کی صلاحیت سے محروم ہے۔وحدت عقل کی پکڑ دھکڑ سے ہزار ٹکڑوں میں تقسیم ہو
  - س۔ سا۔ جب ہم نے حقیقت کوصد ہاٹکڑوں میں منقسم کردیا تواس سے ثابت وسیارہ کی تقسیم عام پرآئی۔
  - ہم۔ اینے آ پ تک رسائی حاصل کر۔ بیرونی ہنگاموں سے لاتعلق ہوجااورا پیضمیر کےاندرڈوب جا۔
- خرد ہوئی ہے زمان و مکال کی زناری نے ہے زماں نہ مکال لا اللہ الا اللہ (۲۰)

چونکہ جن تعالیٰ کے سوادوسری کوئی ہستی موجود نہیں ہے۔ لاموجود الااللہ۔اس لیےروح اور مادے (تن وجال) میں کوئی بنیادی فرق نہیں ہے۔اسی طرح دین و دنیا میں بھی تمیز اور بُعد نہیں پیدا کرنا چاہیے۔اسی بُعد وتمیز کی بدولت اہلِ مغرب اوران کے پیروکار مثلاً ترک گراہ ہوگئے۔ حکمت افلاطونی سے سائنسی علوم میں ترقی ممکن ہے مگر روحانی ترقی کے لیے ، حقیقت مادہ وروح تک رسائی کے لیے حکمت کلیمی درکارہے۔اس لیے

روہ رہے۔ تا ہے ۔ ولیکن حکمتِ دیگر بیا موز رہاں خود را ازیں مکرِ شب و روز (۲۱) حکمت کلیمی کے حصول کے لیے مسلکِ عشق اختیار کرو۔

سوال (۴)

قدیم و محدث از بهم چول جُدا شد که این عالم شد آن دیگر خُدا شد اگر معروف و عارف ذاتِ پاک است چه سودا در سر این مشتِ خاک است (۲۲) ترجمه:

ا۔ قدیم اورمحدث ایک دوسرے سے کیسے جُدا ہوئے کہ محدث جہاں بن گیااور قدیم خدارہا۔ ۲۔ اگر ذات ِپاک (اللہ تعالی) ہی معروف وعارف ہے تو پھراس مشتِ خاک (انسان) کے سرمیں کیاسودا (عشق ذات ِپاک) سایا ہے؟ (۲۳)

اس سوال کا علامہ جواب دیتے ہیں کہ دراصل قدیم اور محدث یا خدا اور خودی میں کوئی فرق نہیں ہے۔ کیونکہ ظاہر اور باطن، خلوت اور جلوت میں خدا کے سواکوئی موجود ہی نہیں ہے۔ لیکن یہ امتیاز جوہمیں محسوس ہوتا ہے، محبت کا کرشمہ ہے۔ جب ہست مطلق بتین کے پردے میں پوشیدہ ہوجا تا ہے تو اسے انائے مقید سے تعبیر کرتے ہیں۔ یعنی وجودا گرمطلق ہے تو خدا ہے اور اگر وہی وجود متعین ہوجائے تو خودی ہے۔ اسی حقیقت کوصا حب گلشن رازنے یوں واضح کیا ہے ۔

چو ہست مطلق آید در اشارت بہ لفظ من کنند از وے عبارت حقیقت کز تعین شد معین!! تو او را در عبارت گفتهٔ من (۲۴) جھے ممکن کہتے ہیں وہ ذاتِ مطلق یا ذات واجب الوجود کے اظہار کی ایک کیفیت ہے۔ واجب اور ممکن دومتضا دالاصل یا متضا دالنوع وجود نہیں جن کا رابطہ قابل فہم نہ ہوسکے۔ (۲۵)

تخلیق خودی کا تقاضا ہے۔عارف ومعروف کا فرق خیر کا باعث ہے۔قدیم اور حادث،تصورِ زماں کا کرشمہ ہیں۔فراق سے عشق پیدا ہوتا ہے۔عشق سے خودی مشحکم ہوتی ہے۔خودی ،خودی میں فنانہیں ہوتی۔خودی کا اپنا بنیا ہی اس کا کمال ہے

خودی اندر خودی گنجد محال است! خودی را عینِ خود بودن کمال است! (۲۲) سوال(۵)

کہ من باشم مرا از 'من' خبر کن چہ معنی دارد 'اندر خود سفر کن'؟ (۲۵) ترجمہ:۔ میں کون ہوں مجھے من (میں ) سے آگاہ کراور خود میں سفر کر' کا کیا مطلب ہے؟ (۲۸)

اس سوال کا جوایب علامه اقبال نے بوں دیاہے

ترا گفتم کیہ ربطِ جان و تن چیست سفر در خود کن و بنگر کہ 'من' چیست (۲۹) ترجمہ:۔ میں تہمیں جان وتن کے ربط کے بارے میں باور کرواچکا ہوں کہ وہ کیا چیز ہے۔اباپ اندرسفر کراور دیکھے کہ 'میں'' کیاہے؟

یخی خودی کی ماہیت، سفر درخویش سے معلوم ہو کتی ہے اور سفر درخویش کیا ہے؟ اس سے مراد ہے \_ سفر در خویش؟ زادن ہے اب و مام ثریّا را گرفتن از لبِ بام (۳۰) ترجمہ:۔ اپناندرسفر کرنا کیا ہے؟ مال باپ کے بغیر نئے سرے سے پیدا ہونا ہے۔ یہ چھت کے کنارے سے ثریا کواپنی گرفت میں لے لیتا ہے۔

خودی، نور ہے۔ اس کامر کر تمہارادل ہے۔ اپنے من میں ڈوب کرخودی کو کمال تک پہنچاؤ اور روحانی معراج پاؤ ۔ چراغے در میان سینئہ تست؟ چراغے در میان سینئہ تست؟ مشو غافل کہ تو او را امینی چہ نادانی کہ سوے خود نہ بینی (۳۱) ترجمہ:۔

ا۔ تیرے سینے کے اندر چراغ خودی موجود ہے۔ بیالیا انور ہے جس کاعکس تیرے آئینے میں موجود ہے۔ ۲۔ تو غافل نہ ہوتو اس نورخودی کا امانت دار ہے۔ تو کتنا نادان ہے کہ اپنے آپ کی جانب نہیں دیکھا لیعنی اپنی حقیقت کونہیں بیجانیا۔

سوال(۲)

چہ جزو است آئکہ او از کل فزون است؟ طریق بُستنِ آں جزو چون است؟ (۳۲) ترجمہ:۔ وہ کون ساجزو ہے جوکل سے بڑھ کر ہے۔اس جزوکو تلاش کرنے کا کیاطریقہہے؟ (۳۳)

اس کا جواب علامہ نے یوں دیا ہے کہ خودی وہ جزوہ جوا پنے گل (کا ئنات) سے بڑھ کر ہے۔ بظاہر خودی کا ئنات کا جز ونظر آتی ہے لیکن دراصل کا ئنات اس کا ایک ادنی جُرو ہے۔ بظاہر خودی اس کا ئنات کے اندر ہے لیکن دراصل کا ئنات خودی کے اندراوراس سے برآ مدہوئی ہے۔

اس سوال کے جواب میں علامہ اقبالؒ نے پہلے بند میں خودی (انائے مقید) کی ماہیت بیان کی ہے۔خصوصیت کے ساتھ جبر واختیار کے مسئلے کو واضح کیا ہے۔ دوسرے بند میں بتایا ہے کہ جب خودی، مقام جبر سے نکل کر مرتبۂ اختیار پر فائز ہوتی ہے تو اس میں کیا انقلاب رونما ہوجا تاہے۔ بند میں بتایا ہے کہ خودی پختہ ہوجائے تو لا فانی ہوجاتی ہے۔ خودی خام رہے یا بیدار نہ ہوتو بیموت کے برابر ہے ہے

ازاں مر گے کہ می آید چہ باک است خودی چوں پختہ شد از مرگ پاک است ز مرگِ دیگرے لرزد دلِ من دلِ من جانِ من آب و کِل من (۳۴) ترجمہ:۔

- ا۔ موت ایک اٹل حقیقت ہے اس لیے اس کا کیا ڈر۔خودی جب پختہ ہو جاتی ہے تو اسے موت کسی نقصان سے دو چارنہیں کر سکتی۔
- ۲۔ البتہ میرا دل ایک اورموت سے خا نف ہے محض دل میں ہی نہیں بلکہ جان اور بدن بھی اس موت سے لرزتا ہے۔ سے لرزتا ہے۔

#### سوال (۷)

مسافر چوں بود رہرو کدام است؟ کرا گویم کہ او مردِ تمام است؟ (۳۵) ترجمہ:۔ مسافر کسی قسم کایا کیسا ہوتا ہے اورراستہ چلنے والاکون ہے؟ میں کے کہوں کہ وہ (حقیقی معنوں میں) مردِکامل ہے؟ (۳۲)

اس سوال کا جواب علامه اقبال ایوں دیتے ہیں کہ جو شخص خودی کا سفر شروع کرے وہ مسافر ہے۔ جب وہ اپنی منزل خود اپنے اندرد کیرے سکے لیعنی زمان ومکان کو منظر کرے تواسے رہر و کہتے ہیں۔ جب اس کی خودی اس قدر پختہ ہوجائے کہ وہ ذات ِ ق کا مشاہدہ کر سکے تو وہ مردتمام یا مردِ کامل کہلائے گا۔ سیر باطن کے لیے مراقبہ ضروری ہے ہے

اگر چشمے کشائی بر دلِ خویش درونِ سینه بنی منزلِ خویش! سفر اندر حضر کردن چنین است سفر از خود بخود کردن جمیں است (۳۷) ترجمہ:۔

ا۔ اگرتو دل پراپی توجه مرکوز کرے تو تجھے اپنے سینے میں اپنی منزل دکھائی دے گی۔

۲۔ یہی حضر کے اندر سفر کرنا ہے۔ یہی اپنے آپ سے اور اپنے اندر سفر کرنا ہے۔

سفرِ روحانی میں دردوسوز اور رہنمائی کے حصول کے لیے ایسے مردِ کامل کی ضرورت ہے جسے مشاہدہ دیدار باری تعالیٰ ہے۔اییا مردِ

کامل تلاش کر کے اس کے دامن سے وابستہ ہوجا ناحیا ہیے۔

کے کو 'دید' عالم را امام است من و تو ناتمامیم او تمام است اگر او را نیابی در آویز اگر یابی بدامانش در آویز فقیهه و شخ و ملا را مده دست مرو مانند ماهی غافل از شست بکار ملک و دی او مرد رائ است که ما کوریم و او صاحب نگائ است (۳۸) ترده :

ا۔ جس نے حق تعالیٰ کے جمال کا دیدار کرلیا وہی جہان کا امام ہے۔ہم سب ناتمام ہے یعنی نامکمل ہیں اوروہ مکمل ہے۔

۲۔ اگر مجھے ایسار ہنما میسر نہ آئے تو اس کی تلاش جاری رکھاور اگر میسر آجائے تو اس کے دامن سے چٹ
 جایعنی وابستہ ہوجا۔

س۔ کسی فقیہہ یا شخ یاملا کے ہاتھ میں ہاتھ نند ہے۔ مجھلی کی مانند کا نے سے غفلت اختیار نہ کر۔

۷- ایسا کامل شخص ہی دینوی اور دنیاوی امور میں درست رہنمائی سرانجام دے سکتا ہے۔ ہم سب اندھے ہیں اور وہ صاحب نظر ہے۔

اس کے بعد علامہ مغربی تہذیب اور مغربی جمہوریت (مغربی نظام حیات) پر تقید کرتے ہوئے ان کی مادہ پرسی وتن پرسی ، دنیا پرسی اور نظام حیات کی خرابیاں بیان کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ بیلوگ پیٹ روٹی کی دوڑ دھوپ میں گئے ہُو نے ہیں۔ان کی روح خوابیدہ اور تن بیدار ہے۔ دین ودانش کے ساتھ اُن کاہئر بھی خوار ہو چکا ہے۔ جمہوریت تنج بے نیام ہے۔اسے مسلم وکا فرکی کوئی تمیز نہیں۔ بیہ رایک کی جان نکالتی ہے ہے۔

چو رہزن کاروانے در تگ و تاز شکمها بیرِ نانے در تگ و تاز رواں خوابید و تن بیدار گردید ہنر بادین و دانش خوار گردید زمن دہ اہلِ مغرب را پیامے کہ جمہور است تیخ بے نیامے چہ شمشیرے کہ جانہا می ستاند تمیز مسلم و کافر نداند (۳۹) ترجمہ:۔۔

- ا۔ اس کے کاروان کی تگ ودو (سعی اور کوشش) رہزن کی مانند ہے اوران کے پیٹ روٹی کی بھاگ دوڑ میں گلے ہوئے ہیں۔
- ۔ ۲۔ روح سورہی ہےاورجسم جاگ رہاہے۔ دین ودانش کے ساتھ ساتھ اس کا ہنر بھی ذلیل وخوار ہو چکا ہے۔ ۳۔ میری جانب سے اہل مغرب کو یہ پیغام دو کہ عوام ایک نگی ملوار ہیں۔
  - ا۔ سیری جانب سے اہل سرب ویہ پیغام دو نہ والم ایک می توازیاں۔ ۴- بیایک ایس ملوارہے جو ہر کسی کی جان نکال لیتی ہے۔اسے کا فراور مسلمان میں کوئی تمیز نہیں۔

مرادیہ ہے کہ خودی اطاعت الٰہی ہے اور ضیطِ نفس سے شکام ہوتی ہے۔ مغربی طرنے نکر اور طرنے مل اختیار کرنے سے خودی مشکم نہیں ہوگی۔ در اطاعت کوش اے غفلت شعار می شود از جبر پیدا اختیار (۴۰) ترجمہ:۔ اے غفلت کے شکار انسان اطاعت بجالاؤ۔ پابندی سے ہی اختیار حاصل ہوتا ہے۔ سوال (۸)

کدا می کتہ را نطق است انالحق چہ گوئی هرزه بود آں رمزِ مطلق (۴۱) ترجمہ:۔ انالحق کس کتے کوبیان کرتاہے؟ کیا تو کہتاہے کہ بیرمزمطلق مہمل ہے؟ (۴۲)

اس سوال کے جواب میں علامہ کہتے ہیں کہ انا الحق سے مرادیہ ہے کہ انا (خودی) حق ہے۔ شکر کا یہ فلسفہ غلط ہے کہ خودی وہم و گمان یا دھوکا ہے۔ خودی مظہر حق ہے۔ اس لیے حق ہے۔ عقل کا دارومدار قیاس پر ہے۔ قیاس کا انحصار حواس پر ہے۔ اگر حواس بدل جا ئیں تو دساسات بھی بدل جا ئیں گے۔ یعنی قیاسات میں تغیر رونما ہوجائے گا۔ اس لحاظ سے کا ئنات کے بارے میں ہمارے محسوسات بدل سکتے ہیں کیونکہ اس کا نئات رنگ و بو کا احساس حواس سے ہوتا ہے۔ کا ئنات کے بارے میں شک ہوسکتا ہے گراپنے وجود کے بارے میں کوئی شک نہیں کرسکتا کیونکہ شک کرنا ہی اس بات کی دلیل ہے کہ کوئی موجود ہے۔ بس وہی خودی ہے ہے

اک تُو ہے کہ حق ہے اس جہاں میں! باقی ہے نمودِ سیمیائی! (۴۲)

خودی حق ہے۔ اگرتم اپنی خودی (انائے مقید) کو پختہ کرلوتو وہ لا زوال ہوجائے گی ۔جدائی (فراق) خودی کے ق میں بہت مفید ہے۔ اس کی بدولت خودی لا زوال بنتی ہے یعنی اس میں صفتِ دوام پیدا ہوجاتی ہے۔ فراقِ عاشقال ،عین وصال ہے۔ انسان کی کامیابی کاراز اس فراق میں مضمر ہے۔ یہ کا ئنات فانی ہے۔ صرف خودی باقی ہے۔ اس لیے توشکر اور منصور کی تقلید مت کر بلکہ خودی کے ذریعے خدا کو تلاش کر

دوامِ حَلَ جَزَ الَ کَارِ او نیست که او را این دوام از جَبِمَو نیست دوام آل به که جانِ مستعارے شود از عشق و مستی پاید ارے! وجودِ کوہسار و دشت و در نیج! جہاں فانی، خودی باقی، دگر نیج! دگر از شکر و منصور کم گوے! خدا را ہم براہِ خویشتن جوے بخود گم بہر تحقیقِ خودی شو انا الحق گوے و صدّیقِ خودی شو (۴۳) ترح:

- ا۔ حق تعالیٰ کا دوام اس کی کوشش کا نتیج نہیں۔اس نے بیددوام کوشش اور جبتو سے نہیں پایا (وہ ازخود الحی اور القیوم ہے)۔
- ۲۔ ہمارادوام اس حوالے سے لائق تعریف ہے کہ بیرجان مستعار حق تعالیٰ کے عشق اور اس کی مستی کی بدولت یائیداری سے ہمکنار ہوتی ہے۔
- سا۔ پہاڑ جنگل اور آبادیوں کا وجود کوئی معنی نہیں رکھتا۔ جہان فانی ہے اور اس جہان کی ہرچیز فانی ہے۔ محص خودی کو بقامے ماتی کے خہیں۔
  - ۴۔ اب شکراورمنصور کوزیر بحث نہ لا اور حق تعالی کوبھی بذات خود تلاش کر۔
- ۵۔ خودی کی تحقیق (چھان بین) کے لیے اپنے آپ میں گم ہوجا۔''انا الحق'' کہداورخودی کی تصدیق کرنے والا بن جا۔

سوال (٩)

که شد بر سرِ وحدت واقف آخر؟ شناساے چه آمد عارف آخر؟ (۴۴) ترجمہ:۔ آخر سرِ وحدت سےکون واقف ہوا؟ کس کے شناسا کوعارف کہاجا تا ہے؟ (۴۵)

اس سوال کے جواب میں علامہ اقبال گھتے ہیں کہ یہ دنیا اور اس کی ہر چیز فانی ہے۔ فانی شے سے دائمی وابدی اطمینان اور سکون حاصل نہیں ہوسکتا۔ اللہ تعالی نے انسان کواس لیے پیدا کیا ہے کہ وہ اس سے محبت اور عبادت کا رشتہ اُستوار کرے۔ اس لیے ہر انسان کا فرض ہے کہ وہ عشق کے ذریعے، اطاعتِ اللّٰہ بجالاتے ہوئے، تزکیۂ نفس کرتے ہوئے اپنی خودی کو مشحکم کرے اور نائب خدا (مخلیفۂ اللّٰہ ) کے مقام پر فائز ہوجائے ہے

نائب حق در جہاں بودن خوش است بر عناصر حکمراں بودن خوش است (۴۵)

وہ مسلمان جو تہذیب مغرب کا اتباع کرے گاس کی زندگی کا ظاہری (مادی) پہلوتو منور ہوجائے گالیکن باطنی (روحانی) پہلومردہ

ہوجائے گا۔وہ حیوان کی حیثیت سے عارضی زندگی گزارنے کے لیے تو زندہ رہے گا گرمسلمان کی حیثیت سے فنا ہوجائے گا ہوجائے گا دل کی آزادی شہنشاہی ، شکم سامانِ موت فیصلہ تیرا ترے ہاتھوں میں ہے دل یا شکم؟ (۲۸)

خودی در سینیم جائے گہدار ازیس کو کب چراغ شام کردند

ترجہ:۔ تیرے سینیم جاک کے اندر جوخودی ہے اس کی حفاظت کر۔اس ستارے کو شام کا جراغ بنایا گیا

ہے۔

خودی را لازوالے می توال کرد فراقے را وصالے می توال کرد ترجمہ:۔ خودی کولازوال بناناممکن ہےاور تعالیٰ کی ذات پاک سے فراق کو وصل میں بدلا جاسکتا ہے۔ مرا دل سوخت بر تنہائی او کنم سامانِ بزم آرائی او مثالِ دانہ می کارم خودی را برائے او گلہدارم خودی را (۲۷) ترجمہ:۔

- ا۔ اس کی تنہائی پرمیرادل جلتا ہے۔ البذامیں اس کی بزم سجانے کا اہتمام کرتا ہوں۔
- ۲۔ میں اپنی خودی کی کاشت دانے کی مانند کرتا ہوں۔ میں اس کی خاطر اپنی خودی کی حفاظت کرتا ہوں۔ (تا کہ میر پی خودی پیچنگی سے ہمکنار ہوکراس کی معرفت حاصل کرلے اور اس سے راز ونیاز کرسکے۔)

علامہ اقبال ؓ نے مثنوی کلشنِ را زِ جدید میں انسان، خدا اور کا ئنات کے باہمی تعلق کا ذکر کیا ہے اور مردِ کامل (عارفِ کامل) کی رہنمائی میں اپنے علم ، نظر اور عمل سے اپنی خودی مشخکم کرنے اور نیابتِ الہیہ کے مقامِ عظمت پر فائز ہونے کا درس دیا ہے۔ مغربی طرزِ فکر اور طرزِ میں اپنے علم ، نظر اور واضح کیا ہے مغربی طرزِ فکر وعمل دلوں کے لیے موت کا سامان ہے۔ انہوں نے اپنے خطبات تشکیل جدید الہیات اسلامیہ میں بھی مندرجہ بالا امور کو استدلال سے واضح اور ثابت کیا ہے۔ مثلاً

- ا۔ پہلے خطبے میں علامہ اقبالؓ نے ارشاد فرمایا ہے کہ ازروئے قر آن کا ئنات کھیل نہیں بلکہ اس کی آ فرینش کے پس پردہ مقصد کار فرما ہے۔ پیجامد بھی نہیں بلکہ وسعت پذیرہے۔
- ۲۔ علم کے تین بڑے ذرائع ہیں:حواس یعن محسوسات کا مشاہدہ ،عقل یعنی فہم وادراک اور وجدان لیعنی ندہبی مشاہدہ جسے عرفان بھی کہا جاتا ہے۔وجدان عقل ہی کی ایک ارفع اور ترقی یافتہ شکل ہے۔
- س۔ انسان ایک تخلیقی فعلیت ہے اور باوجودا پنی خامیوں اور کمزوریوں کے اپنے ماحول اوراس کی مزاحمتوں کو دور کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے یعنی انسان کوبھی اللہ تعالی نے تخلیقی وتنخیری صلاحیت عطافر مائی ہے۔ (۴۸)
- س۔ دوسرے خطبے میں علامہ اقبالؓ نے ارشاد فرمایا ہے کہ خدا ، کا ئنات اور حیات جامز نہیں۔ زمان ، مکان کا چوتھا بُعد نہیں۔ انسان اپنے باطن میں ڈوب کرزمان ومکان کی یابندیوں سے آزاد ہوسکتا ہے۔ نقد پر گھلا امکان ہے۔
- ۵۔ حیات کی حقیقت خودی ہے۔ عمومی خودی خوداین ماہیت میں روح ہے۔ عمومی خودی کی طرح خودی مطلق (خدا) کی ماہیت بھی روحانی ہے۔

- 2۔ تیسر ے خطبے میں علامہ اقبالؓ فرماتے ہیں کہ انسانی علوم کے ذرائع کی اساس بابھر مشیّت (خودی مطلق/اللہ) ہے۔خودی مطلق کا بنی ذات کا تخلیق فعلیت ہے جومسلسل خودیاں تخلیق کررہی ہے۔ تمام تخلیق ہونے والی پیشقیتیں (خودیاں) دراصل خودیاں کیا بنی ذات کا انکشاف ہے۔ حیات الہمیا کی سیل رواں ہے جوتمام خودیوں کا سرچشمہ ہے۔
  - ۸۔ انسانی خودی میں بیصلاحیت ہے کہ وہ موجودکومطلوب میں بدل دے۔(۵۰)
- ۔ چوتھے خطبے میں علامہ اقبال کھتے ہیں کہ خودی آزادی اور اختیار کی قدرت رکھتی ہے۔خودی میں خلاقی ، ایجاد اور طباعی کی صلاحیت موجود ہے۔جس کی خودی مشحکم ہواہے حیات بعد از مرگ حاصل ہوجاتی ہے۔ جنت اور دوزخ مقامات نہیں بلکہ یہ احوال ہیں۔خودی کاسفر ہمیشہ جاری رہے گا۔خودی ہمیشہ کے لیے جنت اور دوزخ میں مقام کرنے کی پابند نہیں۔(۵)
- •۱۔ ساتویں خطبے میں علامہ اقبالؒ لکھتے ہیں کہ مذہب روحانی زندگی کے احیاء کا ذریعہ اورا فکار وخیالات میں وسعت کا سبب ہے جو طاقت اور توت کے اہدی منبع تک پہنچا تا ہے۔انسان کی ابتدااور انتہا کاعلم صرف مذہب کی وساطت سے ہی ممکن ہے اور یہی انسان کو روحانی وحدت پر جمع کر کے مذہبی اور سیاسی اقدار کی حفاظت کرسکتا ہے۔(۵۲)

علامه اقبال یخ خودی سے متعلقه مندرجه بالا اہم نکات منظوم شکل میں مثنوی گلشنِ رانِ جدید میں بیان کئے ہیں اور واضح کیا ہے کہ انسانی زندگی کا اصل مقصد اپنی خودی کا استحکام ہے۔ یہ مسلسل جدوجہد اور عمل کا فطرتی تقاضا ہے جو کہ ہمیشہ جاری رہے گا۔ ساتویں خطبے کے آخریرعلامه اقبال اس امر کا پول ذکر فرماتے ہیں:

"The end of the ego's quest is not emancipation from the limitations of individuality; it is on the other hand, a more precise definition of it. The final act is not an intellectual act, but a vital act which depends the whole being of the ego, and sharpens his will with the creative assurance that the world is not something to be merely seen or known through concepts, but something to be made and re-made by continuous action. It is a moment of supreme bliss and also a moment of the greatest trial for the ego." (53)

''خودی کامنتہائے جبتو پنہیں کہاپی انفرادیت کے حدود تو ڑ ڈالے۔اس کامنتہا ہے اس انفرادیت کوزیادہ صحت کے ساتھ سمجھ لینا۔لہذا اس کا آخری عمل فکر کاعمل نہیں۔وہ ایک حیاتی عمل ہے جواس میں گہرائی اور پختگی پیدا کرتا ہے اوراس کے ارادوں کو تقویت دیتے ہوئے ایک شانِ خلاقی کے ساتھ اس تیقی کا باعث ہوتا ہے کہ دنیا محض دیکھنے یا افکارو تصورات کی شکل میں سمجھنے کی چیز نہیں، بلکہ ایک ایسی چیز ہے جس کو ہم اپنے مسلس عمل سے بار بار بناتے اور بنا کر پھر بناتے رہتے ہیں۔ یہ خودی کے لیے سروروا بہتاج کا انتہائی کمھ ہے، مگر اس کے ساتھ انتہائی آنے آن کا کہیں۔''(۵۴)

بر مقامِ نُود رسیدن زندگی است : ذات را بے پرده دیدن زندگی است مردِ مومن در نسازد باصفات مصطفطٌ راضی نشد اِلّا بذات (۵۵) ترجمه:-

ا۔ اپنے مقام پر پہنچناہی زندگی ہے۔ ذاتِ حِن کو بے پردہ دیکھناہی حقیقی زندگی ہے۔ ۲۔ مر دِمومن صفات پر قناعت نہیں کرتا،مصطفے ڈات کے دیدار کے بغیر مطمئن نہیں ہوئے۔

# حوالے/حواشی

۱۰ - پوسف سلیم چشتی، پروفیسر، شرح زبوعِجم (لا هور بعشرت پبلشنگ، بن سان) ص۱۰۰ ۰۲ پوسف سليم چشتي ،شرح ز بورعجم ، ۲۰۰ ۳۰ الضاً بص٥٠٠ تااام ۴۰- عبدالحكيم، دُاكْترْ خليفه، فكرا قبال (لا مور: بزم اقبال، بارنشتم، نومبر ۲۰۰۵ ء) ص ۲۳۸ ۵۰ - محداقبال المرعلامه متنوى كلشن راز جديد، زلور عجم مشموله كليات اقبال فارس (لامور شخ غلام على ايند سنز، بارسوم ١٩٧٨) ص١٥٧ / ١٥٧ ٠٦ - مجرا قبالٌ ،مثنوی گلشن راز جدید ،٩٥٠/ ١٢٨ ے - عبدالرشید،میاں،ترجمه کلیات اقبال فارسی (جلداول) (لا ہور: شخ غلام علی اینڈسنز، باراول،۱۹۹۲ء)ص۱۰۸۹ ۲۹۷ ۰۸ مرا قبالٌ ، مثنوی گلشن راز جدید، ص۱۵۰/۵۴۲ و٠٠ عبدالرشيد، ترجمه كليات اقبال فارس (جلداول) ٣٠١/١٠٩٣ ٠١- محمرا قبالَّ ،مثنوی گلشن راز حدید ،ص ۱۵۱/۵۴۳ اا۔ عبدالرشید، ترجمہ کلیات اقبال فارسی (جلداول) م ۹۵ سا۳۰۳/۳۰۳ ۱۲۔ محمدا قبالؓ ، مثنوی گلشن راز جدید، ص۱۵۱/۵۴۳ ١٣- محدا قبالٌ، ڈاکٹر علامہ، پیام مشرق مشمولہ: کلیات اقبال فارسی من ۲۰/۲۳۰ ۱۴ محرا قبالٌ، پیام شرق، ص۲/۲۲۲ ۵۱۔ محمدا قبالؓ مثنوی گلشن راز جدید ،ص۱۵۲/۵۴۳ ۱۱ ایضاً ص۱۵۳/۵۲۳ کار ایضاً ص۲۹/۵۲۳ ۱۸ - عبدالرشید، ترجمه کلیات ا قبال فارسی ،ص۱۰۱/۹ ۳۰۹ وا ۔ محمدا قبالٌ ،مثنوی گلشن راز جدید ،ص۲۱۵۴/۵۴۲ تا ۱۵۵/۵۴۷ ۲۰ مجدا قبالٌ، ڈاکٹر علامہ،ضربِکلیم،شمولہ:کلیات اقبال اردو(لا ہور: شِخ غلام علی اینڈسنز ،بار پنجم ، مارچ ۱۹۸۲ء)ص ۱۵/۴۷۷ ۲۲ الضاً من ۲۹ ۱۵۷ ۱۵۷ ۲۳ عبدالرشيد، ترجمه کلمات اقبال فارسی ، ص ۱۱۰/ ۳۱۵ ۲۴ ـ بوسف سليم چشتى ، شرح زبور عجم ، ص ۵۲۴ ۲۵\_ عبدالحكيم ، فكرا قبال ، ص ٢٥\_ ۲۷\_ محمدا قبالُّ مثنوی گلشن راز جدید مص۱۵۹/۵۵۱ 21\_ الضاً ص ٥٥١/١٦٠ ۲۸- حمیدیز دانی، ڈاکٹر خواجہ، شرح زبور عجم (لا ہور: سنگ میل پبلی کیشنز، بن، ۱۱۰۱ء) ص۲۱۰ ۲۹\_ محمدا قبالٌ مثنوی گلشن راز جدید ، ص ۱۲۱/۵۵۳

۳۰ ایضاً ص۵۵۳/۱۲۱

اس. ایضاً،ص۱۹۲/۵۵۴ س. ایضاً،ص۵۵۵/۱۲۳

۳۳ - حميديز داني، شرح زبور عجم ، ص٢١٥

۳۴- محمرا قبالٌ مثنوی گلشن راز جدید م ۱۲۵/۵۵۷

۳۵ ایضاً ش ۱۲۲/۵۵۸

٣٦ - حميد يز داني،شرح ز بورعجم، ص ٢٢١

٣٧- محرا قبالٌ، مَثنوى كُلشنِ راز ٰجديد، ١٦٦/۵۵٨

٣٨ ابضاً ص ٥٥٩/ ١١٧ ص٩٣ ابضاً ص ١٩٨/ ١٦٨

۰۸- محدا قبالٌ، ڈاکٹر علامہ، اسرارِخودی، مشمولہ: کلیات اقبال فارسی، ص ۲۱

ا۴ ۔ محمدا قبالٌ ،مثنوی کلشنِ راز جدید ،ص ۲۱ ۱۲۹/۱۲

۲۴- عبدالرشيد، ترجمه كليات اقبال فارسي ، ص١١١١/ ٣٣٩

۳۲ محمدا قبالٌ، بال جبريل، مشموله: كليات اقبال اردو، ١٣٨٧ ٥٣/٣٨٨

۳۳ \_ محمدا قبالٌ مثنوی کلشنِ راز جدید، ۱۵۲۵/۱۵۱

۲/۵۲/۵۲۴ ایضاً ۱۷۲/۵۲۴

۴۵ عبدالرشيد، ترجمه كليات اقبال فارسي جلداول ، ص ١١٣٧ ٣٣٥

۵۶ محدا قبال، اسرار خودي مشموله: كليات اقبال فارسي م مهم

٣٨ مرا قبال ، بال جريل ، ص٣٦٥/٣٢٥

۷۷ محرا قبال گشن راز حدید، ص۷۹۵ /۳۷۲ تا۲۷ ۸ ۱۷۲

۴۸ محرمعروف، ڈاکٹر،شہیل خطبہ نمبرا،مشمولہ:شہیل خطباتِ اقبال (اسلام آباد،علامہ اقبال اوین یونیورٹی، بار دوم، ۱۹۹۷ء) ص ۱۸ تا ۱۹

99<sub>-</sub> سیاے قادر، ڈاکٹر تسہیل خطبہ نمبر ۲، مشمولہ بشہیل خطبات ِاقبال، ص ۵ تا ۵

۵۰ عبدالحميد كمالي شهيل خطبه نمبرا مشموله بشهيل خطبات اقبال م ۸۰

۳۹۰ سوت ۱۳۳۳) سوت ۱۳۳۳ بایریل ۱۹۰۰ برم اقبال کا تیسر اخطبه بخقیقی وتوضیحی مطالعه (لا مور: بزم اقبال، بن، ایریل ۱۹۰۰ء) س۳۹۳ می ۱۹۵۸. M. Iqbal, Dr. Allama, The Reconstruction of Religious Thought in Islam, (Lahore; Institute of Islamic Culture, 7th Edition, 2009)

۵۲ ابصاراحد، ڈاکٹر، خطبه نمبرا، شموله تشهیل خطبات اقبال، ۱۸۲ تا ۱۸۷ء

محمة عثان، پروفیسر، فکراسلامی کی تشکیل نو،ایک مطالعه (لا هور: سنگ میل پبلی کیشنز، ب ن،۲۰۱۱ء) ص۲۱۵ عبدالحکیم، ڈاکٹر خلیفہ، تنخیص خطباتِ اقبال، تدوین: ڈاکٹر طارق عزیز (لا ہور: بزم اقبال، ب ن، جون ۱۹۸۸ء) ص ۱۴۷

53- M. Iqbal, The Reconstruction....., P.156-157

۵۴ محدا قبالٌ، ڈاکٹر علامہ تشکیل جدیدالہمیات اسلامیہ مترجم: سیدنذیرینیازی (لا ہور: بزم اقبال، بن، جنوری ۲۰۱۰ء) ص۲۸۳ وحیدالدین، سید، فلسفه اقبال خطبات کی روشنی میں (لا ہور: نذیر سنز پیلشرز، بن ۱۹۸۹ء) ص۱۱۹

۵۵ محمدا قبالٌ، جاويد نامه، مشموله: كليات ا قبال فارسي ، ص ١٩/٢٠

# ''مثنوی پس چه باید کرداے اقوام شرق' کے عنوانات' سیاسات حاضرہ''اور ''پس چه باید کرداے اقوام شرق' کے مطالب

مثنوی پس چہ باید کرد کی فصل 'سیاسات حاضرہ' میں چار بند ہیں۔ پہلے بند میں اقبالؒ نے موجودہ مغربی سیاست کی ماہیت اور کیفیت بیان کی اورعوام کواس سے اجتناب کی تلقین کی ہے۔

دوسر نے بند میں ہندی مسلمانوں کے سیاسی لیڈروں کی مذہبی اورا خلاقی حالت کا نقشہ کھینچا ہے۔

تیسر کے بند میں حضور نبی کریم علیقہ سے محبت کے نقاضے اور بینکتہ بیان کیا ہے کہ غلاموں کوسر کارابد قرار پر درود بھیجنے کا کوئی حق نہیں ہے۔

چوتھے بند میں مسلمانانِ ہند کی حالتِ زار کی طرف اشارہ کیا ہے اوراس حقیقت کو واضح کیا ہے کہ غلام قوم کے افراد،خواہ حافظ قر آن کیوں نہ ہوں ،لذتِ ایمان سے محروم رہتے ہیں۔(1)

### مغربی سیاست کی ماہیت و کیفیت

علامها قبال نے سیاسیات ِ حاضرہ (مغربی سیاست ) کی حیار بڑی خرابیاں بیان کی ہیں:

۔ مغربی سیاست انسان کُش اوراندھی سیاست ہے۔ یہ بنی آ دم کے لیے رحمت کے بجائے زحمت ہے۔ بیانسانوں کوانسانوں کا غلام بناتی اور غلام بناتی اور غلامی کی زنجیروں کواور مضبوط کرتی ہے۔

می کند بندِ غلاماں سخت تر گریّت می خواند او را بے بھر الحذر از حرفِ پہلو دار او الحذر از حرفِ پہلو دار او چیثم ہا از سرمہ اش بے نور تر بندہ مجبور از و مجبور تر! (۲) ترجمہ:۔

- ا۔ بیفلاموں کی غلامی کوزیادہ مضبوط کردیتی ہے۔بھیرت سے محروم لوگ اسے حریت (آزادی) کا نام دیتے ہیں۔
  - ۲۔ اس کی گرم جوثی اور محبت بیبنی گفتگو سے اللہ تعالیٰ بچائے۔اس کی پہلودار باتوں سے خداکی بناہ۔
  - سر اس کے سرمے سے آئکھوں کا نور مزید کم ہوجا تا ہے۔ مجبورانسان اس سے زیادہ مجبور ہوجا تا ہے۔
- ۲۔ مغربی نظامِ جمہوریت، دراصل ملوکیت ہی ہے۔ اربابِ سیاست نے ملوکیت کے چہرے پرجمہوریت کی نقاب ڈال دی ہے ۔
  - ہے وہی سازِ کہن مغرب کا جمہوری نظام جس کے پردول میں نہیں غیراز نوائے قیصری (۳)
  - ہم نے خود شاہی کو پہنایا ہے جمہوری لباس جب ذرا آ دم ہوا ہے خود شاس و خود نگر (۴)
  - گرمی بنگامهٔ جمهور دید پرده بر روے ملوکیت کشیر (۵)

اس نے عوام کی شدید خالفت اور مزاحمت دیکھی تو ملوکیت (بادشاہت) کے چبرے پر (جمہوریت کا) پر دہ ڈال دیا۔

س۔ مغربی سیاست مکروفریب اورسیاسی ہتھانڈوں سے آراستہ ہے۔لیگ آف نیشنز (جمعیتِ اقوام) اور یواین او (اقوام متحدہ) کے ادارے انہوں نے دنیا کودھوکا دینے کے لیے ہی قائم کئے تھے۔ بیر کمزورا قوام کو تحفظ ،سلامتی اور روز گار کی فراہمی کا دھوکا دے کر

انہیں اپناغلام بنالیتے ہیں۔ان کی گفتگو مسحور کن اور غارت گرعقل وایمان ہے ہے

گفت با مرغِ قفس ''اے درد مند آشیاں در خانہ صیاد بند  $\pi$  آشیاں در خانہ صیاد بند  $\pi$  کہ سازد آشیاں در دشت و مُرغ او نباشد ایمن از شاہین و پُرغ'' از فسونش مُرغِ زیرک دانہ مست نالہ ہا اندر گلوے خود شکست (۱) ترجمہ:۔

ا۔ بیان مگروفریب کے شکار مرغ (پرندے) سے کہتا ہے،''اے در دمند تو اپنا گھونسلہ شکاری کے گھر میں بنا

۲۔ جوکوئی اپنا گھونسلہ جنگل اورسبز ہ زار میں بنا تاہے، وہ شاہین اورشکرے سے محفوظ نہیں رہتا۔''

س۔ اس کے جادو ( مکر وفریب ) کی بدولت مجھدار پرندہ بھی محض اپنے کھانے کی فکر میں (قید ہو گیا) ہے اوراس نے شکوہ وشکایت کرنا چھوڑ دیا ہے۔

۲۔ اس سیاست کی فضامیں کوئی انسان اپنی رائے کا اظہار نہیں کرسکتا

در فضایش بال و پر نتوان کشود باکلیدش پیج در خانهٔ صیاد بند (۷) ترجمه: اس کی فضامین بال و پر کھولے نہیں جاسکتے ۔ اس کی کنجی (چابی) سے کوئی بھی دروازہ نہیں کھولا حاسکتا۔

اس بند کے آخر میں علامہ تاکید کرتے ہیں کہ اے مخاطب! اپنی خودی کی حفاظت کران کے مکر وفریب سے نے اور سچائی کاعلم بلند کر ۔ پیشنِ فرعوناں بگو حرفِ کلیم تا کند ضربِ تو دریا را دو نیم (۹) ترجمہ:۔ فرعونوں (ظالم حکمرانوں) کے سامنے حضرت موسی کی سنت کے مطابق حق بات کروتا کہ تمہاری ضرب دریا کو دو کھڑے کردے۔

دوسرے بند میں علامہ اقبال ہیان کرتے ہیں کہ سلمانوں کے رہنما ہے دین ، تن پرست ، طالبِ جاہ اور کم نگاہ ہیں۔ وہ اپنے ذاتی مفادات کی خاطر انگریزوں کے غلام بن گئے ہیں۔ ان کے طرزِ عمل سے ملتِ اسلامیہ ذکیل ہوگئ ہے۔ ان لوگوں کی پیروی میں سراسر نقصان ہے۔ ان پر بھروسہ نہ کرو۔ اپنی خودی بیدار کرو۔ خودی سے غافل ہونے کی وجہ سے تم پر غیر ملکی حکمر ان اور بے دین ، بے غیرت سیاستدان مسلط ہوگئے ہیں۔ اللہ تعالیٰ سے اپنار ابطہ صفبوط کرو۔ اپنی خودی مشحکم کرواور غلامی کی زنجیریں توڑدو

زیستن تاکے بہ بحر اندر چو خس سخت شو چوں کوہ از ضبطِ نفس (۹) ترجمہ: ۔ توکب تک سمندر کے اندر تنکے کی طرح رہے گا۔ ضبط نفس سے پہاڑ کی طرح سخت اور مضبوط ہوجا۔

تیسر سے بند میں اقبال ؒ نے اپنے نام کے پر دے میں مسلمانوں پر تعریض کی ہے کہ جب وہ حضور نبی کریم علیات سے محبت اور تعلق کے تقاضے نہیں نباہ رہے اور لا دینیت، بے عملی اور غفلت کا شکار ہیں تو پھر حضور نبی کریم علیات پر درود بھیجے ہوئے انہیں شرم آئی چاہیے۔

تا نداری از محمد و بو از درودِ خود میالا نامِ او (۱۰)

ترجمہ:۔ جب تک تو حضرت محمد علیات کے اسوہ حسنہ کو نہیں اپنائے گا تب تک اپنے درود سے آپ گے مقدس نام کو آلود نہ کر۔

چوتھے ہند میں علامہ اقبالؒ نے فرمایا ہے کہ غلام ، دولتِ ایمان ہے محروم ہوتا ہے۔اس کی عبادات بھی محض رسی ہوتی ہیں۔وہ ذہنی ، فکری اور عملی طور پرغلام ہوتا ہے۔مومن میں شانِ جلال اور جمال دونوں جلوہ گر ہوتی ہیں۔ چونکہ ہم غلام ہیں ،اس لیے نہ ہم میں شانِ جلال ہے اور نہ ہی شانِ جمال ہے ہے از قیام بے حضورِ من میرس از ہجودِ بے سرور من میرس جلوہ حق گرچہ باشد کیک نفس قسمتِ مردانِ آزاد است و بس مردے آزادے چو آید در ہجود در طوائش گرم رو چرخِ کبود ما غلاماں از جالش بے خبر از جمالِ لازوائش بے خبر از خالے لازوائش بے خبر از غلامے لذت ِ ایماں مجو گرچہ باشد حافظِ قرآں مجو (۱۱) ترجمہ:۔

- ا۔ میری بے حضور نماز کے بارے میں مت پوچھ۔میرے بے سرور سجدے کے بارے میں (بھی) نہ بوچھ۔
- ۲۔ ذات باری تعالیٰ کا جلوہ اگر چہ لمحہ بھر کے لیے نصیب ہوتا ہے۔ تا ہم بیصرف اور صرف آزاد بندوں کو نصیب ہوتا ہے۔ نصیب ہوتا ہے۔
- س۔ جب (ماسوااللہ سے) آزاد بندہ سربیحو دہوتا ہے تو نیلا آسان اس کے طواف میں سرگرم ہوجاتا ہے۔
- سم۔ ہم غلامانہ فکر وعمل کے حامل لوگ اس کے جلال سے بے خبر ہیں۔اس کے لازوال جمال سے لاعلم میں۔
  - ۔۔ ۵۔ کسی غلام میں لذتِ ایمان تلاش نہ کرو۔اگر چہوہ حافظِ قر آن ہو پھر بھی تلاش نہ کرو۔

فصل سيزدهم

### يس چه بايد كردا اقوام شرق

اس فصل میں اس سوال کا جواب ہے جس کے لیے انہوں نے بیٹنوی کا بھی ہے۔ اس فصل میں چھر بندیں۔

جیسا کہ عنوان سے ظاہر ہے علامہ اقبال اقوام مشرق کے مصائب کاحل تجویز کرنے کے لیے سوال قائم کرتے ہیں کہ اقوام مشرق کو کیا کرنا چاہیے؟

اس سوال کا جواب دیے سے پہلے وہ پورپ کی موجودہ حالت بیان کرتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ نوعِ انسان فرنگیوں کے ہاتھوں سخت فریاد کررہی ہے۔ پورپ اپنی تلوار (لا دینیت و وطدیت کے نظریات کے اطلاق سے ) سے خود ہی گھائل ہو چکا ہے۔ اس نے دنیا میں رسم لادینی کی بنیادر کھدی ہے۔ پورپی نظام سیاست بظاہرامن کا پیامبر گر بباطن فتندانگیز اور غارت گرہے۔ نوعِ انسانی کی ساری مشکلات کی وجہ یہی ہے۔ اس کی نگاہ میں آ دمی محض یانی ومٹی کا مجموعہ ہے اور زندگی بے مقصد ہے ہے۔

آدمیت زار نالید از فرنگ زندگی بنگامه برچید از فرنگ بورپ از فرنگ بنگامه برچید از فرنگ بهاد یورپ از شمشیر خود کیمل فقاد زیرِ گردول رسم لادینی نهاد گرگ اندر کمینِ برهٔ مرکاتِ حضرتِ انسال از و است آدمیت را غم پنهال از و ست در نگامش آدمی آب و گل است کاروانِ زندگی بے منزل است (۱۲) ترجمد:

- ا۔ انسان فرنگیوں (کے ظلم و جبراوراستحصال کی وجہ سے ان ) سے بہت ناراض ہیں۔فرنگیوں کی وجہ سے انسان کی طرح کے فتنوں کا شکار ہُواہے۔
  - ۲۔ پورپ اپنی ہی تلوار کے وارسے گھائل ہو گیا ہے۔اس نے دنیا میں لادینیت کی بنیا در کھ دی ہے۔

۔ س<sub>ک</sub> وہ میمنے کی کھال میں چُھیاہُوااییا بھیڑیا ہے جو ہروقت میمنے کی گھات میں ہے۔

۴- حضرت انسان کی مشکلات اس (پورپ) کی وجہ سے ہیں۔ آ دمیت کا چھیا ہُو اغم اس کی وجہ سے ہے۔

۵۔ اس کی نگاہ میں آ دمی یانی اور مٹی سے بناہُوا پیکر ہے۔ زندگی کے قافلے کی کوئی منزل نہیں ہے۔

یورپ سیکولرازم کا شکار ہوگیا ہے۔اس نے ذاتی اغراض ومقاصد کی خاطر مذہبی واخلاقی اصول نظر انداز کردیے اور حصولِ مقاصد کے لیے ہرممکن کوشش خواہ وہ جائز ہو یا ناجائز، روارکھی۔اس کی نظر میں انسان کی کوئی قدر وقیمت نہیں ہے۔ان کی ملوکیت وجمہوریت، چنگیزی ہیں، ہوس کے پھندے ہیں ہے

جلاِلِ پادشاہی ہو کہ جمہوری تماشا ہو 'جداہودیں سیاست سے تورہ جاتی ہے چنگیزی! (۱۳)

ہوئی دین و ملت میں جس دم جدائی ہوس کی امیری، ہوس کی وزیری! (۱۴)

دوسرے بندمیں علامدا قبال ؓ نے واضح فر مایا ہے کہ اہلِ مغرب اور اہلِ اسلام کے نظریۂ حیات میں فرق ہے۔ اہلِ مغرب خدااوروحی کے منکر ہیں۔ وہ قوت کی بالا دسی اور من چاہے استعال کے قائل ہیں۔ ان کے پاس خیروشر کا کوئی معیار نہیں ہے۔ ان کے دل پھر سے بھی زیادہ سخت ہیں ہے

اشا خاک ما را کیمیاست آه! در افرنگ تاثیرش حداست چشم او بے نم، دلِ او سنگ وخشت عقل و فکرش بے عیارِ خوب و زشت جبرئیل از طحبتش ابلیس گشت جبرئیل از طحبتش علم ازو رسواست اندر شهر و دشت در ہلاکِ نوعِ انسال سخت کوش دانشِ افرنگیاں تیغے بدوش در نسازد مستی علم و ہنر باخسال اندر جهانِ خير و شر آه از انديشهٔ لادينِ او آه از افرنگ و از آئین او علم حق را ساحری آموختند ساحری نے، کافری آموختند! تغ را از پنجهٔ رمزن بگیر (۱۵) ہر طرف صد فتنہ می آرد نفیر

- ا۔ اشیاء کاعلم ہماری خاک کے لیے اکسیر ہے۔افسوس! بورپ میں اس کی تا تیر مختلف انداز سے ظاہر ہوئی۔
- ۲۔ اس کی عقل اور فکرنے نیکی اور بدی میں فرق کرنا چھوڑ دیا۔ اس کی آئکھ بے نم ہے اور اس کا دل پھر اور اینٹ کی طرح سخت ہو گیا ہے۔
- س۔ اس کی وجہ سے علم آبادی اور ویرانے میں رسوا ہو گیا ہے۔اس کی صحبت کی بدولت نیک لوگ بھی برے انسان بن گئے ہیں۔
- م۔ اہلِ مغرب کی عقل کندھے برتلوارر کھ ہوئے ہیں اور بنی نوع انسان کی ہلاکت کے لیے کمر بستہ ہے۔
  - ۵۔ خیراورشرکی دنیا میں علم وہنر کی دولت گھٹیالوگوں کے لیے فائدہ مندنہیں۔
  - ۲۔ افسوس اہلِ مغرب اوران کے آئین پر۔افسوس اس کے لادین فکریر۔
  - ے۔ انہوں نے علم حق کو بھی جادو بنادیا، جادو بھی نہیں بلکہ اس علم کو کفر کے لیے استعمال کیا ہے۔
- ۸۔ اس نے ہر طرف مینئلڑوں فتنے کھڑے کردیے ہیں۔اس رہزن کے ہاتھوں سے تلوار چھین لینی چاہیے۔ علامہ اقبالؓ فرماتے ہیں کہ کا ئنات کی اصل مادہ نہیں بلکہ روح ہے۔

اللَّهُ نُورُ السَّمُواتِ وَالْاَرُضِ ( ٢٣ - ٣٥)

الله نورہے آسانوں اورز مین (ساری کا ئنات) کا۔

کائنات کی حقیقت کا مشاہدہ نورِحق ہے ہی ہوسکتا ہے۔اللہ تعالی نے بیکا ئنات اورانسان ایک خاص مقصد کے تحت پیدا فرمائے ہیں۔وہ خاص مقصد سے کہ کا ئنات کی بناوٹ میں ہیں۔وہ خاص مقصد بہے کہ انسان تمام معاملات زندگی میں حق شناس اور حقیقت پرست بن جاؤگے، تمہیں حرّیت فکر ومل حاصل ہوجائے گی۔اس کے لیے درج ذیل حکم ربی کے تحت غور وفکر کرو، حق شناس اور حقیقت پرست بن جاؤگے، تمہیں حرّیت فکر ومل حاصل ہوجائے گی۔اس کے لیے درج ذیل حکم ربی کے تحت غور وفکر کہا کرو!

مندرجہ بالا آیات میں مشاہدہ کا ئنات سے اسرارِ ورموزِ کا ئنات جانے کا تھم دیا گیا ہے۔افسوس اہلِ مغرب نے بیہ حکمت حاصل کی مخرجق پرست اور حق شناس بننے کے بجائے اپنے علم وحکمت کوابلیسی مقاصد کے لیے استعمال کیا۔علامہ اقبال اس کی وجہ بیان کرتے ہیں کے عقل دل کے حکم کے اندرر ہے تو وہ خدائی قوت ہے ماگر دل سے آزاد ہوجائے تو شیطانی قوت ہے ہے

عقل اندر حکم دل بردانی است چوں ز دل آزاد شر شیطانی است (۱۲) ترجمہ:۔ عقل اگر دل کی تابع ہے تو پی خدائی طاقت ہے۔اگر بیدل سے آزاد ہوجائے تو شیطانی قوت بن جاتی ہے۔

علامه اقبال اقوامِ شرق کودوتِ فکرومل دیتے ہیں۔ انہیں تہذیب مغرب کا مقابلہ کرنے اور بنی آدم کی قیادت کا درس دیتے ہیں ہے اے کہ جال را باز می دانی زتن سحرِ ایں تہذیب لا دینے شکن روحِ شرق اندر تنش باید دمید تا گردد قفلِ معنی را کلید (۱۷) ترجمہ:۔

ا۔ توروح کوجسم سے الگ مجھتا ہے۔اس لادین تہذیب کا جادوختم کردو۔

۲۔ اس کے بدن میں مشرقی روح کیمو کئی چاہیے تا کہ وہ حقیقت کے ففل کی چابی بن جائے۔

اس تیسر بند میں علامہ اقبال ؓ نے یورپ کے طرز فکر اور طرز عمل کواٹلی کی مثال سے واضح کیا ہے۔ اکتوبر ۱۹۳۵ء کواٹلی نے بلاوجہ حبشہ پر جملہ کر دیا اور اس پر قبضہ کر کے اسے اپنا ایک صوبہ بنالیا۔ لیگ آف نیشنز نے بہت احتجاج کیا مگر مسولینی پر اس کا کوئی اثر نہیں ہوا کیونکہ احتجاج کرنے والے ممالک برطانیہ اور فر انس اس سے پہلے ہندوستان اور الجیریا میں اس سے زیادہ ظلم وستم ڈھا بچکے تھے۔ علامہ اقبال ؓ اس سیاسی تناظر میں بیواضح کرنا چاہتے ہیں کہ اقوام بورپ خدا اور آخرت دونوں کی منکر ہیں۔ اس لیے ان میں اور بھیڑیوں میں طرزِ فکر اور اور طرز عمل کے اعتبار سے کوئی فرق نہیں ہے۔ یہ کمز ورقوموں کوغلام بنانا اور بے گناہ انسانوں کوئل کرنا جائز سمجھتے ہیں۔ جنیوا کی مجلس اقوام کفن چوروں کی مجلس ہے۔ یہ لوگ با تیں تہذیب و تمدن اور اصلاح کی کرتے ہیں مگر در حقیقت اپنے بے جا، ذاتی اغراض و مقاصد کی خطر انہوں نے ساری دنیا کو تہ و بالاکر دیا اور سارے زمانے کوفتنوں میں مبتلا کر دیا ہے۔ (۱۸)

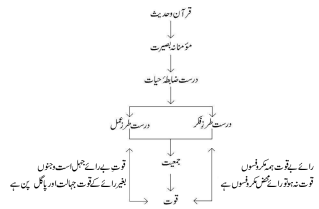
زندگانی بر زمان در کش مکش عبرت آموز است احوالِ حبش شرع یورپ بے نزاغِ قبل و قال برّه را کرد است بر گرگان حلال نقشِ نو اندر جہان باید نہاد از کفن دزدان چه امید کشاد؟ کلتہ ہا کو می نه گنجد در خن کیے جہان آشوب و کیے گیتی فتن (۱۹) ترجمہ:۔

ا۔ زندگی ہر گھڑی کش مکش میں ہے۔ حبشہ میں جو کچھ پیش آیا۔ عبرت آ موز ہے۔

س۔ دنیامیں نیا قانون جاری کرناچاہیے کیونکہ کفن چوروں سے بہتری کی کیا اُمید کی جاسکتی ہے۔

سم۔ (پورپ کی غارت گرتہذیب کے بارے میں) بہت سے اسرار ورموز ہیں جوالفاظ میں بیان نہیں ہو سکتے۔ یہ دکھوں اور فتنوں برمنی ایک جہان ہے۔

چوتے بند میں علامہ اقبال اُقوام مشرق کو تلقین کرتے ہیں کہ عصرِ حاضر میں تہہارے تمام مسائل کی وجہ ایمانی اورفکری وعملی کمزوریاں ہیں۔ کمزوراتوام، طاقتوراقوام کوظلم و جراور جفاکی دعوت دیتی ہیں۔ سب سے پہلے تہہیں چاہیے کہ اسلامی ضابط کو گرومل سے نو بِصیرت حاصل کرو۔ اپنی صلاحیتوں پراعتماد کرو۔ یورپ کی برتری کے دعویٰ کومتر دکرو۔ باہمی اتفاق واتحاد سے جمعیت حاصل کرو۔ جمعیت سے قوت حاصل ہوگی۔ مومنانہ نو بِصیرت سے اس قوت کو اپنے تحفظ ،سلامتی ، بقااور ترقی وفلاح کے لیے استعمال کرو۔ جمعیت طابط کو مفایط کم ملکم کو منانہ ہوگرکوئی جمعی پروگرام یا ضابطہ نہ ہوتو وہ قوت بنی آدمی ہے تن میں ہرگز مفید منیں ہوسکتی۔ اس لیے فکری عملی دونوں سطحوں پرمومنانہ بصیرت سے کام لے کربنی نوع انسان کے لیے ہدایت اور سلامتی کے علم ہردار بن جاؤ۔



علامها قبال نے مندرجہ بالا ضابط و فکرومل کواس طرح سے بیان فرمایا ہے ۔

اے اسیر رنگ پاک از رنگ شو مومنِ خود، کافرِ افرنگ شو رشت ست آبردئے خاورال در دست ست این کہن اقوام را شیرازہ بند رایت صدق و صفا را کن بلند الل حق را زندگی از قوت است قوت ہم ملّت از جمعیت است رائے جہل است و جنوں (۲۰) ترجمہ:۔

- ا۔ اے رنگ ونسل کے اسیرانسان تورنگ ونسل کے اس تعصب سے آزاد ہو جا۔ اپنے دین کونکر وعمل سے اپنالواور یورپ کی تہذیب اور خرابیوں کو چھٹلا دو۔
- ۲۔ گفع اور نقصان کامعاملہ تیرے ہاتھ میں ہے۔مشرق کی آبرو (عزت، ترقی اور عروج) تیرے ہاتھ میں ہے۔
  - ۳- ان برانی اقوام کواکٹھا کرواورصد ق وصفاً کاعلم (جھنڈا) بلند کرو۔
- سم۔ اہلِ حق کی زندگی کا دارومدار توت پر ہے۔ ہرملت ( قوم ) کی قوت اس کے باہمی اتحاداورنظم وضبط میں ہے۔
  - ۵۔ قوت نہ ہوتورائے محض مکر وفسوں ہے۔ بغیررائے کے قوت جہالت اوریا گل بن ہے۔

پانچویں بند میں اقبال نے ایشیا کی عظمت کوا جا گر کیا ہے۔ ایشیا کی باتوں کے لحاظ سے ساری دنیا پرفضیلت رکھتا ہے۔ یہ شروع ہی سے عشق اور عقل کا گہوارہ رہا ہے۔ یہ تہذیب و تدن اور علوم وفنون کا مرکز رہا ہے۔ ایشیا نے اہل دنیا کوفلسفہ، مابعد الطبیعات اور دیگر علوم وفنون سے آگاہ کیا۔ دنیا کے تمام شہور مذا ہب اسلام، یہودیت، عیسائیت، ہندودھرم ، جین دھرم ، بدھدھرم اور مجوسیت اس براعظم میں پیدا ہوئے۔ تمام انہیاءاور ہزاروں اولیاءاس براعظم کی خاک سے اُسٹے۔ تمام دنیا کو محبت کا پیغام اسی سرز مین سے ملا۔ ایشیائی اقوام کوچا ہے کہ وہ یورپ کی غیر واقعی عظمت کا خیال اپنے دل سے زکال دیں۔ جمعیت اقوام مشرق قائم کریں اور اقوام مغرب کے شیاطین کے تسلط سے خودکو آزاد کر الیس

سوز و ساز و درد و داغ از آسیاست آنم شراب و نهم ایاغ از آسیاست عشق را ما دلبری آموختیم شیوهٔ آدم گری آموختیم بهم بهنر بهم دین ز خاکِ خاور است رهکِ گردون خاکِ پاک خاور است ای ایک به این دولتِ تهذیب و دین آل ید بینها بر آر از آسین خیز و از کارِ اُمم بکثا گره نشهٔ افرنگ را از سربنه نشهٔ افرنگ را از دست ابرمن (۱۲) ترجمه:-

- ا۔ سوز وساز اور در دوداغ ایشیا سے ہے۔شراب بھی ان (اہلِ ایشیا) کی ہے اور پیالہ بھی ان کا ہے (تمام انبیاء ایشیا میں ہی پیغام ہدایت لے کرآئے )۔
- ۲۔ ہم (ایشیاوالوں) نے عشق کودلبری سکھائی ہے۔ آدم گری (شخصیت سازی) کا طریقہ بھی ہم ہی نے سکھایا ہے۔
- س۔ ہنروفن اور دین اس سرز مین (ایشیا) سے پیدا ہوئے۔مشرق کی یاک مٹی پرآسان بھی رشک کرتا ہے۔
- ۳- (اے ایشیا) تو تہذیب اور دین کی دولت کا مین ہے۔ پھروہی پد بیضا پنی آسٹین سے باہر نکال (اپنی ضداداد صلاحیتوں سے کام لے کر دینی و دنیاوی علوم میں اہلِ دنیا کی قیادت کا حق ادا کرو۔)
  - ۵۔ اُٹھواور توموں کےمعاملات سلجھاؤ ،مغرب کانشہ (جادو بھر) سرسے اتار پھینکو۔
  - ۲۔ اقوام مشرق میں اتحاد پیدا کرو۔اپنے آپ کواہرمن (شیطان) کے پنجے سے چھڑالو۔

چھٹے بند میں علامہ اقبال اُقوامِ مشرق کو اقوامِ مغرب کے مکر وفریب سے آگاہ کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ مغربی جمہوریت ملوکیت کی ہی تبدیل شدہ صورت ہے۔ مغربی جمہوری نظام ،سر ماید دارطبقہ کے مفادات اور اغراض ومقاصد کے حصول کا مکر وفریب پر بہنی نظام ہے۔ یہ اُن کیٹر وں جیسے ہیں جو پہلے تو کسی گھر کولوٹتے اور تباہ و ہر بادکرتے ہیں۔ پھر گھر والوں کو دھوکا دینے کے لیے ،انسانی ہمدردی کے ناطے مددو تعاون کی بیش کشرتے ہیں۔ اس مددوتعاون کی آڑ میں بیانہیں ہمیشہ کے لیے اپنا آلہ کا راور غلام بنالیتے ہیں ہے

دانی از افرنگ و ازکارِ فرنگ تا کجا در قیدِ رُبّارِ فرنگ؟
ز خم ازو نشتر ازو، سوزن ازو ما و جوے خون و امیدِ رفو!
خود بدانی بادشاہی قاہری است قاہری در عصرِ ما سوداگری است
تختهٔ دکاّل شریکِ تخت و تاج از تجارت نفع و از شاہی خراج (۲۲)

ا۔ توفرنگیوں کو بھی جانتا ہے اوران کے کام کو بھی ۔ تو کب تک فرنگیوں کی قید میں رہے گا؟

۲۔ زخم لگانے والا بھی وہ ( یورپ ) ہے۔ نشر بھی اُس کا اور سوئی بھی اُس کی ہے۔ اِدھرہم ہیں اورخون کی ندی ہے اوراُسی (اپنے میشن ) سے ہی زخم سلنے کی اُمیدلگائے ہوئے ہیں۔

س۔ توخود سجھتا ہے کہ بادشاہی ظلم وستم کا نام ہے اور بیٹلم وستم ہمارے دور میں ( مکر وفریب پرمبنی سیاست اور ) تجارت کی شکل میں ہور ہاہے۔

سم۔ آج کل تجارت بھی بادشاہت کی طرح غارت گرانسانیت ہے۔ تجارت سے بے جانفع کی صورت میں اور بادشاہت سے خراج کی صورت میں لوٹ مار کی جارہی ہے۔

بہتریبی ہے کہ اقوامِ مشرق ان سے لین دین میں مختاط رہیں۔ان سے مد دو تعاون حاصل نہ کریں۔ان سے قرض نہ لیں۔اپنے محدود وسائل پر ہی انحصار کریں۔ان کی ظاہری چک دمک، آن بان میٹھی باتوں مصلحانہ پروگراموں کے دھوکے میں نہ آئیں۔خودسائنس اور ٹیکنالوجی کے شعبہ جات میں ترقی کریں۔اینے خام مال سے خوداشیا تیار کریں۔اینے وسائل اوراپنی صلاحیتوں پر انحصار کریں \_

آنچه از خاکِ تو رست اے مردِ حُر آں فروش و آل بپوش و آل بخور آل کو بینال که خود را دیدہ اند خود گلیم خوایش را بافیدہ اند اے ز کارِ عصرِ حاضر بے خبر چرب دستیہاے بورپ را نگر قالی از ابریشم تو ساختند (۲۳) ترجمہازمیال عبدالرشید:

ا۔ اےمردرُ جو کچھ تیری سرزمین سے پیدا ہوتا ہے اسے کھا، اسے پہن اور اسے فروخت کر۔

۲۔ وہ مجھ دارلوگ جوایے آپ کو پیچانتے ہیں وہ اپنی گورڑی کوخور بنتے ہیں۔

س۔ توجواس دور کے طور طریقوں سے بے خبر ہے پورے کی کاریگر یوں کو سمجھ۔

آخری دواشعار میں علامہ اقبالؓ مغربی تہذیب وتدن ،مغربی نظامِ جمہوریت ،مغربی افکار ونظریات اور مکا کدومفاسد سے متاثرہ اقوام شرق پرافسوں کرتے ہوئے کہتے ہیں \_\_

گوہر خود را ز غوّاصال خرید! (۲۵)

رنگ و آب او ترا از حا برد

تر جمہ از ڈاکٹر خواجہ حمیدیز دانی: ا۔ تیری آئکھیں اس کے ظاہر سے دھوکا کھارہی ہیں۔اس کی ظاہری چمک دمک تجھے دھوکا دے رہی ہے۔

۲۔ افسوں ہے اس سمندر پرجس کی موج تڑ ہے ہے بہرہ رہی۔اس نے اپناہی موتی غوطے خور سے خرید لیا۔

مطلب بیہ ہے کہ خود مشرق ہر طرح کی اشیاء سے بھرا پڑا ہے۔ کون تی چیز ہے جواس میں نہیں ہے کیکن افسوں کہ ہم نے اس شمن میں خود کو یورپ کا محتاج بنالیا۔وہ یورپ جو بھی جہالت کی تاریکیوں میں ڈوبا ہوا تھا۔اور جس نے ہمارے ہی علوم وفنون سے استفادہ کر کے خود کواس مقام پر پہنچایا۔(۲۲)

# حوالے/حواشی

۱۰ ۔ پوسف سلیم چشتی، پروفیسر، شرح مثنوی پس چه باید کر دمع مسافر (لا مور بعشرت پبلشنگ باؤس، بن، اکتوبر۱۹۸۲ء) ص۵۳۸ ٠٠٠ محدا قبال، و اكثر علامه، پس چه بايد كردا اقوام شرق ، مشموله: كليات إقبال فارسي (لا مور: شيخ غلام على ايند سنز ، بارنم، ١٩٨٥ - ١٩٨٥) ٣٦/٨٣٢ تا ٣٢/٨٣٢ ٣٠ - محدا قبالٌ، وْاكْرُ علامه، با نگ درا، مشموله، كلياتِ اقبال اردو ( لا هور: شيخ غلام على ايندُ سنز ، بارنيجم، دسمبر ٢٠٠٥ -) ص٢٦١ م. محمدا قبالٌ، ارمغانِ عجاز اردو، مشموله: كلياتِ اقبال اردو، ص ١٢٩٩ / ٧ ۰۵۔ محمدا قبالؒ، پس چه باید....، ص ۳۵/۸۳۱ ۲۰ الضأش ۲۵/۸۳۱ ۷٠٥ اليناً المرام ۸۰ الضاً ص۲۸۳۲ وور الضاَّ الصاَّ الصاء ١١٥ ۱۰ الضاً م ۲۳ ۸۳۳ اا۔ ایضاً ص۸۳۳ ۲۷ ۱۱ ایضاً ص ۲۹/۸۳۹ ۱۳ محمدا قبال، بال جبريل، شموله کليات اقبال اردو، ١٣٣٧/ ٢٠٠٠ ۱۱۸/۴۱۰ محمدا قبالٌ، بال جبريل، ص١٨/٨١١ ۱۵۔ محمدا قبالؒ، پس چه باید....، ص ۴۸/۸۴۰ ۱۲ الضاً عن ۲۸/۸۴ کار الضاً ،ص ۱۸ ۲۸ ۱۸ ـ پوسف سليم چشتى ، شرح پس چه بايد کرد .....، ص ۵۸۲ تا ۵۸۲ ١٩\_ محمد اقبال، بس چه باید ..... من ۴٥/٨٨٠ تا ١٩٨٨٥٥ ۲۰ الضاً ص ۲۸ ۲۵ الم الضائص المممر ما المممر الم ۲۲ ایضاً ۱۹۸۸۲۸ ۲۳ الضاً بن ۸۲۸ ۲۸ ۲۲- عبدالرشید،میاں،تر جمه کلیات اقبال فارس (لا مور: شخ غلام علی ایند سنز باراول،۱۹۹۲ء)ص۹۱/۱۲۲۳

۲۷۔ حمیدین دانی، ڈاکٹر خواجہ، شرح مثنوی پس چه باید کردا ہاتوام شرق مع مسافر (لا مور: سنگ میل پبلی کیشنز، باراول،۲۰۰۴ء) ص۹۵ تا ۹۵

۲۵۔ محمدا قبال ، پس چه باید ....، ص۸۴۳ ۲۵

### خطبات قبال

#### خطبات ا قبال كاليس منظر:

ابن خلدون کی وفات (۱۴۰۲ء) سے لے کر (۱۸۳۰ء) تک عالم اسلام زوال کا شکار رہا۔اسی عرصے میں اہلِ مغرب نے اپنی کمزوریاں، خامیاں سمجھ کرانہیں دور کیا۔انہوں نے مادی ودنیوی لحاظ سے خوبتر قی کی اور انہیں مکمی، قومی اور بین الاقوامی سطوح پرشاندار کا میابیاں حاصل ہونے کئیں۔

اسى عرصے میں مسلمان لادینیت، بے مملی علم وعرفان سے عدم دلچیسی، باہمی عدم اتفاق، نفاق اور جھڑوں کا شکار ہوگئے۔انہوں نے مذہب، فلسفہ اور سائنس میں دلچیسی لینا چھوڑ دی۔انہوں نے مغربی نشاق ٹانیہ کی بالکل پرواہ نہ کی۔ نتیجہ بید نکلا کہ دنیا بھر میں ترقی یافتہ مغربی و پیر بیات میں میں دلیا ہے ماہ کہ اور میاسی لحاظ سے طاقتورا قوام نے غریب مما لک اور کمز ورا قوام کواپٹی بربریت کا شکار کرنا شروع کر دیا۔ اسلامی مما لک بھی اس بربریت کا شکار ہوئے اور بیسلسلہ ہنوز جاری ہے۔

انیسویں صدی کی ابتداء میں دنیائے اسلام میں کئی ایسے مفکرین انجرے جنہوں نے چاہا کہ اسلامی تہذیب کے علمی اور ثقافتی ورثے کی شکیلِ نو کے سامان کئے جائیں۔(1)

اٹھار ہویں صدی میں شاہ ولی اللہ دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے تجدید دین اوراحیائے دین کی کوشش کی۔ان کی صحت مندانہ فکر کے اثر ات مسلمان معاشرے نے بالعموم اور آنے والے مفکرین نے بالخصوص بڑی شدت سے محسوس اور قبول کئے۔انہوں نے ابنِ خلدون کے بعد صدیوں کے فاصلے سے خالص عمرانی انداز میں سوچا اور معاشرتی ذمہ داری یا معاشرتی تو ازن پرزور دیا۔ (۲)

شاہ ولی اللّٰد دہلویؓ کے بعدانیسویں صدی کے آخر میں سید جمال الدین افغانی ،سرسیدا حمد خاں ،علامہ رشید رضا ،فرید وجدی آفندی ، مفتی محمد عبد ۂ ، شیخ جو ہر طنطا وی وغیر ہ نے تجدید اسلام کی کوشش کی۔

جوتو میں بدلتے ہوئے دور کے نقاضے نہ مجھیں اور عصری نقاضے پورے نہ کریں وہ مٹ جاتی ہیں۔ سرسیداحمد خان دورِ جدید کے عصری نقاضوں سے آگاہ تھے۔ وہ عالم اسلام کے زوال کے اسباب سے بخو بی آگاہ تھے۔ ان میں سے ایک بڑاسبب قدامت پرتی تھا۔ سرسیداحمد خان نے مسلمانوں کی دینی ، دنیوی اور مادی وروحانی ترقی وفلاح کے لیے قدامت پرتی ختم کرنے پرزور دیا اور اسلام کوجدید رنگ میں پیش کرنے کی کوشش کی۔ اس کوشش میں انہیں کچھ کا میا بی بھی حاصل ہوئی۔

سرسیداحدخان کے بارے میں علامہ اقبال فرماتے ہیں:

''سرسیداحمدخان کا اثر بحیثیتِ مجموعی ہندوستان ہی تک محدود رہا۔ غالبًا بیعصرِ جدید کے پہلے مسلمان تھے جنہوں نے آنے والے دور کی جھلک دیکھی تھی اور پیمسوس کیا تھا کہ ایجابی علوم اس دور کی خصوصیت ہے۔ انہوں نے نیز روس میں مفتی عالم جان نے مسلمانوں کی پستی کا علاج جدید تعلیم کوفر اردیا۔ مگرسرسیداحمدخان کی حقیقی عظمت اس واقعہ پڑئی ہے کہ یہ پہلے ہندوستانی مسلمان ہیں جنہوں نے اسلام کوجدید رنگ میں پیش کرنے کی ضرورت محسوس کی اور اس کے لیے سرگرم عمل ہوگئے ۔ ہم ان کے مذہبی خیالات سے اختلاف کر سکتے ہیں۔ لیکن اس واقعہ سے انکارنہیں کیا جاسکتا کہ ان کی حساس روح نے سب سے پہلے عصرِ جدید کے خلاف روِ عمل کیا۔'' (۳)

سرسیداحمدخان کے بارے میں علامہ اقبال کی طرح حالی بھی حیاتِ جاوید میں بہت اچھے انداز سے رائے دیتے ہیں۔وہ لکھتے ہیں: ''سرسیدکوکسی پہلو سے بھی دیکھا جائے ،ایبامعلوم ہوتا ہے کہ ایک بڑا بھاری پھر تھا جواسلامی معاشرے کے ٹھہرے ہوئے پانی میں لڑھا دیا گیا اور اس نے جولہریں پیداکیس وہ آج تک برابرحرکت میں ہیں،خواہ وہ ہمیشہ اس سے میں نہوں جے سرسید پیندکرتے تھے۔''(م) عالم اسلام کے اتحاد اور احیائے دین کے لیے ،سید جمال الدین افغانی ''نے بھی گراں قدر خدمات سرانجام دیں۔ان کے بارے

میں علامہ اقبال رحمۃ اللّٰدعلیہ فرماتے ہیں:

علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ تاریخ اسلام، تاریخ عالم، عالمی سیاسیات ومعاشیات، مذہب، فلسفہ، سائنس اور عصری ثقافتوں کے بارے میں خصوصی فہم، تدبر وفراست کے مالک تھے۔علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ اس امرسے بخوبی آگاہ تھے کہ

ا۔ کسی بھی تہذیب کی فکری بنیاداس کے مخصوص فلسفہ حیات پر ہی استوار ہوا کرتی ہے۔

۔ اقوامِ عالم اپنے مخصوص فلیفے کے سہارے ارتقاء کی منزلیں نطے کرتی اور سیاسی ، ثقافتی ،عمرانی ،تعلیمی اور معاشی تقاضوں سے عہدہ برآ ہوتی ہیں۔

س۔ این مخصوص فلسفۂ حیات سے گریز کر کے ہر تہذیب پہلے زوال آمادہ اور فقہ رفتہ موت کا شکار ہوجاتی ہے۔

سم۔ تہذیبی زوال آمادگی کامرض اس وقت لاحق ہوتا ہے جب ان کا انداز فکر وعمل عصری تقاضوں کی پرواہ نہیں کرتا کسی تہذیب پربیتنے والا یہ لمحہ بہت نازک ہوتا ہے۔

۵۔ جس قوم کا پنے مذہب کی انقلاب آفرین تعلیم پریقین باقی ندر ہاہو، وہ عصرِ حاضر کے تقاضوں اور مستقبل کی ضرورتوں سے خوف ز دہ رہے گئی ہے ٹنچۂ خوداعتا دی اورعمل کی قوت کھودیتی ہے۔

علامها قبال رحمة الله عليه كے فكرى ارتقا كوپيش نظر ركھا جائے تو فكرِ اسلامى كى تشكيل جديد كافكرى، تاریخی وسیاسی پس منظرعین واضح ہو

جا تا ہے۔ علامہا قبال رحمۃ اللّہ علیہ نے ایک مٰہ ہی گھرانے میں جنم لیا تھا۔ان کے والدا کیک نہایت نیک اور قومی در در کھنے والے مسلمان تھے۔ خلیفہ عبدا ککیم کہتے ہیں کہا قبال کو یا کیز واسلامی تصوف کا ذوق باپ سے ورثے میں ملاتھا۔ (1)

ا قبال ٰرحمة الله عليه کی والده ماجده نے بھی نہایت الچھے طریقے سے ان کی تربیت کی تھی۔علامہ اقبال رحمۃ الله علیہ نہایت سوز و گداز سے اپنے والدین کاذکر کیا کرتے تھے اور اپنے جو ہر کمال کوان کا مرہونِ منت قر اردیتے تھے۔وہ آخری عمر میں کہا کرتے تھے:

'' میں نے اپنا نظریۂ حیات فلسفیانہ جبتو سے حاصل نہیں کیا، زندگی کے بارے میں ایک مخصوص زاویہ نگاہ ورثے میں مل گیا تھا۔ بعد میں، میں

نے عقل واستدلال کواس کے ثبوت میں صرف کیا ہے۔''(۷)

علامها قبال رحمة الله عليه كے والد ملك وقوم كى حالتِ زار سے پریشان تھے۔ وہ قومى در در كھتے تھے۔اس ليے وہ علامها قبال رحمة الله عليه كواسلام كى خدمت كى نصيحت كيا كرتے تھے۔ بقول خليفه عبدالحكيم ،اقبال فرمايا كرتے تھے:

''میرے والدنے مجھ سے مینوائش کی تھی اور مجھے نقیجت کی تھی کہائے کمال کواسلام کی خدمت میں صرف کرنا۔''(۸)

علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ کی تعلیم وتربیت میں قرآن مجید کی تعلیم ، نبی کریم علیکی سے محبت اور قوم کی خدمت کے جذبات کی نمو کا خصوصی خیال رکھا گیا تھا۔

نہ ہی تعلیم کے لیے اور قر آن نہی کے لیے عربی کی تعلیم ضروری تھی۔اد بی تعلیم کے لیے فارسی کی تعلیم لازم تھی۔اردو کی تعلیم کے بغیر دیگر تعلیمی تقاضے اور تعلیمی عمل کممل نہیں ہو سکتے تھے۔اس لیے ان تینوں زبانوں کی تعلیم پرخصوصی توجہ دی گئی۔ان زبانوں کی تعلیم کے شمن میں سید میرحسن نے خصوصی کر دارادا کیا۔اس عرصے میں علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ نے عربی، فارسی اوراردو کی تعلیم کے ساتھ ساتھ انگریزی

زبان میں بھی مہارت حاصل کی۔

عشقِ نبوی علیلیہ ملتِ اسلامید کی حالتِ زاراور حُب ملیؓ کے جذبات اقبال رحمۃ الله علیہ کو ہروقت بے تاب رکھتے تھے۔وہ جب ان باطنی کیفیات کے زیرا ثر شعر گوئی کرتے تو آئھوں ہے آنسورواں ہوجاتے تھے۔

ا۔ انیسویں صدی کے اواخر میں اقبال رحمۃ الله علیہ نے اسلام کومختلف خطرات سے دوحیار اورمسلمانوں کوتو ہمات میں گرفتاریایا۔

۲۔ مسلمانوں کی ملیّ زبوں حالی اس مقام تک گری ہوئی دیکھی کیکوئی محور دمرکز ایسانہ تھا جس پرعام مسلمان جمع ہوسکتے۔

سا۔ مغربی تعلیم اور تہذیب کے فروغ کی وجہ سے قدیم مشرقی تہذیب کی اقدار کومر دہ دیکھا۔

۴۔ مسلمانوں کواپی گزشتہ عظمت کا مدح خواہ ضرور پایالیکن اس پستی کے زمانے میں عظمتِ رفتہ کے حصول کے رموز سے اسے بے خبر دیکھا \_(9)

ا قبال رحمة الله عليه نے اپنے فکر وند بر ، کلام اور تحریروں سے احیائے ملت کا کام لینا شروع کر دیا۔ ۱۸۹۲ء میں انہوں نے انجمن تشمیری مسلماناں کے ایک جلسے میں اپنی نظم'' فلاح قوم'' پڑھی۔ (۱۰)

اس کے بعدانہوں نے انجمن خمایتِ اسلام کے جلسوں میں کئی ملی نظمیں پڑھیں۔ ۹ • 19ء میں ان کامضمون'' قومی زندگی'' شائع ہُوا۔اس مضمون کے مطالعے سے واضح ہوتا ہے کہ امتِ مسلمہ اور برصغیر کی سیاسی ، فرہبی تعلیمی اور تہذیبی فضا کے بارے میں اقبال رحمۃ اللّٰہ علیہ کا طرزِ فکر کیا ہے۔اس مضمون میں وہ مسلم قوم کے بارے میں کہتے ہیں:

'' یہ برقسمت قوم حکومت کھونیٹھی ہے، صنعت کھونیٹھی ہے، تجارت کھونیٹھی ہے، اب وقت کے نقاضوں سے غافل اور افلاس کی تیز تلوار سے مجروح ہوکر ایک بے معنی تو کل کا عصا ٹیکے کھڑی ہے اور باتیں تو خیر، ابھی تک ان کے نہ ہی نزاعوں کا ہی فیصلہ نہیں ہوا۔ آئے دن ایک نیا فرقہ پیدا ہوتا ہے، جواپے آپ کو جنت کا وارث سمجھ کر باقی تمام بی نوع انسان کوجہنم کا ایندھن قرار دیتا ہے۔ غرضیکہ ان فرقہ آرا کیوں نے خیرالام کی جمعیت کو اس بری طرح سے منتشر کردیا ہے کہ پیگا گئت کی کوئی صورت نظر نہیں آتی .....'(۱۱)

ا قبال رحمة الله عليه نے جہالت ،غفلت ، کا ہلی وستی اور فرقہ بندی کوملتِ اسلامیہ کی کمزوری کا باعث قرار دیا ہےاورا تحاد وریگا نگت کی اہمیت کی طرف توجہ دلائی ہے۔

مضمون ' قومی زندگی' میں اقبال نے اسلامی نشاۃ ثانیہ کے لیے دو چیزوں کو ضرور قرار دیا:

ا۔ اصلاح تدن

۲۔ تعلیم عام

مضمون'' فوی زندگی''کےمندرجات سے ظاہر ہوتا ہے کہ اقبال ارتقائے فکر کے اوائلی دورہی میں ملتِ اسلامیہ کے تنزل کے اسباب سے آگاہ تھے۔وہ اصلاحِ قوم کے لیے سلسل فکر وعمل میں مصروف تھے اور یہی افکار اور تاثر ات ان کامخصوص پیغام اورا متیازی خصوصیت بن گئے۔

علامها قبال رحمة الله عليه كي (٩٠٤ء) تك كهي كئ نظمون اورغز ليات كے موضوعات درج ذيل تھے:

۔ مناظرِ فطرت

۲۔ حسن عشق اور موت کے تصورات

س\_ حب الوطنی اور ہندی قومیت کا حساس

ه. هندومسلم يجهتي كاتصور

۵۔ ملک کے معاشرتی مسائل

ا قبال ستبر ۲۰۱۱ء سے جولائی ۱۹۰۸ء تک تین سال پورپ میں رہے۔اس عرصے میں انہوں نے درج ذیل تعلیمی کامیابیاں حاصل کیں اور تعلیمی خدمات بھی سرانجام دیں:

- ا۔ میون خوبینورسٹی میں انہوں نے اپنامقالہ "Development of Metaphysics in Persia" پیش کیا۔ زبانی امتحان میں کا میانی کے بعد انہیں نومبر کو 19ء میں بی ایچ ڈی کی ڈگری ملی۔
  - س- جرمنی سے واپس آ کرلندن میں بارایٹ لامکمل کیا۔
  - ٣- يو نيورشي کالج لندن ميں چند ماه مُعلِّم عربيٰ كے فرائض بھی انجام ديئے۔
- ۵۔ مغربی تہذیب ومعاشرت کا بغور مطالعہ کیا۔اس کی خرابیوں سے آگاہ ہو کر قیامِ یورپ کے دوران ہی مارچ کے ۱۹۰۰ میں الہامی پیش گوئیوں پرمشتمل درج ذیل غزل کھی۔

سُنا دیا گوشِ منتظر کو تجاز کی خامشی نے آخر نکل کے صحرا سے جس نے روما کی سلطنت کو الٹ دیا تھا دیا تھا دیا مخرب کے رہنے والو! خدا کی بہتی دکاں نہیں ہے! تہماری تہذیب اپنے ننجر سے آپ ہی خودکشی کرے گی سفینئہ برگ ِ گل بنا لے گا قافلہ مور ناتواں کا میں ظلمتِ شب میں لے کے نکلوں گا ہے درماندہ کارواں کو میں ظلمتِ شب میں لے کے نکلوں گا اپنے درماندہ کارواں کو

جو عہد صحرائیوں سے باندھا گیا تھا پھر استوار ہوگا سنا ہے یہ قدسیوں سے میں نے وہ شیر پھر ہوشیار ہوگا اکھرا جسے تم سمجھ رہے ہو وہ اب زرِ کم عیار ہوگا ! جو شاخِ نازک پہ آشیانہ بنے گا، ناپایدار ہوگا بزار موجوں کی ہو کشاکش، مگر یہ دریا سے پار ہوگا شرر فشاں ہوگا ہوگا میری، نفس مرا شعلہ بار ہوگا شرر فشاں ہوگا ہوگا (۱۲)

علامہ اقبال نے اس غزل میں مغربی تہذیب کی خرابیوں کے منطقی انجام کی نشاندہی کی اور اس عزم کا اظہار کیا کہ وہ امتِ مسلمہ کی نشاقہ ثانیہ ہے گئے اور اس غزل میں مغربی تہذیب وثقافت، مغربی نظام ریاست وسیاست، مغرب کے تصویر نشاقہ ثانیہ کے لیے بھر پورکوشش کریں گے اور اہل اسلام واہل دنیا کو مغربی تشافت اور نظامہ کی بیٹی گوئیاں حرف بوری ہو گئیں۔ (۱۳) قومیت اور نظریہ وطنیت مغربی نظام جمہوریت کی خرابیوں سے آگاہ کریں گے۔ علامہ کی بیٹی گوئیاں حرف بوری ہو گئیں۔ (۱۳) ۲۔ لندن قیام کے دوران علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ نے اسلامی ثقافت اور تاریخ پر لیکچروں کا ایک سلسلہ بھی شروع کیا تھا۔ اس ضمن میں وہ خود لکھتے ہیں:

''انگستان میں ، ممیں نے اسلامی تہذیب و تدن پر لیکچروں کا ایک سلسله شروع کیا ہے۔ایک لیکچر ہو چکا ہے۔ دوسرا''اسلامی تصوف' پر فروری کے تیسرے ہفتہ میں ہوگا۔ باقی لیکچروں کے معانی بیہوں گے:''مسلمانوں کا اثر تہذیب پورپ پر''''اسلامی جمہوریت''''اسلام اور عقلِ انسانی'' وغیرہ۔(۱۴)

لندن میں قیام کے دوران سلسلۂ تعلیم اورعلمی واد بی سرگرمیوں سے واضح ہوتا ہے کہاس دور میں علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ نے مشرق و مغرب کے افکار کا تحقیقی و تقیدی اور تقابلی جائزہ لینا شروع کر دیا تھا۔ مشرقی ومغربی تہذیب کے تقابل وموازنہ کے بعدوہ اس قابل ہوگئے تھے کہ وہ ان موضوعات پر جامع لیکچرز دینا شروع ہوگئے تھے۔ وہ اسلامی تصوف ، اسلامی تہذیب و ثقافت اور اسلامی جمہوریت کے موضوعات برخاطرخواہ گرفت حاصل کر چکے تھے۔

یورپ میں میکاولی کے نظریۂ وطنیت سے مادہ پرتی کوفروغ حاصل ہُوا۔انسانی تہذیب وتدن اور مادہ پرتی کے ضمن میں ڈارون کا نظریۂ ارتقاء،میکڈوگل کا نظریۂ جبلت اور فرائڈ کا نظریۂ لاشعوریا جنسیت نے لادینیت، مادیت اوراخلاقی بے راہروی کورواج دیا۔ لادینیت اور مادیت کی کو کھ سے وطنی قوم پرتی،کپیٹلزم،سوشلزم، فاشزم اوراستعاریت نے جنم لیا۔

قومی ریاستیں استعاری قوتیں بن گئیں اور کمزورا قوام پرچڑھ دوڑیں۔انہوں نے بیٹیوں ممالک پر قبضہ کرلیا۔استعار وسامراج کا شکار بننے والے بیشتر ممالک مسلمان تھے۔معاندانہ مسابقت اور رقابت کی بنا پر ، وطنی قومیت پر ،استعاری طاقتیں دوبارہ آپس میں ٹکرا گئیں۔ مختلف قوموں میں تقسیم کر دیا تھا۔ اقبال اینے قیام پورپ کے دوران ہی اہلِ پورپ کی اسلام دشنی ،ملوکا نداغراض ،ان کے نظریۂ وطنیت اور مغربی تہذیب کی خرابیوں سے آگاہ ہو چکے تھے۔ (۱۵)

ا قبال رحمة الله عليه نے اپنی نظم''وطنیت''(۱۹۱۰ء) میں مغربی تصورِ قومیت ( وطنی قومیت ) کے بارے میں اسلامی نقطهُ زگاہ اس طرح 🛚 ہے پیش کیا ہے

ان تازہ خداؤں میں بڑا سب سے وطن ہے جو پیرہن اس کا ہے وہ مذہب کا کفن ہے تنخیر ہے مقصودِ تجارت تو اس سے اقوام جہاں میں ہے رقابت تو اسی سے خالی ہے صداقت سے سیاست تو اس سے کمزور کا گھر ہوتا ہے غارت تو اسی سے اقوام میں مخلوق خدا بٹتی ہے اس سے قومیت اسلام کی جڑ کٹتی ہے اس سے (۱۲)

فرنگی نظریۂ وطنیت کی بدولت اسلامی مما لک میں عدم اتفاق اور انتشار پیدا ہو گیا۔ قبال نے اس امر حقیقت کا بول ذکر کیا ہے 📗 ٹکڑ ہے گلڑ ہے جس طرح سونے کوکر دیتا ہے گاز (۱۷) حکمت مغرب سے ملت کی بیہ کیفیت ہوئی

•191ء کے وسط میں اقبال رحمۃ الله علیہ نے اپنی ذاتی ڈائزی میں وطن برتی کے بارے میں لکھا:

''اسلام کاظہور بت برتی کے خلاف ایک احتجاج کی حیثیت رکھتا ہے۔ وطن برسی بھی بت برتی کی ایک نازک صورت ہے۔ مختلف قو موں کے وطنی تر انے میرے اس وعوے کا ثبوت ہیں کہ وطن پرستی ایک مادی شے کی پرستش سے عبارت ہے۔اسلام کسی صورت میں بت برستی کو گوارانہیں کرسکتا۔ بت بریتی کی تمام اقسام کےخلاف احتجاج کرنا ہماراا بدی نصب العین ہے۔اسلام جس چیز کومٹانے کے لیے آیا تھا، اسے مسلمانوں کی سیاسی تنظیم کابنیادی اصول قراز نہیں دیا جاسکتا۔ پنجبر اسلام (ﷺ) کااپنی جائے پیدائش مکہ ( مکرمہ) سے ہجرت فرما کر مدینے میں قیام اور وصال، غالبًا اسی حقیقت کی طرف ایک مخفی اشارہ ہے''۔(۱۸)

مجموی عالمی حالات،عالم اسلام اور برصغیر کےمسلمانوں کے زوال کےاسباب،مغربی تہذیب کی خامیوں،سائنسی ترقی کے فوائدو نقصانات اورمغر بی نظریهٔ وطنی قومیت کی خرابیوں سے آگاہ ہوکرعلامہ قبال رحمۃ الله علیہ نے عالم اسلام کے اتحاد اور اسلامی نشاۃ ثانیہ کے لیے مسلمانوں کو عصرِ حاضر کے تقاضوں اوران کی خامیوں ہے آگاہ کرنے کے لیے فیصلہ کیا کہ سب سے پہلے مسلمانانِ ہندکوان کے اخلاق وکر دار کی کمزوریوں ہے آگاہ کیا جائے۔ان کی کر دارسازی کی جائے اوران کا قومی شخص بحال کیا جائے۔اس مقصد کے لیےانہوں نے 'شکوه' اور'جواب شکوه' جیسی نظمین تخلیق کیں۔انہوں نےنظم' شکوہ' ااواء میں انجمن حمایت اسلام کےسالانہ اجلاس میں پڑھی، جہاں سننے والوں کی اکثریت عالم اسلام اورمسلمانوں کی حالت زاریراشکبارتھی۔'جوابشکوہ'۱۹۱۴ء میں کھھی گئی۔ان نظموں میں خودنگری کاسبق بھی ہے اور کاروان حیات میں اعتاد کی بحالی اور ترقی کا سنگ بنیاد بھی ہے۔ شکوہ میں علامہ اقبال رحمۃ الله علیہ کہتے ہیں

كون سى قوم فقط تيرى طلب گار ہوئى؟ اور تيرے ليے زحت كش يكار ہوئى؟ کس کی تکبیر سے دنیا تری بیدار ہوئی؟ منہ کے بل گر کے ھُو اللّٰہُ اُحَد کہتے تھے قبلہ رو ہو کے زمیں بوس ہوئی قوم حجاز نه کوئی بنده ریا اور نه کوئی بنده نواز

تیری سرکار میں پہنچے تو سبھی ایک ہُوئے! (١٩)

نہیں جس قوم کو بروائے نشین، تم ہو بیچ کھاتے ہیں جو اسلاف کے مدفن، تم ہو

کس کی شمشیر جهانگیر، جهاندار ہوئی؟ کس کی ہیت سے صنم سہمے ہوئے رہتے تھے آگیا عین لڑائی میں اگر وقت نماز ایک ہی صف میں کھڑ ہے ہو گئے محمود و اماز بندہ و صاحب و مختاج وغنی ایک ہُوئے!

'جواب شکوهٔ میں خدا کا فرمان سنایا کہ وہ صاحب صفات تمہارے آباد واجداد تھے تم کیا ہو؟ جن کو آتا نہیں دنیا میں کوئی فن، تم ہو بجلبال جس میں ہوں آ سودہ وہ خرمن،تم ہو

کیا نہ پیچو گے جومل جائیں صنم پھر کے؟ (۲۰)

ایک ہی سب کا نبی، دین بھی، ایمان بھی ایک

پھر بڑی بات تھی ہوتے جو مسلمان بھی ایک

کیا زمانے میں پنینے کی یہی باتیں ہیں؟ (۲۱)

تم خطاکار و خطابین، وہ خطا پوش و کریم

پہلے ویسا کوئی پیدا تو کرے قلبِ سلیم!

یوں ہی باتیں ہیں، کہتم میں وہ حمیت ہے بھی؟ (۲۲)

مرے درویش! خلافت ہے جہا مگیر تری

تو مسلماں ہو تو تقدیر ہے تدبیر تری

یہ جہاں چیز ہے کیا لوح وقلم تیرے ہیں (۲۳)

ہو کو نام جو قبروں کی تجارت کرکے منفعت الیک ہے اس قوم کی ، نقصان بھی ایک حرم پاک بھی، قرآن بھی ایک فرقہ بندی ہے کہیں اور کہیں ذاتیں ہیں! تم ہوآ پس میں غضبناک، وہ آپس میں رحیم علیہ سب ہیں کہ ہوں اورج ثریا پہ مقیم تختِ فنفور بھی ان کا تھا، سریر کے بھی عقل ہے تیری سپر عشق ہے شمشیر تری ماسوا اللہ کے لیے آگ ہے تکبیر تری کی مجمد علیہ سے وفا تو نے تو ہم تیرے ہیں کی مجمد علیہ سے وفا تو نے تو ہم تیرے ہیں

مشکوہ اور جواب شکوہ کے ذریعے علامہ اقبال رحمۃ الله علیہ نے تمام عالم اسلام خصوصاً برصغیر کے مسلمانوں کو پیغام دیا ہے کہ ان کے

#### زوال کے اسباب یہ ہیں:

ا۔ ایمان کی کمزوری، لا دینیت

۲۔ علم وعرفان سے عدم دلچیبی

س۔ بے ملی، کا ہلی ،غفلت، ستی، آرام طلی، پیش پرستی

۳۔ باہمی عدم انفاق، فرقہ بندی، ذات پات کی تفریق، گروہ بندی ان کمزوریوں سے چھٹکارایانے کا درس دیتے ہوئے کہا کہ

ا - الله اوراس كرسول عليه سي رشته مضبوط كرليس دامن دين مضبوطي سي تقام ليس -

۲۔ علم وعرفان میں بھر پور دلچیبی لیں۔اپنی اخلاقی حالت بہتر بنانے کے لیے روح دین ہے آشنا ہوں اور معاثی واقتصادی حالت بہتر بنانے کے لیے عصرِ حاضر کے تقاضوں کے مطابق سائنس وساجی علوم سیکھیں اور فنی مہارتیں حاصل کریں۔

س- جهدِ مسلسل اورغملِ بيهم کواپناشعار بنائيں۔

۳- تمام مسلمان اوراسلامی مما لک آپس میں متحد ہوجائیں۔

علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ نے فردی اصلاح کے لیے مثنوی 'اسرارِخودی '(۱۹۱۵ء) ککھی اور معاشرہ وقوم کی اصلاح کے لیے 'رموز بے خودی '(۱۹۱۸ء) ککھی۔اسرارِخودی میں افغرادی خودی اور رموز بے خودی میں اجتماعی خودی کا تصور دیا اور ان کے استحکام و تحفظ کے لیے ضالط فکرومل بیان کیا۔

اسرارِخودی میں تصورِ شخصیت دیا گیاہے جبکہ رموزِ بےخودی میں تصورِ قومیت دیا گیاہے۔اسرارِخودی (۱۹۱۵ء) اور رموزِ بےخودی (۱۹۱۸ء)کے بعد۱۹۲۳ء میں پیغام مشرق ،۱۹۲۴ء میں بانگ درااور ۱۹۲۷ء میں زبوعِجم شائع ہوئیں۔

علامہ اقبال رحمۃ الدّعلیہ نے ۱۹۲۵ء تا ۱۹۲۹ء تک عملی سیاست میں حصہ لیا۔ دسمبر ۱۹۲۸ء کے آخری دنوں میں اقبال کودعوت دی گئ کہ وہ مدراس مُسلم الیسوی الیشن کے زیرا ہتمام اپنے خطبات پیش کریں۔ چنانچہ اقبال نے مدارس کے سہ روزہ قیام کے دوران خطبات دیے۔ جنوبی ہندوستان کے اس عملی سفر میں اقبال بنگلور اور سرزگا پٹم بھی کھہر ہے۔ ایک خطبہ میسور یو نیورٹی میں بھی دیا۔ جنوری ۱۹۲۹ء میں اقبال حیدر آبادد کن پنچے اور عثانیہ یو نیورٹی کے زیرا ہتمام خطبات کا دوسرا دور شروع ہوا۔ یہاں سے اقبال علی گڑھ آئے اور مسلم یو نیورٹی کے شعبہ فلسفہ نے ان خطبات کے تیسر ہے دور کا اہتمام کیا۔ یہاں خطبات کی افتتاحی تقریب کا آغاز وائس چانسلر سرراس مسعود کی تقریب سے ہوا اور اختیامی الدعلیہ کوخراج تحسین پیش کیا۔ انہوں سے ہوا اور اختیامی الدعلیہ کوخراج تحسین پیش کیا۔ انہوں نے خطباتِ اقبال کودینی ما کدہ (Intellectual Feast) قرار دیتے ہُو ئے اپنی تقریر میں ، کہا:

''اسلام کے اصولوں اور جدید سائنس اور فلسفہ پر اقبال بہت گہری نظر رکھتے ہیں۔ان مسائل پر انہیں بھر پور اور تازہ تر معلومات حاصل ہیں۔ایک نے فکری نظام کی تشکیل کے لیے وہ حد درجہ صاحبِ فراست ہیں۔اسلام اور فلسفہ کو قریب تر لانے پر جوقد رت انہیں حاصل ہے اس میں وہ اپنی مثال آپ ہیں۔'' (۲۲)

ڈ اکٹر ظفر الحسٰ نے ان خطبات کواسلام کے ظیم اصولوں کی شاندارتشر تک اور علائے وقت کے لیے معنی خیز وہنی تحریک (Pregnant گرار دیا۔ Suggestions) قرار دیا۔

ا قبال رحمة الله عليه كے ہم عصر مستشرق سر ڈینسن راس نے ان الفاظ میں اظہارِ رائے كيا:

''خطبات میں اقبال نے اسلام کومرکز بنا کرا یک بہتر نظام عالم کے قیام کے لیے اپنے نظریات اور مقاصد پیش کئے اور وہ غالبًا ان خطبات ہی کی بنایر زیادہ بہتر طریقہ سے یادر کھے جائیں گے۔''(۲۵)

نرکورہ بالا چیر خطبات تشکیل جدیدالہیات اسلامیہ (Reconstruction of Religious Thought in Islam) کے مذکورہ بالا چیر خطبات میں شاکع ہوئے۔ان خطبات میں شاکع ہوئے۔ان خطبات میں شاکع ہوئے۔ان خطبات میں شاکع ہوئے۔

علامها قبال رحمة الله عليه نے علماء، فقها ،صوفيه، سياسی رہنماؤں اور دیگر مدبرین کودعوتِ فکر وعمل دی۔انہوں نے فکری عملی انقلاب کا پیغام دیا۔ان کے خطبات اس ضمن میں نہایت اہمیت کے حامل ہیں۔

تشکیل جدیداللهایت اسلامیه کا آغاز ایک نهایت زور دار جملے سے شروع ہوتا ہے جسے تمام خطبات کی روح قرار دیا جاسکتا ہے۔ علامہ کہتے ہیں:

"The Quran is a book which emphasizes 'deed' rather than 'idea'". (26)

قرآن یاک کارتجان زیادہ تراس طرف ہے کہ'' فکر'' کے بجائے'' عمل'' پرزور دیاجائے۔(۲۷)

علامها قبال رحمة الله عليه ديباجه مين لكھتے ہيں كه

ا۔ عہدِ حاضر کا انسان مادی فکر وغمل کی وجہ سے وارداتِ باطن جو مذہب کے لیے ایمان ویفین کا آخری سہارا ہے کی قدروقیت اور ضرورت واہمیت سے بخبر ہے۔

- ۲۔ وہان واردات روحانی کوشک وشید کی نگاہ سے دیکھا ہےاوران کا اہل نہیں رہا۔
- س۔ عصرِ حاضر کے صوفیہ اپنے اسلاف کی طرح عصری تقاضوں کے مطابق روحانی واردات کی تشکیل اور رہنمائی کا فریضہ بالکل سرانجام نہیں دے رہے اور نہ ہی وہ اس بات کے اہل ہیں۔
- ۷۔ عصرِ حاضر کی ضرورت اور تقاضا ہے کہ مادیت وروحانیت میں حاکل خلا کو پُر کیا جائے اور مذہبی واردات کی سائنسی طریقے سے وضاحت کی جائے۔سائنسی شعبہ جات میں ہونے والی پیش رفت سے نظر آر ہا ہے کہ جلد ہی مذہب اور سائنس کے فاصلے کم ہو حاکس گے۔
- ۲۔ فلسفیانہ غور وفکر میں قطعیت کوئی چیز نہیں۔ وقت کے ساتھ ساتھ فکر وغمل کے نئے راستے تھلتے جائیں گے۔ ہمیں چاہیے کہ فکرِ انسانی کی نشو ونما پر باحتیاط نظر رکھیں اور اس پر آزادی کے ساتھ نقد و نقید سے کام لیتے رہیں۔ (۲۸) علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ کے ان خطبات کے مندر جات کا بغور جائزہ لینے سے واضح ہوتا ہے کہ
- ۲۔ ان خطبات میں علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ نے سائنسی وفلسفیا نہ افکار اور انکشافات کودین اسلام کی روشنی میں اوردینی افکار کوسائنسی و فلسفیا نہ افکار کی روشنی میں پیش کیا ہے۔
  - ۳۔ علامہ اقبال رحمۃ الله علیہ نے مغربی فلنفے سے متاثرہ افراد کی رہنمائی کے لیے فلسفۂ اسلام کوفلسفۂ جدید کی شکل میں پیش کیا ہے۔
    - سم۔ انہوں نے مذہب، سائنس اور فلنے میں فاصلے کم کرنے کی کوشش کی ہے۔
- ۵۔ انہوں نے ان خطبات میں اہلِ اسلام کو پیغام دیا ہے کہ وہ فکرِ مغرب کی ترقی پیند توت کو جذب کرلیں اور مادی و دنیوی فلاح کے ساتھ روحانی وآخروی فلاح کے لیے بھی کوشش کریں۔
- ۲- انہوں نے فلیفہ وسائنس سے متاثر افراد کو،ان کی پیندیدہ زبان یعنی فلیفہ وسائنس کی زبان میں ہی مذہب کی ضرورت واہمیت،
   قدرو قیمت اور حقانیت سے آگاہ کیا ہے۔
- 2۔ انہوں نے تہذیبِ مغرب کی خوبیوں و خامیوں کی نشاندہی کر کے ، اہلِ مشرق اور مغربی تہذیب سے متاثر افراد کواس تہذیب کی خوبیوں و خامیوں کی نشاندہی کر کے ، اہلِ مغرب کی خوبیوں اور خوشی کیا ہے کہ اہلِ مغرب نے حقیق وجتجو اور فکر و ممل کہ ہے۔ انہوں نے واضح کیا ہے کہ اہلِ مغرب نے حقیق وجتجو اور فکر و ممل کے انہی اصولوں پر ممل کر کے اہلِ اسلام نے عروج پایا تھا۔ تاہم ، لادینیت کی وجہ سے اہلِ مغرب بہت ہی خرابیوں میں مبتلا ہو گئے ہیں۔ اہلِ اسلام کوچا ہے کہ وہ اپنے دین کے نقاضوں کے مطابق ، عصری نقاضے پورے کریں اور دینی و دنیوی ، مادی و روحانی اور آخروی فلاح کے لیے بھر پورکوشش کریں۔
  - · تشكيل جديدالهيات اسلامية كع خاطب مسلمانون كاذكركرتي موئ ،علامه لكهة مين:
  - ''……ان میکچروں کے مخاطب زیادہ تر وہ سلمان ہیں جومغر بی فلنفے سے متاثر ہیں اوراس بات کے خواہش مند ہیں کہ فلسفہ اسلام کوفلسفہ ' جدید کے الفاظ میں بیان کیا جائے اورا گر پرانے تخیلات میں خامیاں ہیں توان کور فع کیا جائے۔میرا کا م زیادہ ترتقمیری ہے اوراس تقمیر میں مَیں نے فلسفۂ اسلام کی بہترین روایات کو مذظر رکھا ہے۔۔۔۔۔'(۲۹)
    - سیں بے فلسفۂ اسلام می بہترین روایات کو مد نظر رکھا۔ مندرجہ بالا اقتباس سے واضح ہے کہ
    - ۔ علامہا قبال رحمۃ اللّٰہ علیہ نے بیخطبات مغربی فلیفے سے متاثر ہافراد کی رہنمائی کے لیے لکھے ہیں۔
      - ٢- انہوں نے ان خطبات میں فلسفہ اسلام کوفلسفہ جدید کے الفاظ میں بیان کیا ہے۔
        - س۔ انہوں نے پیخطبات پرانی فکری خامیاں دورکرنے کے لیے لکھے ہیں۔
      - ۷۔ یہ خطبات لکھتے وقت انہوں نے فلسفہ اسلام کی بہترین روایات کومد نظر رکھا ہے۔
- علامها قبال رحمة الله عليه كے خطبات كے موضوعات ميں منطقى ربط اور تسلسل يايا جاتا ہے جوانہيں ايك مكمل كتاب كى شكل دے ديتا

ہے۔خطبات کے موضوعات بالتر تیب یہ ہیں:

1. Knowledge and Religious Experience

علم اور مذہبی مشامدات

2. The Philosophical test of the Revelations of Religious Experience

مذهبي مشامدات كافلسفيانه معيار

3. The Conception of God and the meaning of Prayer

ذات الهيه كاتصورا ورحقيقت دعا

4. The Human ego His Freedom and Immortality

خودی، جبر وقدر، حیات بعدالموت

5. The Spirit of Muslim Culture

اسلامی ثقافت کی رورح

6. The Principle of Movement in the Structure of Islam

الاجتهاد في الاسلام

7. Is Religion Possible?

کیاندہب کاامکان ہے؟

پہلے دوخطبات میں علم اور ذرائع علم (عقل ووجدان) پر بحث ہے۔ پہلے خطبے میں بتایا گیا ہے کہ علم کے تین بڑے ذرائع ہیں :

ا حواس یعنی محسوسات کا مشاہدہ

۲\_ عقل یعنی فہم وادراک

س\_ وجدان لعنی منه مشامده جسع فان کهتے ہیں۔

جس طرح حواس سے حاصل ہونے والے علم کو عقلی عملی معیار پر پر کھا جاتا ہے اسی طرح وجدان سے حاصل ہونے والے علم کو بھی عقلی عملی معیار پر پر کھا کراس کے درست یا غلط ہونے کا فیصلہ کیا جاسکتا ہے۔ عقل حقائق تک پہنچنے کے لیے جزواً جزواً آگے بڑھتی ہے اور اس کی رفتارست رہتی ہے جبکہ وجدان بیک جبنش حقائق کو گرفت میں لے آتا ہے۔ وجدان عقل ہی کی ایک ارفع اور ترقی یا فتہ شکل ہے۔ کا نئات قدرت کی بامقصد تخلیق ہے جو کہ مسلسل وسعت پذیر ہے۔ انسان اللہ تعالی کی عطا کردہ تخلیقی و تسخیری صلاحیتوں کی بدولت ایک یا نئیدار تدن کی بنیا در کھ سکتا ہے۔ تشکیل جدید الہیات اسلامیہ کی بدولت علوم اسلامیہ پر پانچ سوسال سے طاری شدہ جمود کی کیفیت دور کی جائی ہے۔ جب کے اسلامیہ بر پانچ سوسال سے طاری شدہ جمود کی کیفیت دور کی جائی ہے۔ (۲۰۰)

دوسرے خطبے میں علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ نے خدا کی ہستی کے بارے میں عام طور پر بیان کی جانے والی تین دلیلوں کی منطق خامیوں کا ذکر کیا ہے۔ اس کے بعد انہوں نے ہستی کے تین مدارج یعنی مادہ، حیات اور شعور پر بالنفصیل بحث کی ہے۔ انہوں نے مختلف مفکرین کے حوالے سے تصورات زمان و مکان پر روشنی ڈالی ہے۔ انہوں نے مختصر طور پرخودی کی اہمیت کو بھی واضح کیا ہے۔ (اس) مفکرین کے حوالے سے تصورات زمان و مکان پر روشنی ڈالی ہے۔ انہوں نے مختصر طور پرخودی کی اہمیت کو بھی واضح کیا ہے۔ (اس) تیسرے اور چوشے خطبہ میں ذات والہی کا تصور، اس کی صفات، انسان، کا نئات، حیات بعد الموت، دعا، خیر وشر اور جبر وقد رکے مسائل پر بحث کی ہے۔ اس بات پرغور و فکر کیا گیا ہے کہ زمان و مکاں میں انسان کا نظریۂ حیات کیا ہونا چا ہیں۔ مسائل پر بحث کی ہے۔ اقبال کہتے ہیں کہ جب تک بائی جب بی تو و تھے خطبے میں اسلام ایک تاہد ہی افت اسلام ایک تاہد ہی افت

کی وسعت کاعمل رُک گیا۔ دین اسلام تبدیلی کا درس دیتا ہے۔ مذہب کا جو ہرصرف اجتہا دیے حاصل ہوسکتا ہے۔

آخری خطبے میں عصرِ جدید کے لیے فلسفہ اور مذہب کے امکان یا انسان کی تقدیرا ورانسانی تہذیب وتدن کے متنقبل پرغور کیا گیا ہے اور بیتلیم کیا گیا ہے کہ انسان کی تقدیر بہر حال کسی ایسی برتر ہستی سے وابستہ ہے جو کا نئات کے ذریے ذریے پر محیط ہے اور مذہب اسی لیے ایک نا قابلِ انکار سے ان کے سے سے اس

علامہا قبال رحمۃ اللّٰدعلیہ نے اپنے خطبات میں انہی افکار وتصورات اورنظریات کا اظہار کیا ہے جن کا انہوں نے اپنے تمام فارسی و اردو کلام ، تقاریر ومضامین میں کیا ہے۔ تاہم خطبات کی زبان، طرزِ بیان اور اسلوب عام فہم نہیں ہے۔ ان کی زبان ٹیکنیکل اور سائنسی و فلسفیا نہ ہے۔ اقبال رحمۃ اللّٰہ علیہ نے ان خطبات میں بیان کیا ہے کہ

- ا۔ قرآن حکیم ایک مربوط، جامع اور متحرک نقطه نظر ہے۔
- ۲۔ قرآن ایمان (فدہب) اور تعقل (سائنس) کے درمیان دوئی اور تفریق کا قائل نہیں۔
- س۔ دین کی موجود گی میں بھی فلفے کا امکان ہاقی ہے۔ دین کے اصولوں کی پابندی کرتے ہوئے اس کے ثقافتی اور فلسفیانہ تصورات کی تشکیل کی جاسکتی ہے۔
  - م۔ وحی والہام کی بناپر صحیح اور قطعی درست فکر کی عمارت تغمیر کی جاسکتی ہے۔
  - ۵ فلسفه وسائنس كونظراندازكر كے اسلامی نشاق ثانيه كافريضه سرانجام نہيں ديا جاسكتا۔ (٣٣)

موضوعاتِ خطباتِ اقبال کی فہرست مضامین کا جائزہ لیں تو واضح ہوتا ہے کہ علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ نے درج ذیل بنیادی موضوعات براظہارِ خیال کیا ہے:

- ا۔ انہوں نے انسان، اللہ تعالی اور کا ئنات کے باہمی تعلق کا ذکر کیا ہے۔ ہرشے کی خودی، انسان کی خودی (انفرادی خودی) اور انائے مطلق (خودی مطلق) کا ذکر کیا ہے۔
  - ۲۔ قرآن حکیم، حدیث، اجماع اور قیاس (اجتہاد) پراظہار رائے کیا ہے۔
  - ۳۰ توحید، رسالت، دین وسیاست، دین و مذہب، سائنس و مذہب اور زمال و مکال پرتبھرہ کیا ہے۔
    - سم علم ، عقل وخردا ورشعور کا ذکر کیا ہے۔ وحی والہام کی اہمیت بیان کی ہے۔
      - ۵۔ تاریخ، تصوف سائنس اور فلسفہ پر لکھاہے۔
  - ۲۔ وطنیت وقومیت، جمہوریت، سر ماییداری، پورپ و بور یی کلچراور پور فی فلسفدیرا ظہارِرائے کیا ہے۔

علامہاقبال رحمۃ اللّٰہ علیہ نے اپنی دیگر تصافیف میں بھی فہ کورہ بالامضامین پراظہارِ رائے کیا ہے مگر ان مضامین کا سائنسی وفلسفیانہ انداز میں صرف تشکیل جدیدالہمیات اسلامیہ میں ذکر کیا ہے۔

انہوں نے عصرِ حاضر کے تقاضوں کے مطابق عالم اسلام کی اصلاح کے لیے پی خطبات تحریر کئے۔انہوں نے نہایت کا میابی سے فلسفہ وسائنس کی زبان میں مذہبی افکار بیان کئے اور فلسفہ وسائنس سے متاثر ،مغرب زدہ ،جدید تعلیم یافتہ افراداورنسل نو کے فکری ملمی وتعلیم افکار بیان کئے اور فلسفہ وسائنس سے متاثر ،مغرب زدہ ،جدید تعلیم وفکری اوراد بی کوشش کہیں اور نظر نہیں تقاضے پورے کرنے کی بھر پورکوشش کی جس میں وہ خاطر خواہ کا میاب ہوئے ۔اس طرح کی علمی وفکری اوراد بی کوشش کہیں اور نظر نہیں آتی ۔اس ضمن میں علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ کو بہت زیادہ خراج عقیدت پیش کیا گیا ہے۔اہل فکر وفن وادب اور اہلِ دانش کی چند آرا ملاحظہ فرمائیں:۔

#### شريف بقا لكھتے ہيں:

''علامها قبال رحمة الله عليه كی نثری تصانیف میں اُن كی كتاب 'تشکیل جدیدالهمیات اسلامیه'' کوفلسفیانه، مذہبی اورسیاسی لحاظ سے بلندترین مقام كی مستحق قرار دیاجا تا ہے۔اس بات میں ہرگز کوئی كلام نہیں كه ان كی بیہ بےمثال اور خیال افروز تصنیف اُن كے پخته خیالات، زندگی، کے میں مشاہدات، سیاست کے اعلیٰ تجربات، گہری روحانی وار دات اور گونا گوں حقائق ومعارف كالبک انمول خزانہ ہے۔ دوسر لے فظوں میں اس کتاب میں انہوں نے فکر فن ،سیاست و دین اور تہذیب وثقافت کے مختلف اہم امور کے بارے میں اپنے عملی نظریات کا نچوڑ پیش کر دیا ہے۔ بلاشیہان کی بہرکتاب اُن کے فکر ونظر کی معراج اوران کی عمیق ذہنی کیفیات کا نکس تمام ہے....'' (۲۴۷)

''اس میں ہرگز کوئی مبالغزمیں کہ اسلامی افکار ونظریات کی تشکیلِ جدید کے سلسلے میں ان خطبات کی انہمیت ،عظمت اورا فادیت کو نظر نہیں کیا جاسکتا۔ جہاں تک اس کتاب کے پس منظر کا تعلق ہے وہ فلسفیا نہ، نہ بھی اور سیاسی وجو ہات پر مخصر ہے۔ ان خطبات کی نوعیت کمل طور پر علمی اور فلسفیا نہ ہے۔ علامہ موصوف مسلمانوں کو اسلام کی حقیق تعلیمات کی قدرو قبت اور شاندار ماضی سے روشناس کرانا چاہتے تھے تا کہ عہدِ عاصر کے مسلمان اسے اسلاف کے زر میں کا رنا موں سے آگاہ ہوکرا سے مستقبل کو تا بناک بناسکیں۔' (۳۵)

مولاناسعیداحدا كبرآبادي تحريركرتے ہيں:

''……علامہ نے جس در دِ دل ،سوز وگداز اور جس جذبہ اور محنت واخلاص سے پی خطبات لکھے ہیں، ان کی داد نہ دینا علامہ کے ساتھ سخت ناانصافی کی دلیل ہے۔ حقیقت بیہ ہے کہ عصرِ حاضر کو اسلامی حقائق سے آشنا کرنے کی ایک راہ علامہ نے ان خطبات کے ذریعے دکھائی ہے جس بر آئندہ بہت کچھاضافہ ہوسکتا ہے اور ہوگا۔'(۳۱)

سلیم احداینی رائے یوں بیان کرتے ہیں:

''……اگر ہمیں مغربی تہذیب کو قبول کرنا ہے یا اپنے اندر جذب کر کے اس سے فائدہ اٹھانا ہے تو اس میں کوئی شک نہیں کہ ہمیں اقبال ہی کے ساتھ چل کر مغربی اور اسلامی تہذیب کی روح میں اُتر کران کی ہم آ جنگی کو النہیاتی بنیا دوں پر ثابت کرنا پڑے گا۔تشکیلِ جدیدان ہی معنوں میں ایک زبردست کا رنامہ ہے جسے جدید اسلام کی بائبل کہنا جا ہے۔' (۳۷)

سهيلء ركھتے ہيں:

''یہ ایک بڑے کام کالمحہ آغاز تھا۔ دورِجد بداورفکرِ معاصر کے سامنے ،مغرب کی بلغار کے جلو میں اسلام کی فکری تعبیر نو۔الی تعبیر جوایک طرف اپنی اصل کی وفا دار ہواور دوسری جانب تقاضائے وقت ،احتیاج مخاطبین اورعلمی مسائل سے بخو بی عہدہ برا ہوسکے۔علامہ نے اس کام کی دورِجد بدمیں سب سے زیادہ کامیا بی سے بنیا در کھی .....ان کی پیروی میں اب یہ ہمارا اور آنے والوں کا فرض ہوگا کہ ان کے پیش کر دہ سوالوں برمز پیر تحقیق کریں۔نامکمل کو کمل کریں اور بات کو آگے بڑھائیں۔'' (۳۸)

ڈاکٹر جاویدا قبال کھتے ہیں:

خطباتِ اقبال پر پچھاعتراضات بھی کئے گئے۔ تین اہم اعتراضات پی تھے:

- ۔ اقبال مغربی تہذیب، فلسفہ، سائنس اور ٹیکنالوجی سے بے حدمتاثر تھے اور اس کے مقابلے میں اسلام کو ایک کمزور تہذیبی قوت سمجھ کر ان کی آپس میں تطبیق کرنے کی کوشش میں خطبات تحریر کیے۔
  - اقبال عربی نه جانتے تھے اور ان کا قرآن کا مطالعہ طی تھا۔
  - ۳۔ اقبال رحمة الله عليه خطبات ميں پيش كرده اپنے خيالات سے مطمئن نہ تھے۔ (۴۰)

مندرجہ بالااعتراضات سطی نوعیت کے ہیں اور بیمعترفین کی غیرتسلی بخش علمی سطح ظاہر کرتے ہیں معترفین حیاتِ اقبال اورفکرِ اقبال سے اچھی طرح آگاہٰ ہیں ہیں۔

ا۔ فلسفہ سائنس اور ٹیکنالوجی میں ترقی کے بارے میں علامہ اقبال کا موقف تھا کہ دین اسلام نہ صرف آخروی وروحانی بلکہ دنیوی و مادی فلاح کی بھی تعلیم دیتا ہے۔قرآن حکیم میں جا بجاار شادہ واسے کہ کا ئنات اور اس میں جو کچھ بھی ہے انسان کے لیے پیدا کیا گیا ہے۔ انسان کو چاہیے کہ وہ اپنی تخلیق و تسخیری صلاحیتوں سے کام لے کر تسخیر کا ئنات اور تخلیق اشیاء کا فریضہ سرانجام دے۔ اہلِ

یورپ تو بیفر بینہ سرانجام دے رہے ہیں جبکہ مسلمان بے علمی اور بے عملی کا شکار ہیں۔انہیں بھی چاہیے کہ روح اسلام کے مطابق فلسفہ،سائنس اور ٹیکنالوجی میں تحقیق وجتجواور تخلیق کے سلسلے جاری رکھیں بصورتِ دیگروہ اقوامِ عالم کا مقابلہ نہ کرسکیں گے اور جسیا کہ اب ہیں، آئندہ بھی ان کے جبر واستبدا داوراستحصال کا شکار مہیں گے۔

- ۲ علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ عربی، فارسی اور انگریزی زبانوں پر عبورر کھتے تھے۔ انہیں اس قدر قرآن نہی حاصل تھی کہ قرآن حکیم کی تلاوت کے وقت مضامین قرآن کے نہم وادراک کی بدولت ان کی آئھوں سے بلااختیار آنسو بہنے لگتے تھے۔ قرآن نہی اور دین نہی کے لیے وہ متند کتب اور جید علماء سے بھی استفادہ کرتے رہتے تھے۔ چونکہ ان کے افکار قدامت پرست دینی طبقے کے افکار سے مختلف تھے اس لیے ان پرعربی زبان اور قرآن نہی کے حوالے سے بے جااعتراض کیا گیا۔
- س۔ تشکیل جدید کے دور مابعد کے مکتوبات، بیانات، خطبات، تصریحات اور تصانیف کے مطالعے سے واضح ہوتا ہے کہ خطبات' دستگیل جدید النہیات اسلامیۂ' کے بعد بھی اقبال کے خیالات تبدیل نہیں ہوئے بلکہ ان میں مزید پنجنگی آگئے تھی۔

حاصل کلام یہ کتشکیل جدیدالہیات اسلامیہ علامہ اقبال رحمۃ الله علیہ کی شاندار تصنیف ہے جسے تاریخ علم وادب میں منفر داور نمایاں مقام حاصل ہے۔ اس تصنیف میں شامل خطبات میں علامہ اقبال رحمۃ الله علیہ نے عصرِ حاضر کے قاضوں کے مطابق فر داور معاشرے کی اصلاح کے لیے اور اسلام کی شکیلِ جدید کے لیے ضرور کی امور اصلاح کے لیے اور اسلام کی شکیلِ جدید کے لیے ضرور کی امور پر بحث کی اور رہنمائی فراہم کی۔ انہوں نے تاریخ عالم، تاریخ اسلام اور تاریخ برصغیر کے تناظر میں اسلام کی اخلاقی ، معاشی ، اقتصادی ، سیاسی اور تہذیبی اقدار و تعلیمات کو جدید سیاسی ، ساجی ، معاشی ، تہذیبی تصورات و نظریات کے تقابل و موازنہ سے واضح کیا اور ان کی حقانیت ، ضرورت اور اہمیت پر زور دیا۔

## حوالے/حواشی

```
    ١٠٥ سميج الله قريثي، افكارا قبال (لا مور: سنگ ميل پېلي كيشنز، باراول، نومبر ١٩٧٧) ص١٣
```

۲۰۔ الضاً ص

۳۰ - محمدا قبال،علامه دُاكمُر ،حرف ِ اقبال،مترتبه ومترجمه: لطيف احمد خان شروانی (اسلام آباد:علامه اقبال او پن يونيورش، باراول،اگست ۱۹۸۴ء)ص۱۳۶

۴۰ ۔ سمیع الله قریشی،افکارا قبال،ص۱۹

۵۰ الضاً ص ۱۳۷

۲۰- عبدالحكيم، دُاكْرُ خليفه، فكرِ اقبال (لا مور: بزم اقبال، بار مشتم، نومبر ۲۰۰۵ء) ص ۲۹

عبدالحكيم، فكرا قبال، ص٠٠

۰۸ جاویدا قبال، ڈاکٹر، زندہ رُود (لا ہور: سنگِ میل پبلی کیشنز، باردوم، ۲۰۰۸ء) ص ۲۲۵

٩٠ عابدعلى عابد، سيّد، شعر ا قبال (لا مور: بزم ا قبال، بن، ١٩٩٣ء) ص ٢٥

• ا۔ غلام حسین ذوالفقار، پروفیسر ڈاکٹر، اقبال کا دہنی وفکری ارتقاء (لا ہور: بزم اقبال، باراول، اکتوبر ۱۹۹۸ء) ہے ۱۲

اا۔ جاویدا قبال، زندہ رُود، ۲۲۲

۱۲ محمدا قبال، ڈاکٹر علامہ، کلیات ا قبال اردو (لا ہور: شخ غلام علی اینڈسنز ، بارپنجم ، مارچ۱۹۸۲ء)ص۱۳۲،۱۳۱،۱۳۰

سا۔ غلام حسین ذوالفقار، اقبال کا ذہنی وفکری ارتقاء، ص ۲۰۰۰

۱۲۰ غلام خسین ذوالفقار، اقبال کا ذبنی وفکری ارتقاء، ص۳۳

۵۱۔ ایوب صابر، پروفیسر ڈاکٹر، تصورِ پاکستان (علامہ اقبال پراعتر اضات کا جائزہ) (اسلام آباد: بیشنل بک فاؤنڈیش، باراول، فروری ۲۰۰۶ء) ص ۲۵ تا ۲۷ م

١٦\_ محدا قبال، ڈاکٹر علامہ، بانگ درامشمولہ: کلیاتِ اقبال اردو، ص ١٦ اتا ١١١

21- محمدا قبال، بانگ درا، ص۲۲۴

۸۱ - محمدا قبال، ڈاکٹر علامہ، شذرات ِفکرِ اقبال، مرتبہ: ڈاکٹر جاویدا قبال، متر جمہ: ڈاکٹر افتخاراحمد لیقی (لا ہور بمجلس ترقی ادب، بار دوم، مئی ۱۹۸۳ء) ص۸۳

19۔ محمدا قبال، بانگِ درا،ص1۲۵

۲۰۔ ایضاً ص۲۰

ا۲۔ ایضاً ، ۲۰۲

۲۲ ایضاً م

۲۰۸/۲۰۷ ایضاً ص ۲۰۸/۲۰۷

۲۴ سميع الله قريشى، افكارا قبال، ص ٢٩

۲۵۔ ایضاً س

26. Muhammad Iqbal, Dr. Allama, "The Reconstruction of Religious Thought in

Islam" Edited and Annoted: M. Saeed Sheikh (Lahore: Institute of Islamic Culture, 7th Edition, 2009), Page xxi

۲۷۔ محمدا قبال، ڈاکٹر علامہ، تشکیلِ جدیدالہمیات اسلامیہ، متر جمہ: سیدنذیرینیازی (لاہور: بزم اقبال، بن، جنوری ۱۰۱۰ء) ص ۳۵

٢٨ محدا قبال تشكيل جديد الهميات اسلاميه ص ٣٦٥ ٣٦٥

79\_ محمدا قبال، ڈاکٹر علامہ، اقبال نامہ، مرتبہ: شیخ عطاء الله (لا ہور: اقبال اکا دمی، بارنو، ۲۰۰۵ء) ص192

س. محدا قبال، دُاكْرُ علامه بشهيل خطبات إقبال (اسلام آباد: علامه اقبال او بن يو نيورش، باردوم ١٩٩٧ء)ص ١٦ تا ١٩

۳۱ محمد شریف بقا،خطبات ا قبال برایک نظر ( لا ہور:اسلا مک پبلی کیشنز،ب ن،س ن)ص ۴۷

۳۲\_ سميع الله قريشي، افكارِ اقبال، ص ۲۵

۳۳ الضاً ص ۲۷

٣٣٠ محرشريف بقام موضوعات خطبات اقبال (لا مور: اقبال اكيدمي، باراول، ٢٠٠٧ء) ص

۳۵ ایضاً ص۵

ی میں ہے۔ ۲سارے جاویدا قبال، ڈاکٹر، خطباتِ اقبال (تسہیل وتفہیم) (لا ہور:سنگِ میل پبلی کیشنز، بن،۱۱۰۱ء)ص ک

٣٧٥ ايضاً ص

٣٨\_ ايضاً ١٢٠٨

٣٩ ايضاً ١٣٥

۴۰ الضاً ، ٢٠

# خطبات اقبال میں مذکور حکمائے مغرب

اپنے خطبات' تشکیلِ جدیداللہیات اسلامی' میں اقبالؓ نے مشرق ومغرب کے ڈیڑھ سوسے زائد علماء، حکماء، فقہا ،سائنس دانوں اور فلسفیوں کا حوالہ دیا اور ان کے خیالات سے استفادہ کیا ہے۔ علامہ اقبالؓ نے ان حکمائے مشرق ومغرب کے اقوال ونظریات سے اتفاق یا اختلاف (گُنّی یا جزوی) کرتے ہوئے اپنے موقف کو واضح کیا ہے۔ خطبات کے نفسِ مضمون کی تفہیم کے لیے ان حکما کے حالاتِ زندگی اور خطبات میں سیاق وسباق کے حوالے سے ان کے افکار وخیالات سے آگاہ ہونا ضروری ہے۔ (۱)

خطباتِ اقبال میں مٰدکور حکمائے مغرب کامخضر و جامع تعارف اوران کا ذکر کس خطبے میں کسی محل پر آیا ہے، درج ذیل ہے۔ یہ تعارف حکمائے مغرب کے ناموں کی الف بائی ترتیب سے دیا گیا ہے۔

Agustine Saint O

(۱۳ نومبر۴۵۳ء تا ۱۸ اگست ۲۳۹ء)

[خطیات: ۲۰۹٬۱۹/۷۰۱۱۹ خطیات:

خطبه نمبر۲، خطبه نمبر۵ (۲)

عہدِ وسطٰی کےعیسائی فلسفی اوررومن بشپ تھے۔انہوں نے یونان کےافلاطونی فلسفے کی مٰہ ہمی انداز میں تشریح کی اور تخلیق کا سُنات کو منشائے خداوندی کےمطابق قرار دیا۔

خطبه نمبر ۲ میں تصویرز مان کے بارے میں آگس ٹائین کے پیالفاظ درج ہیں:

''اگر مجھے یو چھئے تو میں نہیں جانتاز مانہ کیا ہے،'کین اگر نہیں پو چھئے تو جانتا ہوں کیا ہے۔'' (m)

علامہ اقبالؒ نے آ گٹا کین کے اس قول کو درست قرار دیا ہے اور اس کے بعد زمانِ حقیقی اور زمانِ ارضی (زمان متسلسل) میں فرق بیان کیا ہے۔

''افلاطون ہو یا ارسطویا آ گٹا نمین ،ان میں سے کوئی بھی اس قابل نہیں کہ اس کی (این خلدون) کی ہمسری کا دعویٰ کر سکے۔ رہے دوسرے،سوان کا ذکرہی کیا ہے۔ان کا تواس کے ساتھ نام بھی نہیں لیاجا سکتا۔....'(۴)

Einstein, Albert O

(۱۲مارچ۹۷۸ء تاایریل ۱۹۵۵ء)

[خطبات: ۱۱،۱۵،۵۷،۹۰،۱۱۸،۲۰،۵۷] (۱۹۵۸ء ایریش)

[خطبات: ۲۸۱،۲۰۱،۱۳۲،۸۳،۸۲،۸۱۱) (۱۰۱۰ع، ایدیش)

خطبات نمبرز: ۲،۵،۳،۲۰۱

سائنس دان، ماہرریاضی،نظریۂ اضافیت کا تشکیل دہندہ Ulm میں پیداہُو ا۔ ۱۹۱۵ء میں اکیڈمی آف سائنس برلن میں نظریۂ اضافیت پیش کیا جس نے سائنسی تحقیقات میں انقلاب ہر پا کر دیا۔ ۱۹۲۱ء میں اسے طبیعات کا نوبل انعام ملا کئی یونیورسٹیوں نے اسے اعزازی ڈگریاں دیں۔

آئن ٹائن کے نز دیک توانائی (Energy)، مادہ (Matter) مکان(Space) اور زمان (Time) ایک ہی حقیقت کے مختلف

مظاہر ہیں۔اس نے ایک موقع پر کہا'

'' کا ئنات پر شعور کی حکومت ہے خواہ یہ شعور کسی ماہر ریاضیات کا سمجھا جائے یا کسی مصور کایا شاعر کا بھی وہ حقیقت ہے جو ہستی کو بامعنی بناتی ہے، ہماری روز مرہ کی زندگی میں رونق پیدا کرتی ہے، ہمیں پُر امیدر کھتی ہے اور جب علم نا کام رہ جاتا ہے تو یقین کے ساتھ ہمیں قوت بخشتی ہے۔''(۵)

- ۔ خطبہ نمبرا کے صفحہ نمبر ۴۲ پر انسان کے علم وادراک میں ترقی اوروسعت کا ذکر کرتے ہُوئے علامہ اقبال کھتے ہیں:
  ''انسانی علم وادراک کے متعلق بھی ہمارے تصورات بدل رہے ہیں۔ آئن شائن کے نظریے نے کا ئنات کوایک نے روپ میں پیش کر
  دیا ہے اور ہم محسوں کررہے ہیں کہ اس طرح ان مسائل پر بھی جوفلسفہ اور فدہب میں مشترک ہیں نئے نئے زاولیوں کے ماتحت خور کر ناممکن
  ہوگیا ہے۔'(۲)
- ا۔ خطبہ نمبر ۲ کے صفحہ نمبر ۷۷ پر علامہ اقبالؓ نے مسٹر رسل کے حوالے سے آئن سٹائن کے نظریۂ اضافت کی وجہ سے فکر انسانی پر مرتب ہونے والے دوررس انقلا بی اثر ات کا ذکر کیا ہے۔ (۷) صفحہ نمبر ۸۱ پر علامہ لکھتے ہیں کہ آئن سٹائن کے زدیک مکان کا وجود اگر چے قبقی ہے کین ناظر کے لیے اضافی ہے۔ (۸)

صفی نمبر ۸۱ پرعلامہ لکھتے ہیں کہ آئن سٹائن کے نزدیک مکان کا وجودا گرچ تفیقی ہے کیکن ناظر کے لیے اضافی ہے۔ (۸ صفی نمبر ۸۲ پرعلامہ اقبال ؒ نے آئن سٹائن کے نظریہ کی دوخو ہیاں بیان کی ہیں:

- (۔ نظریۂ اضافیت نے اس خیال کی نفی کی ہے جس کے ماتحت قدیم طبیعیات کو مادیت کا قائل ہونا پڑا اور جس کی روسے جو ہر کی حقیقت وقوع فی المکان سے زیادہ نہیں رہتی ۔
- ب۔ نظریۂ اضافیت کی دوسری خوبی ہیہے کہ اس کی رُوسے مکان کا دار ومدار مادے پرہے۔ (۹) صفحہ نمبر ۸۳ پرعلامہ اقبالؓ آئن سٹائن سے اختلاف کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ زمانے کو بُعد رابع کھہرانا گویااس کی نفی کرنا ہے۔اس لیےزمانے کو بُعد رابع قرار نہیں دیا جاسکتا۔ (۱۰)
- س۔ خطبہ نمبر ۳ کے صفح نمبر ۱۳۳ اپر هیقت مطلقہ کے تصور پر بحث کرتے ہوئے علامدا قبال کھتے ہیں کی طبیعیات قبل آئن شائن کے اس ساکن و جامد خلاسے مختلف نہیں جس نے جملہ موجودات کو سہارا تو دےرکھا ہے لیکن جس سے اُن کے اندرکوئی حقیقی وحدت پیدانہیں ہوتی۔(۱۱)
- م۔ خطبہ نمبر ۵ پرعلامہ اقبال کصح ہیں کہ وائٹ ہیڈ کے نظریہ اضافیت کے مطابق زمانہ کوئی حقیقت نہیں بلکہ مکان ہی کی ایک شکل ہے۔ اسلامی نقطہ نگاہ سے بینظریہ، آئن شائن کے نظریے سے بہتر ہے کیونکہ آئن شائن کے نظریے میں زمانہ اپنی خصوصیت مرور کھو بیٹھتا اور ایک براسر ارطریق برمکان ہی میں مذخم ہوجاتا ہے۔ (۱۲)
- ۵۔ خطبہ نمبر کمیں علامہ اقبال کھتے ہیں کہ آئن سٹائن کے تصورِ کا نئات سے جواس نے ریاضیات کے نقطہ نظر سے قائم کیا گویاات عمل کی ابتدا ہیوم کی تقید کا تقاضا تھا اس نظر یے نے قوت کے تصور کو ہمیشہ کے لیختم کر دیا۔ (۱۳) Eddington, Prof. Sir Arthur Stanley

(۱۸دیمبر۱۸۸۱ء تا ۲۲نومبر۱۹۴۹ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن ۱۹۵۸ء: ۲۸۷،۱۰۵،۱۰۲،۱۰۵

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن ۱۰۱۰ء: ۲۲۹،۱۲۲،۱۲۰،۱۹

خطبات نمبرز: ۲۰۱۳

- ا۔ خطبہ نمبر ۳ میں علامہ اقبال ؒ نے پروفیسراڈ ٹکٹن کی تصنیف''زمان ومکان اور کشش ثقل' سے ایک اقتباس پیش کیا ہے جس کی رُوسے وجود دوا می ایک مسلسل عمل ہے جس کوفکر نے الگ تھلگ اشیاء کی کثرت میں تقسیم کررکھا ہے۔ دوا می کی یہی جبتو ہے جس کے تحت ذہنِ انسانی نے طبیعیات کی دنیا پیدا کی۔ (۱۴)
  - ٢- خطبه نمبر كمين علامه اقبال كلصة بين:

حكيم الامت علامها قبال . ''یروفیسراڈ ککٹن کہتے ہیں''ہم نے بیتومان لیاہے کہ طبیعیات کی رُوسے جن کی چیز وں کی ہستی کا قرار لازم آتا ہے باعتبار ماہیت ہم ان کو تقیقت کاایک جزوی پہلوہی گھیرائیں گے۔''(۱۵) اليگزينڈر پروفيسر Alexander, Samuel (١٩٣٨ ت ١٨٥٩) صفحات نمبرز برطابق الدُّيش ١٩٥٨ء: ٣١١،٢١٠ ٢١١ صفحات نمبرز برطابق ایڈیشن ۱۰۱۰ء: ۲۰۵،۱۲۸ خطبات نمبرز: ۵،۳ پروفیسرائیگزینڈ فلنفی تھا۔ آسٹریلیامیں پیداہُوا۔ آسفورڈ سے تعلیم حاصل کی۔ حقیقت پیندفلنفی تھا۔ کئی سال تک مانچسٹریو نیورسٹی میں فلسفه پڙهايا۔اس کي اڄم تاليف''ز مان وم کان اور ذات خداوندي (Space, Time and Deity)1920ء ميں شائع ٻُو ئي۔(١٦) خطہ نمبر ۲ میں علامہا قبالؓ نے پروفیسرالیگزینڈ رکا تصور زمان ومکان اورتصورِ ذات خداوندی کے حوالے سے ذکر کہا ہے اوران کی تصنیف ز مان ومکان اور ذات خداوندی ٔ کاحوالہ بھی دیا ہے۔ (۱۷) خطبهٔ نمبر ۵ میں علامہ اقبال یے عراقی کے تصورات زمان ومکان اور حقیقت مطلقہ کا تقیدی جائزہ لیتے ہُوئے لکھا ہے کہ عراقی کا بیکہنا کہ حقیقتِ مطلقہ میں فوق المکان یہاں اورفوق الابداب ایک دوسرے سے ال جاتے ہیں، کچھولی ہی بات ہے جیسے عہد حاضر کا تصور زمان مکان جے پروفیسرالیگزینڈر نے اپنے خطبات مکان وزمان اور ذاتِ الہیر کی بحث میں ہر شے، یعنی موجوداتِ عالم کا بطن اورسرچشمه گهرایا ہے۔ (۱۸) اوس پنسکی Ouspensky (۸۷۸اء تا ۱۹۳۷) صفحات نمبرز برطابق الديش ١٩٥٨ء: ٢٠ تا ٢٠٥،٦٢ صفحات نمبرز بمطابق الديشن ١٠٠٠ء: ٨٣ تا ٨٨ خطبهٔ نمبر: ۲ اوس پنسکی روسی مصنف تھا۔ ماسکومیں پیدا ہوا۔ریاضی ،نیچرل سائنس اور آرٹ میں تعلیم حاصل کی ۔سائنسی تحقیق اور ذاتی مشاہدات یرمنی کتاب Tertium Organum کانگریزی ترجمه (Tertium Organum کا انگریزی ترجمه (A Key To The Enigmas of The World میں چھیا۔(۱۹) . اس خطبہ میں علامہا قبال ککھتے ہیں کہ تواتر کی خصوصیت کی بناء براوس پنسکی نے زمانے کومکان کی ایک نئ سمت قرار دیا۔اس کے

یں چھپا۔(۱۹) اس خطبہ میں علامہ اقبالؒ لکھتے ہیں کہ تواتر کی خصوصیت کی بناء پراوس پنسکی نے زمانے کومکان کی ایک نئ سمت قرار دیا۔اس کے ساتھ ہی ریجی کہد دیا کہ ہم سہ بعدی ہتیاں جس چیز کوزمانے سے تعبیر کرتے ہیں وہ دراصل مکان ہی کا ایک بُعد ہے۔اس تضادییا نی کی وجہ سے اس کا تصور زمان ومکان مہم اور غیر واضح ہوگیا۔(۲۰)

Eckermann, Johann Peter O

(۱۲ شمبر۱۹۷۱ء تا ۱۳ دسمبر۱۸۵۸ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن ۱۹۵۸ء: ۱۳ صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن ۲۰۱۰ء: ۴۵ خطبه نمبر: ۱

جرمن ادیب، گوئے کا معاصر اور معتقد، گوئے کی وفات تک ۹ سال اس کی خدمت میں حاضر رہا۔ علمی کا موں میں اس کی معاونت کی۔۱۸۲۵ء میں جینا (Gena) یو نیورٹی نے اسے اعزازی ڈگری دی۔اس کی تالیفات گوئے کے افکار وشخصیت کا آئینہ تصور کی جاتی ہیں۔ خطبہ نمبرا کے صفحہ نمبر ۲۵ پر علامہ اقبال کھتے ہیں کہ قرآن حکیم کا حقیقی مقصدیہ ہے کہ انسان اپنے اندران گونا گوں روابط کا ایک اعلی اور برتر شعور بیدا کرے جواس کے اور کا نئات کے درمیان قائم ہے۔ قرآنی تعلیمات کا بھی وہ بنیا دی پہلو ہے جس کے پیش نظر گوئے نے باعتبارا یک تعلیمی قوت اسلام پرمن حیث القوم تبعرہ کرتے ہوئے ایکرمن سے کہا تھا،" تم نے دیکھا اس تعلیم میں کوئی خامی نہیں ۔ ہمارا کوئی نظام اور نہیں پر کیا موقوف ہے کوئی انسان بھی اس سے آگنہیں بڑھ سکتا۔" (۲۱)

Aghanides, Nicolas Prodromon

ا یکنیز نکولس

ولادت ١٨٨٣ء

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن۱۰۰ء: ۲۴۹

خطبه نمبر: ۲

انہوں نے کولمبیا یونیورٹی سے پی ای ڈی کی ۔مسلمانوں کے مالیاتی امور پر تحقیق کی۔کولمبیا یونیورٹی سے ان کی کتاب Mohammadans Theories of Financeشائع ہُوئی۔(۲۲)

خطبہ نمبر ۲ میں علامہ اقبال کھتے ہیں ایکنیز کلوس نے اپنی تصنیف میں لکھ دیا ہے کہ احناف اور معتزلہ کے نزدیک اجماع قر آن مجید کا بھی ناشخ ہے۔ حالانکہ اسلامی فقہ میں اس قتم کی غلط بیانی کی تائید میں کوئی ادنی سے ادنی مثال بھی پیش نہیں کی جاسمتی ، نہ احادیث میں ہمیں کوئی اشارہ ملتا ہے۔ (۲۲)

Bsoad, Charlie Dunbar

O

براڈسی ڈی

(۳۰ رسمبر ۱۸۸۷ء تا ۱۹۹۱ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن ۱۹۵۸ء: ۸۸ صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن ۲۰۱۰: ۱۰۴

خطبه نمبر: ۲

انگریز فلسفی لندن میں پیدا ہُوا۔۱۹۳۳ء میں کیمبرج میں پروفیسر ہُوا۔۱۹۳۵ء میں فزیکل ریسرچ سوسائٹی کا صدر بنا۔

- 1- Perception, Physics and Reality, 1914
- 2- Mind and its Place in Nature (24)

پروفیسر براڈ نے نہایت صحیح کہا ہے کہ ہم منتقبل کے سی حادثے کوحادثے کے تعبیر ہی نہیں کر سکتے ، کیونکہ ملکہ این کی وفات سے پہلے اس حادثے کا کوئی وجود ہی نہیں تھا۔ (۲۵)

**Browning Robert** 

 $\bigcirc$ 

براؤ ننگ رابر ٺ

( یمنی ۱۸۱۶ء تا ۱۸۸۹ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن ۱۹۵۸ء: ۱۲۳

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن۱۰۱۰: ۱۳۵

خطبهنمبر: ۳

انگریز رجائیت پیندشاعر جس نے ۱۷ سال کی عمر میں شاعری کا آغاز کیااور کافی شہرت پائی۔اس نے زندگی کے آلام کا ہمت سے مقابلہ کیااور رجائیت پیندی کا مظاہرہ کیا۔(۲۲)

علامہا قبال ؓ تیسر سے خطبہ میں رجائیت پسندی کا درس دیتے ہُوئے کہتے ہیں کہ رجائیت پسند براؤ ننگ کے نز دیک دنیا میں کوئی خرابی نہیں لیکن شوین ہارا پسے قنوطی کی نظر میں یہی دنیا سر ماکی ایک مسلسل رات ہے۔۔۔۔۔(۲۷) Barkeley, George

O

بركلے، حارر

(١١١رچ ١١٨٥ء تا ١١٥٧ء)

صفحات نمبرز برطابق ایدیش ۱۹۵۸ء: ۵۲،۵۰،۳۹

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن۱۰۰۰: ۲۸،۷۲

خطبه نمبر: ۲

بر کلے آئرش فلنی تھا۔ اس نے ۱۰ اء میں "Principles of Human Knowledge" کھی۔ اس کے نام پر کیلے فور نیا یو نیورٹی بنی۔ بر کلے کے افکار کی بنیاد غیر مادی مفروضات پر ہے۔ اس کے مطابق صرف انسان کا وجود حقیقی ہے باقی اشیائے خارجی کی بیہ نوعیت نہیں ہے۔ جو چیز حقیقتاً موجود ہے وہ شعور ہے نہ کہ مادہ۔ جو شعور کے اندر موجود نہ ہوتو اس کا کوئی وجود نہیں یا اس کا وجود کسی ابدی شعور کے اندر موجود نہ ہوتو اس کا کوئی وجود نہیں یا اس کا وجود کسی ابدی شعور کے اندر موجود نہ ہوتو اس کا کوئی وجود نہیں یا سکا وجود کسی ابدی

علامہ اقبال وسرے خطبہ میں لکھتے ہیں کہ کا ئنات اور موجودات کی حقیقت کے بارے میں جدید سائنس کو بالآخر بر کلے ہی کی تنقید سے اتفاق کرنا پڑا کہ کا ئنات کا وجود غیر مادی ہے۔ (۲۹)

Bergson, Henri

 $\bigcirc$ 

برگسال، ہنری

(۱/۱/ كتوبر ۱۸۵۹ء تا ۴ جنوري ۱۹۴۱ء)

صفحات نمبرز برطابق ایڈیشن ۱۹۵۸ء: ۲۱۷،۱۲۱،۹۵،۹۲،۸۵،۸۳ و۲۱۲،۲۱۲،۹۵،۹۲،۸۵،۸۳ دار

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن۱۰۰ء: ۸۳٬۸۰۰، ۲۰۹۰،۹۸،۹۷،۹۸،۹۷،۹۳،۹۲،۹۱۱،۹۰۰

خطبات نمبرز: ۵،۳،۲،۱

برگسان فرانسیسی فلسفی تھا۔اس نے فلسفہ تغیر زمان پیش کیا۔اس کے زدیک'' تغیر زمانہ ہے اور زمانہ تغیر'۔برگساں کے نصورِ زمان کے مطابق زمان مکانی اور زمان حقیقی (خالص)۔انائے فعال کا تعلق زمان مکانی سے ہے۔انائے بصیر کا تعلق زمان خالص سے ہے اور بیا یک آن واحد ہے جس کا مشاہدہ وجدان کے ذریعے ممکن ہے۔ برگساں کے زدیک وجدان فکر ہی کی ایک ترقی یافتہ صورت ہے۔ برگساں نے اپنی درج ذیل تین تصانیف کواپنے افکار کا ماحصل اور بہترین تخلیقات قرار دیا۔

- 1- Time and Free will, 1889
- 2- Matter and Memory, 1896
- 3- Creative Evolution, 1907

١٩٢٤ء ميں نہيں نوبل پرائز ملا۔ (٣٠)

علامها قبال اندري الفاظ برگسان كاذكركرتے ہيں۔

- ۔ وجدان جیسا کہ برگساں نے ٹھیک کہا ہے فکرہی کی ایک ترقی یافتہ شکل ہے۔ (۳۱)
- ۲۔ برگسال کے نزدیک حرکت ہی اصل حقیقت ہے، بشرطیکہ حرکت کوتغیر کے متر ادف قر اردیا جائے۔ (۳۲)
- س۔ آئن سٹائن نے جس حقیقت کوز مانہ کہاہے، یہ وہ حقیقت نہیں جسے برگسال استدام ہے تعبیر کرتا ہے۔ (۳۳)
  - ۳- برگسال کہتا ہے....جس وجود کاتعلق زمان مکانی سے ہے وہ حقیقی وجود نہیں ہے۔ (۳۴۲)
- ۵۔ برگسال کے نزدیک حقیقتِ مطلقہ ایک آزاد، نا قابلِ تعین تخلیق اور حیاتی محرک ہے اور اپنی گنہ میں سرتا سرمشیت، جس کو فکر قید مکانی میں کرتا ہے۔ (۳۵)
   میں لے آتا اور پھراس کامشاہدہ' اشیاء'' کی ایک کثرت کی شکل میں کرتا ہے۔ (۳۵)
- ۲۔ برگساں کہتا ہے زندگی چونکہ ہجوم کرتی ہُوئی آگے بڑھ رہی ہے۔ الہذا یم کن نہیں ہے کہاس نے آ زادانہ خلاقی کا جوراسته اختیار کررکھا ہے عایات کے نور سے منور ہو، خواہ قریب سے خواہ دور سے۔ وہ گویا ایک من مانی ، بے بھر ، بے راہ اور نا قابل ادراک حرکت ہے جس کے سامنے کوئی مقصد ہے ، نہ غرض کہ اس سے خاص نتیجہ پیدا کرے۔ لیکن بہیں پہنچ کر وار داتِ شعور کے متعلق برگساں کا تجوبیہ

۔ مخضراً میکہ ہماری کیفیاتِ شعور میں ماضی اور مستقبل دونوں کار فرمار ہتے ہیں اور یہی وجہ ہے کہ وار داتِ شعور کے اس تجزیے کے برعکس، جبیا کہ برگساں کا خیال ہے، متنقبل کوسرے سے غیر متعین سمجھنا فلطی ہے۔ (۲۷)

سے ہوسکتا ہے،اس لیے کہ مکان محض ہویاز مان محض ،ان میں بیصلاحیت ہی نہیں کہ اشاء یا حوادث کی کثرت کوسہارا دیسکیں۔ (۳۸)

9۔ برگساں نے نکھاہےانفرادیت کے کئی مدارج میں ، حتّی کہ ذاتِ انسانی کی الگتھلگ وحدت میں بھی اس کا تمام و کمال اظہار نہیں ، ہوتا۔ یہاں توالدو تناسل کار جحان انفرادیت کے اظہار میں رکاوٹ بن جاتا ہے۔اس کے بعدعلامہ اقبال ککھتے ہیں کہ انفرادیت کا کامل واکمل اظہارانائے مطلق میں ہوتا ہے جوتو الدوتناسل سے پاک ہے۔ (۳۹)

• ا۔ اگرچہابن خلدون کو مابعدالطبیعات ہے مطلق دلچیہی نہیں تھی ، بلکہوہ در حقیقت اس کامخالف تھا، بایں ہمہاس نے زمانے کا تصور جس رنگ میں کیا،ہم اس کے پیش نظراس کا شار برگسان کے پیشروؤں میں کریں گے۔ (۴۰)

Bradley, Francis Herbert

بریڈلے،ایف۔ایچ

( • ۳ جنوري ۲ ۱۸ ۱۵ تا ۱۹۲۸ و )

صفحات نمبرز بمطابق الدّيشن ١٩٥٨ء: ١٣٦ تا ١٢٨

صفحات نمبرز بمطابق الديشن ١٥٠٠ء: ١٥٦ تا ١٥٧

انگر رز فلسفی تھا۔اس نے مطلق تصوریت (مطلق مثالیت،مطلق عینیت) (Absolute Idealism) کا نظریہ پیش کیا۔اس کا خاص تصنیفی کارنامہ حقیقت اور شہود (Appearance and Reality) ہے جو ۱۸۹۳ء کو منظر عام برآئی۔ حقیقت اور شہود سمیت زمانی ترتیب سےان کی تصانیف کی فہرست درج ذیل ہے:

Presuppositions of Critical History, 1874

2-Ethical Studies, 1876 مطالعهاخلاق

The Principles of Logic, 1883

اصول منطق

4-Appearance and Reality, 1893, حقيقيت اورشهود

Essays on Truth and Reality, 1914

صداقت اور حقیقت پرمضامین (۴۱)

خطبہ نمبر میں علامہ اقبال تو دی کے بارے میں بریڈ لے کے فکری ارتفاء کا ذکر کرتے ہُوئے لکھتے ہیں کہ

ا۔ 'مطالعہ اخلاق' میں اس نےخودی کا وجود تسلیم کیا ہے۔

‹‹منطق''میںاسےایک علمی مفروضے سے زیادہ اہمیت نہیں دی۔

س۔ 'حقیقت اورشہود' میں اس نے خودی کی حقیقت برنہایت گہری نظر ڈالی ہے اور کہا ہے کہ خودی کی حقیقت فریب سے زیادہ نہیں ہے۔

۷- آخرکاراس نے شلیم کرلیا کہ خودی کسی نہ کسی معنوں میں ایک حقیقت ضرور ہے۔ (۴۲)

Briffault, Robert

بر بفالٹ را برٹ

(١٨٦٤ء تا اارسمبر١٩٩٨ء)

صفحات نمبرز برطابق الدُّيش ١٩٥٨ء: ٢٠٢،١٩٩ صفحات نمبرز بمطابق الديش ١٩٨٠٥: ١٩٨،١٩٦

خطبه نمبر: ۵

ڈ گری حاصل کی۔ کئی سال پریکٹس کی۔اس کے بعد میڈیکل کے پیشے کوخیر باد کہ پر کرعرانی ومعاشی مسائل پر توجہ کی۔اس نے ۱۹۱۹ء میں تشکیل انسانیت (The Making of Humanity) کاھی جس میں اندلس (ہسپانیہ) میں اسلامی دورِ حکومت میں علوم طبیعیہ کے سلسلے میں عربوں کی خدمات کوسراہا۔ بریفالٹ کے نز دیک جدید سائنس کا احیاء پورپ میں اس وقت ہُو اجب اندلس کے راستے عربوں کے تج ماتی علوم تھلے۔اس کی دیگر چندتصانیف درج ذیل ہیں:

- Rational Evolution (a rewriting of the Making of Humanity) 1930
- The Collapse of Traditional Civilization.
- Decline and Fall of the British Empire, 1938. (43)

خطبهٔ بر۵ میں علامه اقبالؓ نے بریفالٹ کی کتاب ﴿ تَشْكَيْلِ انسانيت وَ سَجْوَارا قتباسات دیے ہیں اور بریفالٹ کے حوالے سے کھاہے کہ یونانیوں کو درحقیقت نظریوں سے دلچیں تھی ، حقائق سے نہیں تھی۔ان کےافکار نے مسلمانوں کوکوئی دوسو برس تک سیجھنے کا موقع ہی نہیں دیا کے قرآن پاک کی حقیقی روح کیا ہے؟

عربوں نے سائنسی علوم کی بنیادر کھی ۔ تجرباتی منہاج کورواج دیا۔ انہوں نے علوم طبیعیہ (Physical Sciences) علم ریاضی، ئے منہاجات ِ تحقیق،منہاج تج بی،مثاہدےاور پماکش کے طریقے متعارف کرائے ۔سب سے بڑی خدمت جوعر بی تہذیب و ثقافت نے جدید دنیا کی ، کی ہے وہ سائنس ہے۔ (۴۴)

Bacon, Sir Francis

(۲۲جنوری ۱۲۵۱ء تا ۱۹رپریل ۲۲۲۱ء)

صفحات نميرز بمه طالق الدّيشن ١٩٥٨ء: ١٩٩

صفحات نمبرز بمطابق الديشن •١٠٠٠ء: ١٩٢

بیکن ہیرفرانس

انگر رفلسفی ،ادیب لندن میں پیدا ہُوا۔ٹرنٹی کالج کیمبرج میں تعلیم حاصل کی ۔۱۶۰۳ء میں سر کا خطاب ملا۔ اپنی تصانیف کی بدولت شہرت یائی۔استقر انی منطق کی بنابرانگلستان میں تجرباتی علوم کی بنیادرکھی۔(۴۵)

۔ علامہ اقبالؓ نے خطبہ نمبر ۵ میں راج بیکن کا قدر نے تفصیل سے ذکر کیا ہے اورانہیں تج باتی منہاج کی اشاعت کابانی قرار دیاہے۔ انہوں نے کھاہے کہ راجر بیکن کے نصورات ِ سائنس اس کے مشہور ہم نام ( سرفرانسس بیکن ) کی نسبت کہیں زیادہ قطعی اور واضح ہیں ۔ للبذا تجرباتی منہاج کی اشاعت برفخر کرنے کاحق راجر بیکن کو پہنچتا ہے، نہاس کے مشہور ہم نام کو۔ (۴۶)

Pringle Hettison, Andrew Seth

یرنگل، ہیٹی س،اے۔ایس

(۲۰ دسمبر ۱۸۵۷ء تا استمبرا۱۹۹۰ء)

صفحات نمبرز بمرطابق الديشن ١٩٥٨ء: ١٥٣٠

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن ۱۹۲۰: ۱۹۲

خطبه نمير: ۱۲

سكاك ليند كافلسفى ، ايدُنبرامين پيدا مُوا - يو نيورسنى كالج كار دُف (Cardiff) مين منطق وفليفه كاپر وفيسر ١٨٨٣ء ، ايد نيورسنى میں منطق وفلفے کا پروفیسرا ۱۸۹ء۔

تصانف:۔

- The Development from Kant to Hegel, 1882
- Hegelianism and Personality, 1887

- 3- Man's Place in the Cosmas, 1897
- 4. The Idea of Immortality, 1922 (47)

خطبہ نمبر میں علامہ اقبال ان الفاظ میں پرنگل پیٹی ن کاذکرکرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ، انسان اور کا ننات کا باہمی تعلق ظاہر کرنے کے لیے ہمیں خوش قسمتی سے دوالفاظ امر اور خلق ملے ہیں جو اللہ تعالیٰ کی قدرت اور خلاقی کا اظہار کرتے ہیں خلق کے معنی ہیں آفرینش ، پیدا کرنا۔ امر کے معنی ہدایت ورہنمائی کے ہیں ۔ پرنگل پیٹی کوافسوں ہے کہ انگریز کی زبان میں اس مقصد کے لیے ایک ہی لفظ (creation) ہے۔ (۴۸) بلائک ، ماکس Planck, Max Karl Ernst Ludwig

(۱۲۳ يريل ۱۸۵۸ء تا ۱۶ کوبر ۱۹۴۷ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن ۱۹۵۸ء: ۱۰۲

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن ۱۰۲۰: ۱۲۲

خطبهنمبر: ۳

جرمن سائنسدان تھا۔ کیل (Kiel) میں پیدا ہُوا اور Conttingen میں وفات پائی۔ اس نے ۱۹۰۰ء میں نظریہ کو اٹم (Kiel) میں بیدا ہُوا اور Conttingen میں وفات پائی۔ اس نے ۱۹۰۰ء میں نظریہ کو اٹم (Quantum Theory) پیش کیا۔ ۱۹۱۸ء میں اسے نوبل پر ائز ملا۔ آخری عمر میں فلنفے کی طرف میلان ہوگیا۔ پر وفیسر پلانک کہتے تھے کہ کا کنات کی اصل حقیقت شعور ہے، مادہ نہیں۔ مادہ شعور کا نتیجہ ہے۔ ہم شعور سے آ گے نہیں جاسکتے۔ ہر چیز جس کا ہم ذکر کرتے ہیں یا جس چیز کوموجود تصور کرتے ہیں بال کی ہستی شعور بر مینی ہے۔ (۴۹)

خطبہ نمبر ۳ میں علامہ اقبال جواہر کی حرکت کے نظریہ (نظریہ جواہر) پر بحث کے دوران پلانک کاذکرکرتے ہوئے کہتے ہیں: ''……پلانک کے نظریہ مقادر کے تحت جوتج بات کئے گئے،ان کی روے اب یہ کہنا ناممکن ہے کہ جوہر مکان میں بسلسل اپناراستہ طے کرتا رہتا ہے۔……'(۵۰)

Julian, Emperor

جولين، قيصر

(١/نومبرا٣٣ء تا ٢٦جون ٣٧٣ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن ۱۹۵۸ء: ۲۲۴

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن۱۰۰۰ء: ۲۱۹

فطبه تمبر: ٢

می منظمین کا جانشین ،قیصرِ روم قسطنطنیه میں پیدا ہُوا۔عیسائی ندہب کی تربیت پائی۔ائیسنز کے فلسفیانه مدرسوں میں اعلی تعلیم حاصل کی۔۱۲ ۲۱ء میں تخت نشیں ہوا اور قدیم روما کا بت پرستانه مسلک اختیار کیا۔ایک رساله Misopogen ککھا۔اس نے تمام نداہب کے بارے میں روا داری کی تلقین کی۔(۵۱)

خطبہ نمبر ۲ میں علامہ اقبال کصتے ہیں کہ اتحادِ انسانی کے لیے کسی خالص نفسیاتی اساس کی جبتو تب ہی کامیاب ہو سکتی ہے جب اس حقیقت کا ادراک ہو جائے کہ نوع انسانی ایک ہے اوراس کی زندگی کامبدا اصلاً روحانی ہے۔قیصر جولین فدہب عیسائی کی روسے اتحادِ انسانی کی اساس تلاش کرنے میں ناکام رہا۔اس لیے وہ مجبور ہوگیا کہ ایک دفعہ پھرروما کے قدیم دیوتاؤں سے رجوع کرے اوران کی تائید میں فلسفیا نہ تاویلات سے کام لے۔ (۵۲)

James, Prof. William

جيمز، پروفيسروليم

(جنوری۱۸۴۲ء تا ۲۷اگست ۱۹۱۰)

صفحات نمبرز بمطابق الديشن ۱۹۵۸ء: ۱۵۳،۱۳۵،۱۳۴،۳۵۰۱، ۱۵۱

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن ۱۲۰۱۰ء: ۸۳۰٬۵۵۰،۳۳۰٬۲۴۰٬۱۲۰٬۱۲۱٬۱۲۰٬۱۲۳۰٬۲۴۰۱۱۱۲۰۰۱۲۳۰

خطبات نمبرز: ۱٬۳۰۱

فلسفی ، ماہر نفسیات ، نیو پورٹ اور ہارورڈ یو نیورٹی میں تعلیم حاصل کی جہاں سے ۱۸۶۹ء میں ایم ۔ڈی کیا۔۱۸۷۲ء میں ہارورڈ یو نیورٹی میں فزیالوجی کا انسٹر کٹر بنااور پروفیسر کے منصب تک پہنچا۔ ۱۹۰۷ء میں سبکدوش ہُوا۔امریکہ میں کہبلی بارفلسفۂ ارتقا کے نصاب کا آغاز کیا۔ ۱۸۷۷ء میں امریکہ کی پہلی نفسیاتی لیبارٹری بنائی۔ ۱۸۹۹ء اور ۱۹۰۲ء میں ایڈ نبرایو نیورٹی میں گفر ڈیکپجرز دیے۔ ۱۹۰۸ء میں آکسفورڈ میں ہبرٹ لیکپجرز دیے۔ بیلپجرز درج ذیل تالیفات (نمبرا۲) میں شائع ہُوئے:

- 1- Varieties of Religious Experience, 1907
- 2- The Meaning of Truth, 1909
- 3- Principles of Psychology, 1890
- 4- Pragmatism, 1907
  - ۔ خطبہ نمبرا میں علامہ اقبالؒ نے مسٹرولیم جیمز کے بارے میں پروفیسرمیکڈانلڈ کی رائے کااس طرح سے ذکر کیا ہے: ''…… پروفیسرمیکڈانلڈ کلھتے ہیں:''ابن خلدون کے بعض نفیاتی افکار بڑے دلچیپ ہیں۔وہ اگر آج زندہ ہوتا تو مسٹرولیم جیمز کی کتاب ''مشاہدات مذہب کی گونا گونی کو پنظرا سخسان دیکھتا۔'' ۵۳)
- ا۔ صوفیانہ مشاہدات کی دوسری خصوصیت ان کی نا قابل تجزیہ کلتیت کاذکرکرتے ہوئے علامہ اقبال کہتے ہیں کہ اگر روحانی احوال، شعور عقلی کے احوال سے مختلف ہوتے ہیں تو اس سے پنہیں سمجھنا چاہیے کہ ان حالتوں میں ہماراتعلق شعور کے طبعی مرتبے سے منقطع ہو جاتا ہے، جیسے کہ یروفیسرولیم جیمز کاغلطی سے خیال تھا۔ (۵۵)
- سے خطبہ نمبرا کے آخر پر علامہ اقبال کھتے ہیں کہ ہماری نفسیاتی کیفیات سے علت و معلول کاعضوی سلسلہ جس طرح وابسۃ ہے اس کا ان معیارات سے کوئی تعلق ہی نہیں جن کے ماتحت ہم باعتبار قدرو قیت کسی کیفیت کو ادنیٰ یا علیٰ قرار دیتے ہیں۔ جس طرح درخت اپنے کھیل سے پیچانا جاتا ہے نہ کہ جڑ سے۔ اسی طرح روحانی واردات و کیفیات اور مشاہدات کو شیطانی واردات و کیفیات اور مشاہدات کو شیطانی واردات و کیفیات اور مشاہدات کی صحت ودر تکی مشاہدات سے میتز کرنے کے لیے ان کے نتائج و حاصلات کو پر کھنا چا ہیے۔ روحانی واردات و کیفیات اور مشاہدات کی صحت ودر تکی اور قدر وقیت کے تعین کے لیے بروفیسر ولیم جمز کا مقرر کردہ یہ معیار درست ہے۔ (۵۲)
- سم۔ خطبہ نمبر سمیں علامہ اقبالؓ نے پروفیسر ولیم جمزی ایک عبارت دی ہے جس کا مرکزی خیال ہیہ ہے کہ باعتبار نفسیات دعایا عبادت ایک جبتی امر ہے۔ ہرانسان رفیق اعلیٰ کی تلاش کا اوراسے یانے کا کم یازیادہ جذبہ واحساس رکھتا ہے۔ (۵۷)
- ۵۔ خطبہ نمبر ۲ میں علامہ اقبال ولیم جمزی اس رائے سے اختلاف کرتے ہیں کہ شعور کو جوئے خیال سے تشبیہ دی جاسکتی ہے اور بیالگ الگ الگ اجزا کا مجموعہ ہے۔ علامہ اقبال کہتے ہیں کہ ولیم جمیز کے نظر پیشعور سے خودی کی حقیقت کا کوئی سراغ نہیں ملتا اور محسوسات و مدرکات کا وہ غضر بھی کا لعدم ہوجا تا ہے جسے کم از کم اضافی طور پر مستقل کھہر ایا جاتا ہے۔ اس لیے شعور ایک وحدت اور حیات ذہنی کی شرط اولین ہے۔ (۵۸)
- ۲۔ خطبہ نمبر ۴ میں علامہ کہتے ہیں کہ ابن رشد کے مطابق عقل جسم کی کسی حالت کا نام نہیں ہے۔اس کی ہستی جسم سے بالاتر ہے، وہ مفرد ہے، عالم گیراور دوا می للبندااس کا تعلق کسی اور ہی مرتبہ وجود ہے ہے۔
- دراصل ابن رشد کا پینظریہ ولیم جیمز کے اس خیال سے کچھزیادہ مختلف نہیں کہ بیشعور کی کوئی وراءالجسم میکا نکی ترکیب ہے جومحض دل بہلا وے کیلئے کسی جسمانی معمول سے عارضی طور برتو کام لے لیتا لیکن پھر ہمیشہ ہمیشہ کے لیے اس کا ساتھ جیھوڑ دیتا ہے۔ (۵۹)
- 2۔ حیات بعدالموت کے مخافین اعتراض کرتے ہیں کہ شعور تو صرف د ماغ کا ایک وظیفہ ہے۔ لہذا جو نہی د ماغ کا یفعل ساقط ہُواشعور کا سلسلہ بھی منقطع ہوجائے گا۔ ولیم جیمز کہتا ہے اگر ہم ثابت کر دیں کہ د ماغ کا ایک کام شعور پیدا کرنا ہے تو حیات بعدالموت کے خلاف بیاعتراض درست ہوگا۔ (۲۰)

#### (۲۸/ كوبر ۱۸۲۷ء تا ايريل ۱۹۴۱ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن ۱۹۵۸ء: ۱۲۸

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن۱۰۰۰ء: ۸۹

خطبه نمبر: ۲

یہ جڑمن ماہر حیاتیات تھا۔ کریز نخ (Kreiznach) میں پیدا ہوا۔ ہمبرگ،فری برگ،میو نخ اور جینا میں تعلیم حاصل کی۔ ہائیڈل برگ میں پروفیسر آف فلاسفی بنا۔ یہاں سے کولون (Cologne) اور ۱۹۲۱ء میں لیپزگ گیا۔ وہیں فوت ہُوا۔اس نے اینٹی کخی (Entilechy) کانظر یہ بیش کیا اور حیاتیات کے مادی تصور کور دکیا۔ (۲۱)

علامہ اقبال دوسرے خطبہ میں تصورِ حیات پردائے دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ حیات ایک ایسامظہر ہے جس کی نہ تو کوئی نظیر ہے اور نہ جس کا میکانیاتی نقط نظر ہے۔ تجزیہ ہی ممکن ہے۔ بقول ایک دوسرے نامور ماہر حیاتیات درلیش کے ،اس کی'' کلیت نفس الامری''ایک الیں وصدت ہے جسے ایک دوسرے پہلوسے دیکھا جائے تو کثرت سے بدل جاتی ہے۔ بایں ہمہ اپنی نشو ونما ، ملی ہٰ اماحول سے مطابقت پیدا کرنے میں ،خواہ یہ مطابقت نئی نئی عادتوں کا نتیجہ ہو، یا پرانی عادتوں میں ترمیم و تبدیلی کا ،اس سے جواعمال سرز دہوتے ہیں ،ایک خاص جدوجہد کے ماتحت کسی امرکے لیے سرز دہوتے ہیں گرجس کا مشین یا کل کی صورت میں وہم و گمال بھی ممکن نہیں۔'(۱۲)

Descartes, Rene O

(۱۳مارچ۱۵۹۱ء تا اافروری۱۵۹۰۹)

صفحات نمبرز بمطابق ایدیش ۱۹۵۸ء: ۳۰،۱۹۸،۱۵۷،۴۵۲ ۳۰

صفحات نمبرز برطابق ايديش ١٠٠٠ء: ٢٨٣،١٦٣،١٦٣،٢

خطبه نمبر: ۲،۴،۲

فرانسیسی فلسفی اور ریاضی دان ہے۔ اس نے اپنی تصنیف (Discourse on Method) محررہ ۱۹۳۷ء میں کارتیسی فلسفہ (Cartesian Method) پیش کیا، جس میں اس نے پینظر پیپش کیا''سب کچھ بیہے کہ میں سوچتا ہوں، اس لیے میں ہوں۔''مزید کہا '''نفس (body) دونوں ایک دوسرے سے مختلف ہیں لیکن معجزانہ طور پرخدانے انہیں ملایا ہُوا ہے۔ انسان کا صرف جسم مادی قوانین کا پابند ہے لیکن اس کانفس (روح) آزاد ہے۔ اس لیے انسان کوایک فاعل مختار سمجھا جاسکتا ہے۔'' دیکارت نے سائنس اور مذہب کوقریب لانے کی کوشش کی۔ (۱۲۳)

- ا۔ دوسرے خطبہ میں علامہ اقبالؒ نے دیکارت کا کارتبیبی فلسفہ بیان کیا ہے جس کے مطابق کسی شے میں کسی صفت کا موجود ہونا اس بات کا شہوت ہے کہ صفت مذکورہ فی الواقعہ اس شے میں موجود ہے۔ اب خدا کی ماہیت یا تصور ہی ایسا ہے کہ اس میں وجود کی صفت داخل ہے ، الہٰذا ہم کہہ سکتے ہیں کہ خدا ہی وجود واجب ہے یا دوسر لے نقطوں میں رید کہ خدا ہے۔ '' ہستی کامل کے وجود کا تصور اس بات کا شہوت ہے کہ کوئی مثنی عالم خارجی میں موجود ہے اور وہی اس کی علت ہے۔
- علامہ اقبال اس پررائے دیتے ہیں کہ مذکورہ بالا دلیل، دلیل کونی سے مشابہ ہے۔اس دلیل کوجس رنگ میں بھی پیش کیا جائے اس سے بیٹابت ہوتا کہ سی شے کی ہستی کا تصوراس کے وجود فی الخارج کا ثبوت ہے۔ (۲۴)
- ۲۔ خطبہ نمبر میں علامه اقبالؒ نے دیکارت کے اس نظریہ پر بحث کی ہے کہ روح اور جسم دونوں کی ہستی ایک دوسرے سے الگ تھلگ اور آزاد ہے گوکسی پُر اسرار طریق پر باہم وابستہ ہیں۔(۲۵)
- ۳۔ خطبہ نمبر کمیں علامہ اُقبال ہے ہیں کہ خودی کا نصب العین یہ نہیں کہ کچھ دیکھے، بلکہ یہ ہے کہ کچھ بن جائے۔اس کی حقیقت کا انکشاف ہوگا تو دیکارت کے میں سو چہا ہوں' نے نہیں بلکہ کانٹ کے کرسکتا ہوں'، سے نے دی کا آخری عمل فکر کاعمل نہیں۔وہ ایک حیاتی عمل ہے۔(۲۲)

۔ حطبہ مبرا میں علامہ اقبال بیون اور ڈارون پر نفید کرتے ہوئے کہتے ہیں لہ ہم اکتر اس غلط ہی کا شکار ہوجائے ہیں لہ حیات ، ایک مشین کی طرح تو انائی سے تاکم رہتی ہے۔اس خالص روحانی تو انائی کی اساس دراصل عناصر کی وہ ترکیب ہے جس سے اس کا اظہار ہوئی اور ہوئی اور ہاہے۔ یہی وجہ ہے کہ دنیائے مادیات میں نیوٹن اور تاریخ فطرت میں ڈارون کے اکتشافات کی انتہا بالآخر میکا نیت پر ہوئی اور پھر یہاں تک کہا گیا کہ ہمارے سب مسائل دراصل طبیعات ہی کے مسائل ہیں .....(۱۷)

۔ خطبہ نمبر کمیں علامہ اقبال ؓ نطشے کے بارے میں کہتے ہیں کہ نطشے نے اپنے اندر عالم لا ہوت کی ایک جھلک دیکھی مگر اپنے روحانی اسلاف شوپن ہاوئر، ڈارون اور لا نگے وغیرہ کی وجہ سے وہ ان تجلیات اور مشاہدات کی سیح قدرو قیمت کا اندازہ نہ کر سکا اور غلط راہ پر چل نکلا۔ (۲۸)

Duhring, Eugen Karl

دُورنگ، بوجين کارل دُورنگ، موجين کارل

(۱۲جنوری۱۹۲۳ء تا ۱۲ستمبر۱۹۹۱ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن ۱۹۵۸ء: ۱۹۹

صفحات نمبرز بمطابق ايديشن ١٩٦٠ ء: ١٩٢

خطبه نمبر: ۵

جرمن ماہر معاشیات، وفلفی، ہنری سی کیرے کا شاگرد، برلن میں پیداہُوا۔

تصنیف:۔

Kritische Geschichte der National oksnomie und Des Sozialismus, 1871 (69)

خطبہ نمبر 5 میں علامہ اقبال گہتے ہیں:''ڈورنگ کا قول ہے کہ راجر بیکن کے تصورات سائنس اس کے مشہور ہم نام فرانس بیکن کی نست کہیں زیادہ قطعی اور واضح ہیں۔(۷۰)

نسبت ہیں زیادہ عنی اوروا ن ہیں۔(24) رائس، روفیسر، ہے

Royce, Prof, Josiah

(۲۰ نومبر۱۸۵۵ء تا استمبر۱۹۱۱ء)

صفحات نمبرز بمطابق الديش ١٩٥٨ء: ١٨٠١١٠،٢٩

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن ۱۳۲،۱۲۸،۵۷

خطبات نمبرز: ۳،۱

۔ امریکی فلنفی اور ماہرِ تعلیم کیلی فور نیا (بر کلے) یو نیورٹی میں اعلیٰ تعلیم حاصل کی۔۸۷۸ء میں ہو پکنز یو نیورٹی سے پی ایچ ڈی کی۔ پچیس سال تک امریکہ میں Post Kantian Idealism کا پر چارکر تار ہا۔ (۷۱)

ا۔ خطبہ نمبرا میں صوفیا ندا حوال کے تذکرہ کے دوران علامہ اقبال کہتے ہیں کہ اپنے سامنے موجود کسی صاحبِ شعور ہستی کا ادراک اس کی جسمانی حرکات سے ہوتا ہے جسیا کہ پروفیسررائس کہتے ہیں کہ ہم اپنے ابنائے جنس کو حقیقی سمجھتے ہیں تواس لیے کہ وہ ہمارے اشاروں

کاجواب دیتے ہیں۔(۷۲)

۲۔ خطبہ نمبر ۳ میں علامہ اقبال ؓ نے پروفیسر رائس کے نظریہ زمانی کا حوالہ دے کرمُلاّ جلال الدین کی کتاب'' زورا'' کی ایک عبارت کے حوالے سے زمان ومکال کی حقیقت پر بحث کی ہے۔ (۷۳)

س۔ علامہ اقبال ﷺ کہتے ہیں کہ ملا جلال الدین دوانی ،عراقی اور پروفیسر رائس کے مطابق اللہ تعالیٰ کاعلم گلی ادراک کا ایک واحداور نا قابلِ
تجزیم ل ہے جس میں بیساراعالم تاریخ جس کوہم مخصوص حوادث کا ایک سلسلہ قرار دیتے ہیں ، بلاواسطہ اور بطور ایک دوامی آن کے
اس علم میں آجا تا ہے۔اگر علامہ کہتے ہیں کہ اگر بیضور درست تسلیم کرلیا جائے تو یہ ماننا ہوگا کہ اللہ تعالیٰ کی تخلیقی فعالیت ہمیشہ سے اس علم میں آجا تا ہے۔اگر علامہ کہتے ہیں کہ اگر بیضور درست تسلیم کرلیا جائے تو یہ ماننا ہوگا کہ اللہ تعالیٰ کی تخلیقی فعالیت ہمیشہ کے لیے ایک مخصوص راستے پرگامزن ہے۔مستقبل طے شدہ ہے اور حوادث متعین ہیں۔ (۲۲)

Russell, Bertrand, Arthur William

رسل، برٹرنڈ آ رتھرولیم

(۱۸مئی ۱۸۷ء تا ۲فروری ۱۹۷۰ء)

صفحات نمبرز بمطابق الديشن ١٩٥٨ء: ٥٦،٥٥،٥١

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن ۱۰۱۰: ۷۵،۹۷۷ تا ۸

خطبه نمبر: ۲

۔ انگریزی فلسفی، ریاضی دان اور ماہر عمرانیات جوحریتِ فکر کا داعی تھا۔اس نے فلسفہ، ریاضی اور عمرانیات پرمتعد دتصانیف اپنی یا دگار چھوڑیں۔اسے • ۱۹۵ء میں لٹریچر کا نوبل پرائز ملا۔ (۷۵)

خطبه نمبرا میں علامه اقبال برٹرنڈرسل کے حوالے سے کہتے ہیں:

ا۔ بہالفاظ رسل نظریۂ اضافیت نے زمانے کوزمان ومکان میں مذنم کرتے ہُوئے شے کے روایتی تصور پر جوٹھوکرلگائی ہے وہ فلسفیوں کے دلائل ہے آج تک نہیں گلی۔(۷۲)

۲۔ زینو نے کہا کہ حرکت فی المکان ممکن نہیں۔ حقیقت ایک ہے اور تغیر سے پاک اشاعرہ کے استدلال سے ازروئے منطق زینو کے مغائزات کا کوئی جواب ممکن نہیں۔ البتہ دورِ حاضر کے مفکرین میں فرانسیسی فلسفی برگساں اور انگریزی ریاضی داں برٹرنڈرسل نے اسپنے اسپنے نقط ُ نظر سے اس کے دلائل کی تر دید کی ہے۔ (۷۷)

س۔ برٹرنڈرسل نے کانٹور کے نظریدریاضیاتی تواصل کے پیش نظر جواس کے نزدیک ریاضیات حاضرہ کے اہم ترین اکتشافات میں سے ہے، زینو کے خیالات کی تر دید کی ہے اور حرکت کا اثبات کیا ہے۔ (۷۸)

Rougier, Louis

روژے،لوئی

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن ۱۹۵۸ء: ۱۱۳

خطبهنمبر: ۳

فرانسیسی پروفیسر نے فلسفہ، ریاضی اور طبیعیات کا وسیع مطالعہ کیا تھا۔ فلسفہ اور سائنس کے باہمی را بطے پر فرانسیسی میں تصنیفات کھیں۔اضافیت اور کوانٹم تھیوری پراس کی مندرجہ ذیل کتاب کا انگریزی میں ترجمہ ہُواہے:

1- Philosophy and the New Physics, 1921 (79)

Ranan, Ioseph, Ernest

 $\circ$ 

رینان،ارنست

(۲۷ فروری۱۸۹۳ء تا ۱۱۱ کتوبر۱۸۹۲ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیش ۱۹۵۸ء: ۱۲۹

صفحات نمبرز بمطابق ايديش • ١٠٠٠ء: ٢٠١

خطبه نمبر: ۱۲

فرانسینی مستشرق مؤرخ اورفلسفی تھا۔۱۸۵۲ء میں ڈاکٹریٹ کی ڈگری حاصل کی ۔ حیات میں بڑی جرات اورشائسگی سے اپنے خیالات کا اظہار کیا کہ یسوع مسیح خدا کا بیٹانہیں تھا،صرف خدا کا برگزیدہ بندہ تھا جو بلندتر انسانی شرافت کا مظہرتھا۔اس نقطہ نظر پر اسے بہت زیادہ مخالفت کا سامنا کرنا پڑا۔ تاہم ، آخری عمر میں اسے عزت اور اعز از حاصل ہُوا۔اس کی تدفین سرکاری طور پر ہُوئی۔ (۸۰) خطبہ نمبر ۲۴ میں ابن رشد کے اس قول کے حوالے سے کہ 'مقتل جسم کی کسی حالت کا نام تو ہے نہیں۔اس کی ہستی جسم سے بالاتر ہے وہ مفرد ہے، عالم گیراور دوا می ہے۔''علامہ کلھتے ہیں:

''رینان کا قول ہے اس سے کچھ ثابت ہوتا ہے تو صرف ہد کہ بنی نوع انسان اور تہذیب وتدن کا سلسلہ ہمیشہ جاری رہے گانہیں ثابت ہوتا تو بیا کے فرد کو بقائے دوام حاصل ہے۔''(۸۱)

Zwemer, Samuel Marinus

زويمر ،صموئيل

(١٩٤١ء تا ١/ارىل١٩٥١ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن ۱۹۵۸ء: ۱۰۳

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن ۱۰۱۰: ۱۲۱

خطبه نمبر: ۳

متشرق، عرب ممالک ومصر میں (۱۸۹۰ء تا ۱۹۲۹ء کے عرصے میں )مشنری کی حیثیت سے کام کیا۔اسلام کی تاریخ اور حالات پر بہت سے مضامین اور کئی کت کھیں۔(۸۲)

ب خطبہ نمبر ۳ میں علامہ اقبال کہتے ہیں کہ عالم اسلام کے نظریہ جواہر کوایک یہودی عالم موسیٰ ابن موسیٰ نے اپنی کتاب''دلیل الحائز'' میں باقاعدہ اور جامع شکل دی۔ ۱۸۶۷ء میں منک نے اس کا ترجمہ فرانسیسی زبان میں کیا۔ حال ہی میں امر کی پروفیسر میکڈ انلڈ نے اس کے مشمولات کی توضیح آئی سس میں بڑی خوبی سے کی ہے۔ (۸۳)

Spences, Herber O

(١١١ريل ١٨٠٠ء تا ٨ديمبر١٩٠١ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن ۱۹۵۸ء: ۲۷۱

صفحات نمبرز بمطابق ایدیش ۱۰۱۰: ۲۸ ا

خطبه نمبر: ۱۲

اگریز فلسفی، ماہر عمرانیات، شروع میں ٹیجنگ کا پیشہ اختیار کیا۔۱۸۴۱ء میں یہ پیشہ چھوڑ کرتصنیف و تالیف کا رُخ کیا۔۱۸۵۵ء میں ''اصول نفسیات''کھی۔اس کے بعد کئی کتابیں کھیں۔وہ انفرادیت پسند تھا۔ فوجی استبداداور آمریت کے خلاف تھا۔اس کے افکارار تقائی اور مادی طریق کے حامل ہیں۔علم کی منتہا پروہ ایک نامعلوم 'ستی کا اعتراف کرتا ہے۔(۸۴)

علامها قبالٌ خطبه نمبره میں لکھتے ہیں:

'' ..... بقائے دوام کے بارے میں .....رجعت ابدی کا خیال ایک ہی وقت میں متعدد انسانوں کے دل میں پیدا ہُو ا۔ چنانچیاس کے پچھ

مبادیات بربرا اسپنسرمین بھی موجود ہیں ..... (۸۵)

Spengler, Oswald

 $\mathbf{C}$ 

ه پینگلر ،اوسوالڈ

(۲۹مئی۱۸۸۰ء تا ۸مئی۱۹۳۱ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن ۱۹۵۸ء: ۲۲۱،۲۱۸،۲۰۵،۲۰۳،۱۲۲

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن ۱۰۱۰ء: ۱۲۱۰۰ کا، ۱۹۹۰، ۲۰۱۰، ۲۱۳،۲۱۲،۲۱۱،۲۱۰ ۲۱۳،۲۱۲

خطبات نمبرز: ۴ ، ۵

ریاضی، فلسفہ، تاریخ اورفنون میں دلچیپی رکھنے والا جرمن فلسفی، برلن یو نیورسٹی سے پی ایچ ڈی کی۔اس کی مشہور کتاب زوالِ مغرب (The Decline of the West) پہلی بار ۱۹۱۸ء میں چھپی نظر ثانی شدہ ایڈیشن ۱۹۲۳ء میں چھپا۔اسے عالمی شہرت حاصل ہُو ئی۔ انگریزی، فرانسیسی ،اطالوی، ہسپانوی، روسی، جاپانی، زبانوں میں اس کے ترجمے ہُو ئے۔اس کتاب کے دوابواب میں شپنگار نے عربی (قافت بربحث کی کیکن وہ اسلام کی ثقافت روح کو بمجھنے سے قاصر رہا۔ (۸۲)

- ا۔ خطبہ نمبر میں علامہ اقبال سلیم کرتے ہیں کہ قرآن مجید میں تقدیر کا تصور موجود ہے۔ لیکن شین گلر نے اس سے بیغلط نتیجہ نکالا ہے کہ اسلام خودی کی نفی کا سبق دیتا ہے۔ علامہ شین گلر کے اس خیال سے متفق ہیں کہ تخیر کا ئنات کے دوطریق ہیں۔ ایک عقلی اور دوسرا حیاتی ، مقلی طریق سے کا ئنات میں جاری وساری سلسلہ علت و معلول کو بچھ کر اس سے عہدہ برآ ہوتے ہیں جبہ حیاتی طریق میں قوت ایمانی سے کا ئنات تنخیر کی جاتی ہے۔ (۸۷)
- ۲۔ خطبہ نمبر ۵ میں علامہ اقبال ؒ نے اسلامی تہذیب و ثقافت کے سلسلے میں منظر عام پر آنے والے چاررویوں کا ذکر کیا ہے۔ چوتھارویہ یہ ہے کہ اسلامی تہذیب کا ایسا کوئی وجود نہیں یہ مجوی تہذیب کا حصہ ہے۔ اسلامی تہذیب نے یورپ کوکسی پہلو سے متاثر نہیں کیا۔

  یورپ نے جو کمال حاصل کیا وہ اس کی اپنی ہمت و کوشش کا نتیجہ ہے۔ یہ رویہ اوسوالڈ شین گلر کے ہاں نظر آتا ہے۔ علامہ اقبال ؒ نے اس خطبہ میں چاروں رویوں کا تقیدی جائزہ لیا ہے۔ (۸۸)
- س۔ خطبہ نمبر ۵ میں قوموں کے عروج وزوال کے بارے میں ابن خلدون کے نظریے کا تقیدی جائزہ لینے کے بعد علامہ اقبال گہتے ہیں کہ عروج وزوال کے جس قانون کو ابن خلدون نے جماعتوں ، قبیلوں ، سلطنتوں اور قوموں پر لا گوکیا تھا اس کو بعض تبدیلیوں کے ساتھ شین نگر نے تہذیبوں پر لا گوکیا شین نگر نے تہذیبوں پر لا گوکیا شین نگر نے ''زوالِ مغرب'' میں کلا سیکی ثقافت، مجوسی ثقافت اور فاؤسٹی ثقافت کی خصوصیات بیان کی میں میں ۔ علامہ اقبال ؓ نے شین نگر کے بیان کر دہ چنداصولوں سے اختلاف کیا ہے۔ مثلاً شین نگر نے کہا ہے کہ دنیا کی کسی تہذیب کا اس سے پہلے یا بعد کی کسی تہذیب کا تسل میں تھا مت کے دوسرے سے اثر پذیر ہونا ایک فطری امر ہے اور اسلام نے جس طرح یور پی ثقافت کو متاثر کیا وہ روزِ روثن کی طرح واضح امر ہے۔ شین نگر اسلام کے تصور نقد بر اور تصور نقد بر اور تصور نقد بر اور نمان ومکان کی اصلیت سے آگاہ ہوجا تا تو بہت مکن ہے کہ وہ اسلامی ثقافت کو مجوسی ثقافت کی ذیل میں شار نہ کرتا۔ (۸۹)

Schopen hauer, Arthur O

(۲۲ فروری ۸۸ کاء تا ۱۲ شمبر ۱۸۱۰ء)

صفحات نمبرز بمطابق الديشن ١٩٥٨ء: ٣٠٢،١٢٣،١٢١ ٣٠٠

صفحات نمبرز بمطابق ايديشن ١٠١٠ء: ٢٧٩،١٧٨٠

خطبات نمبرز: ۲٬۴٬۳

۔ جرمن فلسفی جس نے۱۸۱۳ء میں جینا یو نیورٹی سے ڈاکٹریٹ کیا۔کانٹ سے وہ کافی متاثر تھا۔مردم بیزارتھا۔ جمالیاتی ذوق نہیں رکھتا تھا۔قنوطی فلسفہاورنفس کشی کاعلمبر دارتھا۔۸۴۸ء کے بعداس کےافکارکواوراس حوالے سے اُسے مقبولیت حاصل ہُو کی۔(۹۰)

- ا۔ خطبہ نمبر ۳ میں رجائیت پیندی اور قنوطیت پیندی کا ذکر کرتے ہوئے علامہ اقبال کہتے ہیں کہ رجائیت پیند براؤ ننگ کے نزدیک دنیا میں کوئی خرابی نہیں لیکن شوپن ہاوئر ایسے قنوطی کی نظر میں یہی دنیا سرما کی ایک مسلسل رات ہے جس میں کوئی اندھی مشیت زندگی کی ان گنت شکلوں میں نمود ارہوجاتی ہے اور جوتھوڑی دیر کے لیے نالہ وشیون کرتے ہوئے بالآخر ہمیشہ کے لیے فنا ہوجاتی ہے۔ (۹۱)
  - ٢- خطبه نمبر مين علامه اقبالٌ كت بين:

ر ہاز مانے کا تصور سواس میں نطشے نے کانٹ اور شوین ہاوئر دونوں کے خلاف بیرائے قائم کی کہاس کا تعلق محض ہمارے داخل سے نہیں۔وہ ایک حقیقی اور لامتنا ہی عمل ہے جسے دور ہی تھہرایا جاسکتا ہے.....(۹۲)

س۔ خطبہ نمبر کے میں علامہ اقبالؓ کہتے ہیں کہ نطشے نے اپنے اندر عالم لا نہوت کی ایک جھلک دیکھی مگراینے روحانی اسلاف شوین ھاوئر،

افارد سورات اورلا نگے ایسی بستیوں کی وجہ سے وہ ان تجلیات اور مشاہدات کی صحیح قدر وقیت کا اندازہ نہ کرسکا اور گمراہ رہا۔ (۹۳) فارنل، پروفیسر فارنل، پروفیسر کے Farnell, L.R کی صفحات نمبر زبمطابق ایڈیشن ۱۹۵۸ء: ۹۷ صفحات نمبر زبمطابق ایڈیشن ۱۹۵۰ء: ۱۱۱

۱۹۲۵ء ۱۹۲۵ء میں سینٹ نڈر یوز یو نیورٹی میں گفر ڈلیکچرز دیئے۔جودرج ذیل عنوان سے شائع ہوئے:

1- Attributes of God (The Gifford Lectures, 1925. (94)

خطبنمبر میں تصور حقیقتِ مطلق پر بحث کرتے ہوئے علامه اقبال کہتے ہیں کہ خطبات گفر ڈمیں صفاتِ الہیہ سے بحث کرتے ہوئے فارنل نے قرآنی آیت (۳۵:۲۴) کے حوالے سے موقف اختیار کیا ہے کہ فلسفۂ ندہب کی تاریخ سے تو بیٹابت ہوتا ہے کہ حقیقتِ مطلقہ کے تصور میں اس نے حتی الوسع انفرادیت سے گریز ہی کیا۔ اس سے وحدہ الوجود کی طرف رجمان نظر آتا ہے۔ علامه اقبال آس آیت مقدسہ کی توضیح کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اس آیت میں نور (روشنی) سے مراد ذات الہید کی مطلقیت ہے، ہر کہیں موجود گی کی طرف اشارہ نہیں جس سے بے شک ہماراذ ہن وحدہ الوجود کی طرف منتقل ہوجاتا ہے۔ (۹۵)

Fox, George O

(جولائي ١٦٢٤ء تا ١٣جنوري ١٩٩١ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن ۱۹۵۸ء: ۲۹۳ صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن ۲۰۱۰ء: ۲۷۳

خطبه نمبر: ۷

سوسائی آف فرینڈز (کوئیکر فرقے) کا بانی اور ندہبی مصنف لسٹر شائر کے ایک جولا ہے کے گھر پیدا ہُوا۔ ندہبی تعلیم حاصل کی۔ مختلف مقامات کی سیاحت کی۔فرینڈز آفٹروتھ سوسائی قائم کی۔اس کے معتقدین (Quaker) کہلاتے ہیں۔جارج فاکس لندن میں فوت ہوکرو ہیں مدفون ہُوا۔(۹۲)

Freud, Sigmund O

(۱۱مئی۱۸۵۱ء تا ۲۳شبر۱۹۳۹ء)

صفحات نمبرز برطابق ایڈیشن ۱۹۵۸ء: ۳۸،۳۵ صفحات نمبرز برطابق ایڈیشن ۱۹۰۰ء: ۲۲

خطبهنمبر: ا

بنادیا کمشہورآ سٹریلین ماہرنفسیات تجلیل نفس کا بانی۔۱۸۸۱ء میں ایم ڈی کیا۔۱۹۰۲ء میں ویانا یو نیورسٹی میں پروفیسرعلم الاعصاب بنادیا گیا۔۱۹۰۹ء میں اسے کلارک یو نیورسٹی نے ایل ایل ڈی کی ڈگری کی اعزازی سنددی۔ فرائد کانظریچکلیلِ نفسی (Psycho Analysis) ایک عالمگیرتح یک کی صورت اختیار کر گیا۔ یونگ (Jung) اورا ٹیر (Adler) علم نفسیات میں فرائد کے اہم مقلدین ہیں۔ (۹۸) علم نفسیات میں فرائد کے اہم مقلدین ہیں۔ (۹۸) علم نامہ اقبال خطبہ نمبرا میں کھتے ہیں کہ میری رائے میں پیروان فرائد نے ندہب کی سب سے بڑی خدمت سرانجام دی ہے تو یہی

ischer, Otokar O

(۱۸۸۳ء تا ۱۱مارچ ۱۹۳۸ء)

خطبه نمبر۲ ، صفحه نمبر۲۲۵ (یراناایدیشن)، ۲۳۳

چیک نقاد وشاعر، گوئے شکسپیئر نطشے وغیرہم کی کتابوں کے تراجم کیے۔ جب ہٹلر نے چیکوسلا ویکیہ پر قبضہ کیا تو وہ حرکت قلب بند ہوجانے ہے مرگیا۔(۱۰۰)

Flint, Robert O

(۱۹۱۸ ج۸۱۸ و تا ۲۵ نومبر۱۹۱۰)

خطبه نمبره، بمطابق ایدیش ۱۹۵۸ء: صفحات نمبرز ۲۱۵، ۲۱۲ بمطابق ایدیش ۱۲۰۰ء: ۲۰۸ ، ۲۰۹

سکاچ فلسفی، ڈمفرائز (Dumfries) میں پیداہُوا۔تعلیمی دور بہت شاندارتھا۔گلاسگویو نیورٹی سے بھی تعلیم حاصل کی۔فلسفہ اور الہیات کی تعلیم دیتارہا۔گلاسگویو نیورٹی سے امل امل ڈی اورا ٹیز نبرا سے ڈی۔ ڈی کے اعز ازات ملے۔فلنٹ سائنس اور مذہب میں مفاہمت کاخواہش مندتھا۔(۱۰۱)

خطبہ نمبر ۵ میں علامہ اقبالؓ زندگی اور زمانے کے بارے میں دواساسی تصورات کا ذکر کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ دونوں تعلیمات قرآنی کاسنگ بنیاد ہیں۔

- ۔ وحدت مبداء حیات ، وحدتِ انسانی کا نصور جسے دین اسلام نے ضابطہ حیات اور ضابط عمل کے طور پر پیش کیا۔ اسلام سے بہت پہلے عیسائیت نے بھی انسان کومساوات کا سبق دیا ، کیکن بیام کہ نوع انسان ایک جسم نامی ہے ، سبحی روما کی سمجھ میں بھی نہیں آیا۔ فلنٹ کہتا ہے زیادہ سے زیادہ جو بات کسی عیسائی ، یا دولتِ روما کے کسی مصنف کے ق میں بالخصوص کہی جاسکتی ہے یہ کہ اس کے ذہن میں وحدت انسانی کا ایک مجر دتصور موجود تھا۔ (۱۰۲)
- ۲۔ زمانہ ایک حقیقت ہے، لہذا زندگی کا ہر تصور کہ وہ عبارت ہے ایک مسلسل اور مستقل حرکت سے زمانے کا ہی تصور ہے جوابن خلدون کے نظریۂ تاریخ میں ہماری دلچیسی کا خاص مرکز بن جاتا ہے۔ اس نظریہ کی بنا پر فلنٹ نے ابنِ خلدون کی تعریف کی ہے وہ کہتا ہے افلاطون ہو باار سطوبا آ گٹائین ، ان میں کوئی بھی اس قابل نہیں کہ اس کی ہمسری کا دعویٰ کرسکے۔ (۱۰۳)

Kant, Immanuel O

(۱۲۲ یریل ۲۷ که او تا ۱۲ فروری ۱۸۰۸ء)

صفحات نمبر زخطبات بمطابق ایدیشن ۱۹۵۸ء: ۸۰۸،۰۱۰،۲۵،۰۲۰،۱۵۱،۰۷۰،۲۸۱،۲۸۰،۲۸ ۳۰۰

خطبات نمبرز: ۲،۴٬۲۰۱

نامور جرمن فلسفی کوئگزیو نیورٹی میں پندرہ سال بطور کیکچرر کام کیا۔اس نے فلکیات، جغرافیہ، فلسفہ، Epistemologyاور منطق کا خصوصی مطالعہ کیا۔اسے درج ذیل تصانیف کی وجہ سے شہرت حاصل ہُو ئی:

The Critique of Pure Reason, 1781-1787

Religion within the Bounds of pure Reason

کانٹ نے 'تقید عقل محض' میں عقل انسانی کی حدود متعین کر کے اس کا حدسے بڑھا ہُو از ورتوڑنے کی کوشش کی اور مذہب کوعقل محض کی گرفت سے آزاد کرایا۔ (۱۰۴۷) ۔ خطبہ نمبرا میں علامہ اقبال گہتے ہیں۔ بے روح عقابت کا زور توڑنے کے لیے کانٹ اور غزالی دونوں نے کوشش کی۔ کانٹ نے اپنے اصول وکلیات کا ساتھ دیتے ہوئے بیت لیم نہیں کیا کہ ذاتِ اللی کا ادراک ممکن ہے۔ اس کے برعکس غزالی نے فکر تحلیلی سے مایوس ہوکر صوفیا نہ وار دات کا رُخ کیا اور بیرائے قائم کی کہ ان کے اندر فدہب کا ایک مستقل سرمایہ موجود ہے۔ جس کا مطلب گویا بیق کہ نہ کہ کوسائنس اور مابعد الطبیعات سے الگ رہتے ہوئے بھی اپنا آزاد اور مستقل وجود برقر ارر کھنے کا حق ہے۔ (۱۰۵) کانٹ اور غزالی دونوں اس حقیقت سے بے خبرر ہے کہ علم کے ہمل میں فکراین متنا ہیت سے تجاوز کر جاتا ہے۔ (۱۰۷)

المنظم المراق المراق المراق المراق المراق المراق المراق الخارج كاثبوت نہيں جيبا كەكانىڭ نے اس پرتقيد كرتے ہوئے لكھا ہے كہ تين سوڈ الرقى الواقعہ ميرى جيب ميں موجود ہيں۔ (١٠٤)
الم كن شائن نے جس حقيقت كوز ما نہ كہا ہے ، بيروہ حقيقت نہيں جے برگسال استدام سے تعبير كرتا ہے۔ ہم اسے زمان متسلسل بھى نہيں ہے كہ وہ عليت كى جان ہے كيونكہ علت ومعلول كوايك دوسر سے جونسبت كہدستے جس كى تعريف كانٹ نے ان الفاظ ميں كى ہے كہ وہ عليت كى جان ہے كيونكہ علت ومعلول كوايك دوسر سے جونسبت ہے اس ميں علت كا وجود باعتبار زمانہ معلول سے متقدم رہے گا۔ لہذا اگر علت كا وجود نہيں تو معلول بھى موجود نہيں ، يا پھر دوسر سے لفظوں ميں اس كے معنى بيہوں گے كہ رياضيات كے زمانے كواگر زمان متسلسل قرار ديا جائے تو نظرية اضافت كى بناء پر بيكھى ممكن ہے كہ ناظر اور اس نظام كى رفتاروں ميں جہاں حوادث واقع ہور ہے ہیں ، خاطر خواہ تبديلياں كرتے ہوئے ہے معلول كوعلت سے كہنا ظراور اس صورت ميں علامدا قبال ہے ہيں كہ ذمانے كو بُعدر الع تشہرانا گوياس كى نئى كرنا ہے۔ (١٠٥)

س۔ خطبہ نمبر میں علامہ اقبال ککھتے ہیں کہ جدید فلسفے کے طلباءان مغالطّوں سے بخو بی واقف ہیں جن کاعقلِ محض سے اکثر ارتکاب ہوتا رہتا ہے اور جن کی وضاحت کانٹ نے کر دی ہے۔ (۱۰۹)

حیات بعدالموت کی حمایت میں دیے گئے دلائل کی بنیاداس ایمان اور تیقن پر ہے کہ عدل وانصاف کے تقاضوں کا ایک نہ ایک دن پورا ہونا ضروری ہے۔ کانٹ نے بھی بھی دلائل دیے ہیں۔ (۱۱۰)

۔ زمانے کے بارے میں نطشے نے کانٹ اور شوپن ہاوئر دونوں کے خلاف بیرائے قائم کی کہاس کا تعلق محض ہمارے داخل سے نہیں ہے۔وہ ایک حقیقی اور لامتنا ہی عمل ہے جسے دوری ہی گھیرایا جاسکتا ہے۔ (۱۱۱)

الم خطبہ نمبر کمیں علامہ اقبال نے فلسفہ کانٹ کا تقیدی جائزہ لیا ہے۔ کانٹ کا بنیادی نظریہ یہ ہے کہ عقلِ محض سے تی بذاتہ کو گرفت میں نہیں لا یا جاسکتا کیونکہ اس کا وجود محسوسات و مدر کات کے دائر ہے ہے باہر ہے۔ اس لیے مابعد الطبیعات ممکن نہیں۔ (۱۱۲) خودی کا نصب العین یہ نہیں کہ بچھ دیکھے ، بلکہ یہ کہ بچھ بن جائے۔ کچھ بننے کی کوشش میں خودی معظم ہوتی ہے۔ اس حقیقت کا انکشاف ڈیکارت کے میں سوچہ ہوں' سے نہیں بلکہ کانٹ کے کرسکتا ہوں' سے ہوتا ہے۔ (۱۱۲)

Goethe, Johann Wohfgang, Von

گوئٹے، جے ڈبلیو

(۱۲۸ گست ۲۹ کاء تا ۲۲ مارچ۱۸۳۲ء)

صفحات نمبرزخطبات بمطابق ایدیشن ۱۹۵۸ء: ۱۲۴،۹۲،۱۳

صفحات نمبرزخطبات بمطابق الديشن • ٢٠١٠: ٢٥٥ ١٣٦،١٠ ١٣١

خطبات نمبرز: ۳،۲،۱

ا۔ خطبہ نمبرا میں علامہ اقبال کہتے ہیں کہ قرآن مجید کا حقیقی مقصد توبہ ہے کہ انسان اپنے اندران گونا گوں روابط کا ایک اعلی اور برتر شعور پیدا کر ہے جواس کے اور کا نئات کے درمیان قائم ہے۔ قرآنی تعلیمات کا یہی بنیادی پہلو ہے جس کے پیشِ نظر گوئے نے بداعتبار ایک تعلیمی قوت اسلام پرمن حیث الکل تبعرہ کرتے ہوئے ایکرمن سے کہا تھا'' تم نے دیکھا اس تعلیم میں کوئی خامی نہیں۔ ہمارا کوئی نظام اور جمیں پرکیا موقوف ہے ، کوئی انسان بھی اس سے آگے نہیں بڑھ سکتا۔'' (۱۱۲)

۲۔ خطبہ نمبر۲ میں علامہ اقبالؓ نے هیقت مطلقہ کی مسلسل خلّا قی اور سّان کلیّت کا ذکر کرتے ہوئے گوئے کے حوالے سے کھھا ہے کہ

ا پنی ہی ذات کے بے پایاں تکرار میں ، کیونکہ وہی سدا رواں دواں ہے

کتنی محرابیں ہیں جو بڑھ بڑھاورمل مل کر اتنے بڑے قالب کو سہارا دیتی ہیں

ہر شے سے زندگی کی محبت پھوٹ رہی ہے بلند ترین ستاره هو ، پاحقیر ترین ذره ، یه ساری کش مکش اور ساری جدوجهد ابدی سکون ہے ، ذاتِ خداوندی میں (۱۱۵)

٣٠ - خطبه نمبر٣ ميں علامها قبالُ لکھتے ہيں كەقر آن مجيد ميں جب كوئى قصه بيان كيا جاتا ہے تواس كا مقصد كوئى عالمگيرا خلاقی سبق دينايا عالمگیر فلسفیانہ حقیقت اجا گر کرنا ہوتا ہے۔غیر مذہبی ادب میں تواس کی مثالیں عام میں ،مثلاً فاؤسٹ ہی کی داستان ہے جسے گوئے کی ذہانت وفطانت نے بالکل نئے معنی پہنادیے۔(١١٦)

لاك،جان Locke, John

(۲۹ستمبر۱۳۲۱ء تا ۲۸راکتوبر۱۴۰۷ء)

صفحات نمبرز بمطابق الديشن ١٩٥٨ء: ٣٩

صفحات نمبرز بمطابق الديشن ١٠٠٠ء: ٦٣

خطبہ نمبر: ا مشہورا نگریز فلسفی ، نگٹن میں پیدا ہوا۔ فلیفے کے علاوہ اس نے معاشیات اور تعلیم پر بھی لکھا۔ وہ کانٹ اوراس کے نقیدی طریق کار کا بند مشہورا نگریز فلسفی ، نگٹن میں پیدا ہوا۔ فلیفے کے علاوہ اس نے معاشیات اور تعلیم پر بھی لکھا۔ وہ کانٹ اور اس کا ذہن پیش روتھا۔ وہ ذہن کی حقیقت کوتسلیم کر کے خودی، دنیا اور خدا کوانسانی علوم کے مقاصد قرار دیتا ہے۔ وہ عقلیت پسند تھا اور اس کا ذہن

خطبهٔ نمبراکی آخر برعلامها قبال کھتے ہیں:

'' دراصل نفسات کا کوئی منہاج اس امر کی تشریح نہیں کرسکتا کہ جذبہ مذہب بھی علم ہی کی ایک شکل ہے اوراس لیے ہمارے جدید نفسات

دان اس کوشش میں ویسے ہی ناکام رہیں گے جیسے کسی زمانے میں لاک اور میوم رہے تھے۔ "(۱۱۸)

Lange, Friedrick Albert

لا نگے ،فریڈلک البرٹ

(۲۸ تنم ۱۸۲۸ء تا ۱۱ نوم ۱۸۵۸ء)

صفحات نمبرز بمطالق الديشن ١٩٥٨ء: ٢٠٢٨ ٢،٢٨ ٣٠

صفحات نمبرز بمطابق الديش ١٠٠٠ء: ٢٧٩،٢٦٧، ٢٧٩

خطبات نمبرز: ۴،۷

جرمن فلسفی ، ماہر معاشیات ، والڈ (Wold) جرمنی میں پیدائوا اور مار برگ میں فوت ہُوا۔نظریۂ عواطف کا بانی نیوکانتی New (Kantian صداقت مطلق کواس نے ناممکن قرار دیا۔اس کے نز دیک صرف مادی علوم کاحصول ہی ممکن ہے۔ (۱۱۹) ا۔ خطبۂ نمبر ۴ میں علامہا قبال کھتے ہیں کہا گرروح اور بدن دونوں کی ہستی مستقل بالذات فرض کر لی جائے تو سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہان کا باہمی تعامل کیسے ہوتا ہے اور اس تعامل کا آغاز کس طرف سے ہوتا ہے۔ گولا نگے کا نظریہ عواطف یہی تھا کہ اس تعامل میں پہل بدن ہی کی طرف سے ہوتی ہے ،کین پھر کتنے حقائق ہیں جن سے اس نظریے کی تر دید ہوجاتی ہے۔ (۱۲۰)

۲۔ خطبہ نمبر کمیں علامہ اقبال گلصتے ہیں کہ حقیقتِ مطلقہ تک رسائی صرف ندہب کی بدولت ممکن ہے۔ سائنس کے لیے تو یہ بھی ممکن ہے کہ مابعد الطبیعیات کوسرے سے نظر انداز کر دے، یا پھر جسیا کہ لانگے کا خیال تھا یہ بھیں کہ اس قتم کی شاعری میں کیا مضا نقہ ہے یا بقول نطشے یہ کہ آدمی بڑا ہوجائے تو اسے اس مشغلے کی اجازت ہونی جا ہیں۔ (۱۲۱)

خطبه نمبرے میں علامہ اقبال گکھتے ہیں کہ نطشے کے روحانی اسلاف میں شو پن ہاوئر ، ڈارون اورلا نگے الیی ہستیاں شامل تھیں۔اس لیے وہ اپنے آپ یروار دہونے والی تجلیات اور مشاہدات کی صحیح قدرو قیت کا ندازہ نہ کرسکا۔ (۱۲۲)

Leibnitz, Gottfried Wilhelm Von

لائبنيز ، گاٹ فریڈ

(اجولائي ٢٦/١ء تا ١٦/١٤ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن ۱۹۵۸ء: ۲۸۵،۱۵۸

صفحات نمبرز بمطابق الديشن ١٠١٠ء: ٢٢،١٦٨

خطبات نمبرز: ۲۰۱۷

جرمن فلسفی ، ریاضی دان لیزگ (Leipzig) کے ایک شریف اور بااثر خاندان میں پیدا ہُو ا۔ ابتدائی تعلیم کے بعد ۱۲۲۱ء میں لیز نگ بونیورٹی میں داخل ہُو ااور ۱۲۲۴ء میں قانون کی تعلیم کمل کی۔وہ Post Scholastic Philosophy کا بانی ہے۔وہ جرمنی کا پہلا بڑا فلسفی ہے جس نے یورپ میں شہرت حاصل کی۔وہ رجائیت پسند تھا۔اٹھار ہویں صدی کے یورپین لٹریچ پر لائکبیز کے افکار کا گہرااثر پڑا۔ (۱۲۳) لائکبیز نے بیضور پیش کیا تھا کہ انسانی جسم اور روح ایسے طور پر ایک دوسرے سے ہم آ ہنگ ہیں کہ ہمیں اس کا احساس نہیں ہوتا۔ جسم کی تمام حرکات روح کے تابع ہوتی ہیں اور انسان بہی محسوس کرتا ہے کہ وہ فاعل مختار ہے۔علامہ اقبال ؓ نے خطبہ نمبر میں روح و بدن کا باہمی تعلق بیان کرتے ہوئے لائکبیز کا حوالہ دیا ہے۔ (۱۲۴)

خطبنمبر کمیں علامہ اقبال ؓ نے نفسِ انسانی کے غیر معمولی مظاہرہ کوا پنے مطالعے کا موضوع بنانے کے سلسلہ میں لائمینیز کا ذکر کیا ہے۔ (۱۲۵) لوتھر مارٹن کے لیسلہ میں انسانی کے غیر معمولی مظاہرہ کوا پنے مطالعے کا موضوع بنانے کے سلسلہ میں لائمینیز کا ذکر کیا ہے۔ (۱۲۵)

(۱۰نومبر۱۲۸۳ء تا ۱۸فروری۲۵۵۱ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن ۱۹۵۸ء: ۲۵۲

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن ۱۰۱۰: ۲۳۸

خطبات نمبر: ۲

مشہور جرمن نہ ہبی رہنمااور مسلح، ہروٹسٹنٹ فرقے کا بانی۔ شروع میں بطور پادری خدمات سرانجام دیں۔ بعد میں پوپ کی حاکمیت کے خلاف ہوگیا۔ روم میں روحانیت کے لبادے میں جو ہوں پرسی اس نے دیکھی اس کا اسے صدمہ تھا۔ ۵۲۰ء میں اسے نظر بند کر دیا گیا۔ اس عرصے میں اس نے عہد نامہ جدید کا ترجمہ کیا۔ رہائی کے بعد نئے چرچ کی بنیا در تھی۔ ۱۵۳۳ء میں عہد نامہ قدیم کا ترجمہ کمل کیا۔ اس نے مذہبی اصلاح کے لیے بہت سے رسائل بھی لکھے۔ (۱۲۲)

خطبہ نمبر ۲ میں علامہ اقبالؓ نے ذکر کیا ہے کہ مذہبی اصلاح کے مثبت نتائج نکلنے چاہئیں نہ کہ منفی جیسا کہ یورپ میں پروٹسٹنٹ انقلاب کے نتیجہ میں مسیحت کے عالمگیراخلاق کی جگہ قومی اخلاقیات کے مختلف نظامات نے لی۔جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ ۱۹۱۲ء کے عرصے میں جنگ عظیم ہُو کی اور قومی ریاستوں کے ظہور سے یورپ کی وحدت پارہ پارہ ہوگئی۔ (۱۲۷)

Laird, John O

(١٨٥ تا ١٥ اگست ١٩٨٧ء)

افکاروتصورات شاعرِ مشرق صفحات نمبرز بمطالق ایدیشن ۱۹۵۸ء: ۱۵۲

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن۱۹۰۰: ۱۲۰

خطبات نمبر: ۴

الكرير فلفى الدنبرايونيورس مين فلف كاتعليم يائى اس كاتصانف درج ذيل مين:

- 1- Problems of Self, 1917
- 2- Study in Realism, 1020
- 3- Mind and Deity, 1941 (128)

خطبه نمبر میں علامدا قبال انسانی محسوسات ومدر کات کے حوالہ سے لکھتے ہیں:

۔''لیئرڈ کہتا ہے اوراس کا بیکہناکسی قدر سیجے ہے کہ'' بیا عمال ایک نئی دنیا کے صورت گر ہیں،کسی پہلے سے موجود دنیا کے نئے خدوخال .

نہیں۔'(۱۲۹)

Massignon, L

0

ماسينيون لوئي

(۱۹۲۲ ت ۱۸۸۳)

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن ۱۹۵۸ء: ۱۴۴

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن ۱۵۴۰: ۱۵۴

خطبات نمبر: ۴

۔ فرانسیبی منتشرق ۔لوجاں، پیرس کےنواح میں پیداہُوا۔اس نے منصور حلاج کی تحریروں کے اجزامرتب کر کے شاکع کئے۔ تالیفات:الطّواسین ۱۹۱۳ء،اخبار حلاج ۱۹۱۷ء (۱۳۰۰)

خطبنمبر مكة غازين علامه قبال في ماسينيول لوئى كان الفاظ مين ذكركيا ب:

'''اباً گرصرف ندہبی نقطہ نظر ہے دیکھا جائے تو ان واردات کانشو ونما حلاج کے نعر ہ 'انالحق' میں اپنے معراج کمال کو پہنچ گیا اور گوحلاج کے معاصرین ،علی بندامتعین نے اس کی تعبیر وحدۃ الوجود کے رنگ میں کی ،کیکن فرانسیدی مستشرق موسیو مے سینوں نے حلاج کی تحریروں کے جو اجزا حال ہی میں شائع کئے ہیں ان سے تو یہی ظاہر ہوتا ہے کہ اس شہید صوفی نے انالحق کہا تو اس سے پنہیں تبجھنا چاہیے کہ اسے ذات الہیں کے واراء الورا ہونے سے افکارتھا۔ لہذا ہمیں اس کی تعبیر اس طرح کرنی جا ہے جیسے قطرہ دریا میں واصل ہو گیا۔۔۔۔' (۱۳۱۱)

Mill, John Stuart

O

مل، جےالیں

(۲۰مئی ۲۰۸۱ء تا کمئی ۱۸۷۳ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن ۱۹۵۸ء: ۱۹۸

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن۱۰۰۰ء: ۱۷۱

خطبات نمبر: ۵

مشہورانگریز فلسفی اور ماہر معاشیات۔گھریرا پنے والدسے تعلیم حاصل کی۔صرف ایک سال فرانس میں زیر تعلیم رہا۔ مادی انتفاعی فلسفے (Philosophy of Pragmatism) کاعلمبر دارتھا۔اس نے افادیت پیندمجلس (Utilitarians Society) بھی قائم کی۔ (۱۳۲)

Munk, Salomon

 $\cup$ 

منك ،اليس

(۱۸۱۸ء تا ۲فروری ۱۸۹۷ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن ۱۹۵۸ء: ۱۰۳

صفحات نمبرز برطابق ایدیشن ۱۰۰ ء: ۱۲۰

خطیات نمبر: ۳

. فرانسیسی مستشرق گلوگو،سلیشیا میں پیداہُو ا۔نابینا ہونے کے باوجود کالج ڈی فرانس میں ۱۵۸ء میں السنہ الشرقیہ کاپروفیسر مقرر ہُوا۔ میموندس (موسیٰ ابن موسیٰ) کی کتاب 'دلیل الحائز' کا ترجمہ فرانسیسی میں بعنوان ذمل کیا:

Le Guide des egares (1856-66) (133)

علامها قبال منح خطب نمبر ٣ مين منك كااس طرح ي ذكركيا ب:

''……''ا صدی کے آغاز میں ایک یہودی عالم موی ابن موی نے جس کی تعلیم اندلس کی اسلامی درس گاہوں میں ہوئی تھی ، اپنی کتاب ''دلیل الحار'' میں اس نظریے (نظریہ جواہر ) کوایک با قاعدہ اور جامع شکل دی۔ ۱۸۲۷ء میں منک نے اس کا ترجمہ فرانسیسی زبان میں کیا

(۱۳۴)".....

Mc Teggart, John Ellis

O

ميك ٹيگر ٺ، ڈاکٹر

(۲۲۸۱ء تا ۱۹۲۵)

صفحات نمبرز بمطابق ایدیشن ۱۹۵۸ء: ۸۶ ما ۸۹

صفحات نمبرز برطابق ايديشن ۱۰۲۰: ۱۰۳۳ تا ۱۰۳۳

خطبات نمبر: ٢

انگریز فلسفی، ہیگل کامعتقداور پیرو، ٹرنٹی کالج کمبرج کافیلو (کیمبرج میں اقبال کااستادتھا)۔

تالفات:

- 1- Some Dogmas of Religion, 1906
- 2- Commentary on Hegel's Logic, 1910
- 3- Nature of Existence (2 vols, 1921, 1927) (135)

خطبه نمبر۲ میں علامہ اقبالؓ نے ڈاکٹر میکٹیگرٹ کے حوالے سے کھھا ہے کہ ان کے نزدیک زمانہ غیر حقیقی ہے کیونکہ ہم جس حادثے کو چاہیں ماضی ، حال اور مستقبل سے منسوب کر سکتے ہیں۔ بعد میں علامہ نے دلائل سے میکٹیگرٹ کا پینظر پیرد کیا ہے۔ (۱۳۲) میکڈ انلڈ ، پروفیسر Macdonald, Duncan Black

(ورايريل ۱۸۲۳ء تا ۲ستمبر۱۹۸۳ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیش ۱۹۵۸ء: ۲۳۴،۱۰۳،۲۵

صفحات نمبرز بمطابق ایدیش ۱۰۱۰ء: ۲۲۲،۱۲۱،۵۵،۵۴

خطبات نمبرز: ۲،۳،۱

انگریز مستشرق گلاسگومیں پیدا ہوا اور وہیں تعلیم حاصل کی۔اس نے امریکی یو نیورسٹیوں میں خطبات دیے۔زویمر کے ساتھ مل کر مجلّه عالم الاسلام (مسلم ورلڈ) بھی نکالتار ہا۔اُسس (Isis) میں دلیل الحائر کی توضیح ککھی۔(۱۳۷)

خطبه نمبرامیں پروفیسرمیگرانلڈ کاانالفاظ میں ذکرہے:

پروفیسر میگرافلڈ کھتے ہیں:''ابن خلدون کے بعض نفساتی افکار بڑے دلچیپ ہیں۔ وہ اگر آج زندہ ہوتا تو مسٹر ولیم جیمز کی کتاب

"مثابداتِ مَدْهِبِ كَي كُونا كُونِي" كُو بِنظراستحسان ديكِتا ـ" (١٣٨)

خطبہ نبر ۳ میں ذکر ہے کہ موسیٰ ابن موسیٰ نے'' دلیل الحائز'' میں اسلامی نظریہ جواہر با قاعدہ اور جامع شکل میں پیش کیا۔ منک نے اس کاتر جمہ فرانسیسی زبان میں کیا اور امر کی پروفیسر مکڈ انلڈ نے اس کے مشمولات کی توضیح آئی سس میں بڑی خوبی سے کی ہے۔(۱۳۹) خطبہ نبر ۲ میں علامہ اقبال ؓ نے لکھا ہے کہ میکڈ انلڈ ،نجدی تحریک کو اسلام کی فرسودہ دنیا کا پاکیزہ ترین حصہ تصور کرتے تھے۔(۱۴۰) Naumann, Friedrich,

 $\bigcirc$ 

(۲۵مارچ ۱۸۲۰ء تا ۱۲۴ گست ۱۹۱۹ء)

صفحات نمبرز بمطابق الديش ١٩٥٨ء: ٢٥٦،١٢٢

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن ۱۰ ۲۰:

خطیات نمبر: ۳

جرمن سیاسی ومعاشرتی رہنما نیشنل سوشل یوندن کا بانی ، ریشتا گ کارکن (ے• 19ء )، ڈیموکرٹیک یارٹی کی تشکیل (1919ء )؛ تالیف ایک مٰدہی مکتوب Brief uper Religion

(171)

خطبه نمبر ۳ میں علامہ اقبالؓ نے ناؤمن کی کتاب 'ایک مزہبی کمتوب' سے ایک اقتباس دیاہے جس کامفہوم یہ ہے کہ ہم نے دنیا کا جوعلم حاصل ہے اس کا تقاضا ہے کہ ہم ایک ایسے خدا کی ہستی کا اقر ارکریں جو قادراور تو انا ہے ....(۱۴۲)

Napoleon, Bonaparte

نيولين بونا بارك

ن (۵اراگست ۲۹ کاء تا ۵مئی ۱۸۸۱ء)

صفحات نمبرز بمطابق الديشن ١٩٥٨ء: ١٦٦

صفحات نمبرز بمطالق الديش ١٦٩٠: ١٢٩

خطبات نمبرز: ۴

نامورفرانسیسی حکمران، فاتح پورپ عظیم سیه سالا ر ۹۷ کاء میں آسٹریا کوشکست دے کریورپ کی مخالف قو توں کوضم کیا۔ ۹۰ ۱۸ء میں شہنشاہ فرانس بنا۔ پورپ کےمختلف محاذ وں پر آسٹر یا ، روس ،سویڈن ،انگلینڈ (اتحاد پوں) کوشکست دی۔ ۷- ۱۸ء میں جرمن افواج کو شکست دے کر برلن پر قبضه کرلیا۔روس اور آ سٹر یا کی متحدہ افواج کوآ سٹر لیز کے میدان میں فیصلہ کن شکست دی۔اس وقت نپولین فاتح یورپ بن چکا تھا۔ پر نگال اور پیپن بھی اس کے زیرا قترار تھے۔۱۸۱۲ء میں اس نے روس پرحملہ کیا اور۱۸۲متبر۱۸۱۲ء کو ماسکو پر قبضہ کرلیا۔ ۱۸۱۳ء کے بعداس کا زوال نثر وع ہُوا۔ ۱۸ جون ۱۸۱۵ء کواسے واٹرلو کی جنگ میں شکست ہُو ئی۔۵مئی ۱۸۲۱ء کوفوت ہُوا۔ نیولین تاریخ عالم میںایک بےنظیر جرنیل اور منتظم کی حیثیت سے مشہور ہے۔ (۱۴۴۳)

Nietzche, F.W

نیٹشے (نطشے )،ایف\_ڈ بلیو

(۱۵/ کور۳۴ ۱۸ تا ۲۵ راگست ۱۹۰۰)

صفحات نمبرز برطابق ایڈیش ۱۹۵۸ء: ۲۷ تا ۵۷ ۲۸ ۲۸ ۲۹،۲۸ ۲۹،۲۸ ۳۰۳۰

صفحات نمبرز بمطابق الدُيش ١٠٠٠ء: ٢٧١ تا١٧١، ٢٢٩٠، ٢٢٩،٢٧١

خطبات نمبرز: ۴،۵

مشهور جرمن فلسفی وشاعر ــ ۱۸۸۱ء میں سلز ماریہ (Sils Maria) میں نیٹشے پرایک وجدانی کیفیت طاری ہُو ئی اوراس حالت میں اس نے عالم لا ہوت کی ایک جھلک دیکھی۔ا قبال کے نز دیک کسی مرشد کامل کی رہنمائی کے بغیر نیٹشے اس باطنی محبّی کی قدرو قبت کاصحیح اندازہ نہ کر سکااور بھٹک کراسے انتہائی امارت پسندی کے کسی نظام کی صورت میں دیکھنے لگا۔اس نے کہا کہ 'خدامر گیاہے''اورانسان کواپنی بقا کے لیے ماور کی ہونا ضروری ہے۔اس کے خیال میں صرف فوق البشر (Superman) ہی خدا کے خالی تخت پر قابض ہونے کی طاقت و صلاحیت رکھتاہے۔ (۱۴۴)

خطبه نمبر الم كصفحات نمبر الا الا كالرعلامه اقبال في نطش كعقا كدوتصورات يربحث كي باورحاصل كلام كي طور يرتح مركيا بي: '' یہ ہے نطشے کاعقیدہُ رجعت ابدی جے گویا ایک نہایت کڑی میکانیت سے تعبیر کرنا چاہیے اور جس کی بناکسی ثابت شدہ حقیقت کی بجائے

۔ سائنس کےایک ایسےمفروضے پر ہے جس ہےمحض کام لینا در کارتھا۔ زمانے کےمسلے پر بھی نطشے نے مماھة،غورنہیں کیا۔وہ اس کوخارجی قرار دیتااور بیسمجھتا ہے کہ زمانہ عبارت ہے حوادث کے اس لامتناہی سلسلے سے جس کا تکرار ہمیشہ جاری رہے گا۔ حالانکہ زمانے کی حرکت کو دوري هم راياجائے توبقائے دوام کا تصور نا قامل برداشت ہوجا تاہے۔جس کا خودنطشے کوبھی احساس تھا..... (۱۳۵) خطه نمبرے صفحہ نمبر ۲۲۷ بر مابعد الطبیعات کے شمن میں علامہ اقبال کھتے ہیں: ''……سائنس کے لیے تو یہ بھی ممکن ہے کہ مابعدالطبیعیات کوسر بے سے نظرا نداز کردے، پا پھر جیسیا کہ لانگے کا خیال تھا تہ بچھیں کہ اس قتم کی شاعري ميں کیامضا کقہ ہے، پابقول نطشے پہ کہ آ دمی بڑا ہوجائے تواسے اس مشغلے کی اجازت ہونی جاہیے....'(۱۴۲) صفح نمبر 4 12 رائصة من: ' ''....عقیده ارجعت ابدی سے بڑھ کردوام کا پاس انگیز تصور آج تک قائم ہی نہیں کیا گیا.....'(۱۴۷)

صفح نمبر 9 کارے:

. . . بے شک نطشے نے اپنے اندرعالم لا ہوت کی ایک جھاک دیکھی .....کین نطشے کواس میں بجز نا کا می اور کچھ حاصل نہ ہُوا۔ یہ اس لیے کہ اس کے روحانی اسلاف میں شوین ہاوئر، ڈارون اور لا نگے ایسی ہستیاں شامل تھیں ....،'(۱۴۸)

نیوٹن ہمرآ ئزک Newton, Sir Isaac

(۲۵ دیمبر ۲۲۲ء تا ۲۰ مارچ ۲۷ کاء)

صفحات نمبرز برطالق الدُّيشن ١٩٥٨ء: ٢٠٥،١١٢، ٢٣، ٥٩، ٥٧، ٢٠٥

صفحات نمبرز برطابق الديش ١٠٠٠ء: ٨٥،٨١٨ ، ٢٥،٠٢٢ ، ٢٠٠

خطبات نمبرز: ۵،۳،۲

فلسفی، سائنسدان اور ریاضی دان تھا۔ ۱۹۲۵ء میں بی اے کیا۔ ۱۹۲۵ء تا ۱۹۲۷ء کے عرصہ میں کشش ثقل کا اصول Law of) (gravity دریافت کیااوربصریات برکام شروع کیا۔۱۶۲۸ء میں ٹیلی سکوپ بنایا۔۲۲اء میں رائل سوسائٹی کا فیلو بنااور پھر پچپس سال تک اس کا صدرر ہا۔ نیوٹن کی اہم تالیفات یہ ہیں:

- 1- Principra, 1687
- 2- Optics, 1704
- ا۔ '' دراصل سائنس کا بیروبی کہ عالم فطرت کی حقیقت بجزایک وجود مادی کے اور کچھنہیں، نیوٹن کے اس نظریے سے وابستہ ہے کہ مکان ایک خلائے مطلق ہےاور جملہاشاءاس میں واقعے''(۱۴۹)
- ''ہ ئن سائن کے نزدیک مکان کا وجود اگرچہ حقیقی ہے لیکن ناظر کے لیے اضافی۔ وہ نیوٹن کا نظریۂ مکان مطلق تشلیم نہیں كرتا.....'(۱۵۰)
- ۳۔ ''ہمارےاپنے زمانے میں نیوٹن کا بھی یہی کہناتھا کہ زمانہ وہ چیز ہے جو یہ سبب اپنی ذات اوراپنی ماہیت کے ہمیشہ ایک ہی انداز پر چلتارہتاہے.....'(۱۵۱)

وائك ہيڙ، پروفيسرالفرڈ نارتھ White Head, Prof: Alfred North

(۵افروری ۱۸۸۱ء تا ۴۰۰ سمبر ۱۹۴۷ء)

صفحات نمبرز بمطابق ایڈیشن ۱۹۵۸ء: ۲۰۵،۰۵۶،۵۶،۵۹،۵۲،۵۰

صفحات نمبرز برطابق ایڈیش•۱۰۰ء: ۲۵،۷۲،۷۸،۸۲،۷۲،۹۲

خطبات نمبرز: ۵،۳،۲

انگریزی فلسفی، ریاضی دان اور ماہرتعلیم ۔۱۹۲۴ء میں ہارورڈیو نیورٹی میں پروفیسر فلسفہ مقرر ہُوا۔۱۹۳۲ء میں سبکدوش ہُوا۔اس نے (Principia Mathematics) میں برٹرینڈرسل کو مدودی۔اس کی تالیفات درج ذیل ہیں: 1- Science and Modern World, 1925

2- Process and Reality, 1929 (152)

ندکورہ بالاخطبات میں علامہ اقبالؓ نے مختلف مفکرین کے نظریۂ اضافت کے ساتھ وائٹ ہیڈ کے نظریۂ اضافت کا موازنہ کیااورواضح کیا ہے کہ وائٹ ہیڈ کا نظریۂ اضافت مسلمانوں کے لیے زیادہ پر کشش ہے۔

Huxley Professor Thomas Henry

ھکسلے ، پروفیسرٹامس ہنری

(همئی۱۸۲۵ء تا ۲۹جون۱۸۹۵ء)

صفح نمبر بمطابق ایڈیشن ۱۹۵۸ء: ۲۹۰

صفحه نمبر بمطابق ایڈیشن•ا•۲ء: ۱۷۱

خطبات نمبر: ۷

ماہر حیاتیات تھا۔ ۱۸۵۹ء سے ڈارون کامعتقداوراس کے حیاتیاتی نظریات کا پرچارک بن گیا۔ (۱۵۳)

مکسلے کے حوالے سے عصر حاضر کے انسان کی مادہ پرتنی کا ذکر کرتے ہُوئے اقبال کھتے ہیں:

''……جبیبا کہ ہکسلے کو بھی خدشہ تھا اور جس کا بہتاسف وہ اظہار بھی کر چکا ہے۔ مادیت کے اس با قاعدہ نشو ونمانے اس (عصر حاضر کے

مغرب کے انسان کے )رگ ویے بھی مفلوج کر دیئے ہیں۔ کچھالی ہی کیفیت مشرق کی ہے۔''(۱۵۴)

Hegal, Ernst George Wilhelm Friedrich

ہیگل،ارنسٹ جارج ولیم فریڈرک

(۱۲۸ گست ۱۷۵ تا ۱۸ انومبر ۱۸۳۱ء)

صفحات نمبرز برطابق ایدیشن ۱۹۵۸ء: ۲۸،۱۰۹،۴۲

صفحات نمبرز بمطابق ایدیش ۱۰۱۰ء: ۲۵۲،۱۲۲۳

خطبات نمبرز: ۲،۴٬۳

مشہور جرمن فلسفی ۱۹۳۷ء میں پی ای ڈی کی بھیل کی۔وہ عقل کی لامتنا ہیت کا قائل تھا۔ اس کے نزدیک حقیقت مطلقہ اس سے عبارت ہے۔وہ اس میں یقین رکھتا ہے کہ''معقول ہی حقیق ہے اور جو حقیق ہے وہ معقول ہے۔''اس کے افکار میں جدلیاتی اصول کومرکزی حیثیت حاصل ہے۔ اس کے جدلیاتی فلسفے نے سیاست،معاشرت،ادب،تاریخ سب کومتاثر کیا۔کارل مارکس نے بھی جدلیات کا یہ فلسفہ ہیگل سے لیا اور اسے مادی جدلیات کی شکل دے دی۔ (۱۵۵)

صفحه نمبر ۲۴ ایرا قبال کھتے ہیں:

''..... حقیقت اپنی گنه میں محض روح ہے، قطع نظر اس سے کہ روح کے بھی مختلف درجات ہیں۔ چنانچہ اسلامی فلسفہ میں شخ مقتول شہاب الدین سہرور دی کے بیہاں ان کا ذکر موجود ہے۔ عصرِ حاضر میں البتہ ہیگل نے اس نظر بے کوزیادہ شرح وبسط سے بیش کیا ہے .....'(۱۵۶) صفحہ نمبر اکا سرعلامہ اقبال کی کھتے ہیں:

. ''......بيگل كايەت موركە ھىقت مطلقە عبارت ہے عقل كى لامتنابهيت سے،الہذا معقول ہى حقیق ہے.....'( ۱۵۷ )

صفح نمبر۲۷۲ پرلکھا ہے۔

''……عصرحاضر کی لادین اشتراکیت کامطمع نظر بے شک نسبتاً زیادہ وسیع ہے اور اس کے جوش وسرگرمی کا بھی وہی عالم جوکسی نے ندہب کا، لیکن اس کی اساس چونکہ ہیگل کے مخالف نظر تبعین پر ہے لہذاوہ اس چیز ہی سے برسر پیکار ہے جواس کے لیے زندگی اور طاقت کا سرچشمہ بن سکتی تھی۔۔۔۔۔۔'(۱۵۸)

## حوالے/حواشی

۱۰ غلام حسین ذوالفقار، ڈاکٹر، اعلامِ خطباتِ اقبال، مشمولہ: متعلقات خطباتِ اقبال مرتبہ: ڈاکٹر سیرعبراللہ (لا ہور: اقبال اکیڈمی یا کتان، باراول، ۱۹۷۷ء) ص ۲۵

٠٠٢ غلام حسين ذوالفقار ، اعلام خطبات ِ اقبال ، ص٥٥

۳۰- محمدا قبالٌ، وْاكْرْ علامه، تَشْكِيلَ جديدالهمياتِ اسلاميه، مترجم، سيدنذ برنيازي (لا مور: بزم اقبال، بن، جنوري ١٠١٠) ٣٠٠

۴۰- محمدا قبال تشكيل جديد .....م ۲۰۹

۵٠- غلام حسين ذوالفقار، اعلام خطبات إقبال، ص۵۵ تا ۵۵

٢٠- محراقبال، تشكيل جديد .....، ص٢٠

**٤٠ - ايضاً، ٢٤** 

۰۸ ایضاً مس

٠٩\_ الضاً ص٨٢

۱۰ ایضاً ص۸۳

اا۔ ایضاً ہص۱۳۲

۱۲\_ ایضاً من

۱۳ ایضاً ص ۲۸۱

۱۲۲،۱۲۰،۱۱۹ ایضاً ص

10 الضأش ٢٦٩

١٦ غلام حسين ذوالفقار، اعلام خطبات اقبال، ص اك

١٢٨ محمدا قبال ، تشكيل جديد ..... من

۱۸\_ ایضاً ص۲۰۵

91<sub>-</sub> غلام حسين ذوالفقار، اعلام خطبات ِ اقبال، ص ا

۲۰ محمدا قبال ، تشكيل جديد ..... ، ص ۸۴ تا۸۸

۲۱۔ ایضاً س

٢٢ غلام حسين ذوالفقار، اعلام خطباتِ اقبال، ص٢٧

٢٣- محمدا قبال، تشكيل جديد.....م ٢٣٩

٢٧- غلام حسين ذوالفقار، اعلام خطبات وقبال، ١٥٠

۲۵ محمدا قبال ، تشكيل جديد ..... من ١٠٢٠

۲۷ - غلام حسين ذوالفقار،اعلام خطبات إقبال، ٩٢٧

۲۷\_ محمدا قبالُّ، تشكيل جديد......م ۱۳۵

۲۸ علام حسين ذوالفقار ،اعلام خطبات إقبال ،ص ٧٧

افکارونصوراتِ شاعرِ مشرق ۲۹۔ محمدا قبالؓ، تشکیل جدید.....،ص ۷۸

٠٣- غلام حسين ذوالفقار ، اعلام خطبات و قبال ، ص ٨٧ تا ٩٧

اس محمدا قبال ، تشكيل جديد ..... صوس

٣٢ ايضاً ص 24

٣٣ ـ ايضاً ٩٣٨

۳۳ ایضاً ۱۹۳۰

۳۵ ایضاً س

٣٧\_ ايضاً ٩٨

سے ایضاً ہی ۹۹

٣٨\_ ايضاً ، ١٠٢

٣٩\_ الضاً ص١١٦١١

۴۰ ایضاً ص ۲۰۹

اسم غلام حسين ذوالفقار ، اعلام خطبات ِ اقبال ، ص ٧٩

٢٨ محرا قبال ، تفكيل جديد ..... ، ص١٥٦ تا ١٥٧

٣٧٠ غلام حسين ذوالفقار ،اعلام خطباتِ إقبال، ٩٥٠

۳۸ - محدا قبال ، تشكيل جديد ..... ص١٩٨١ تا ١٩٨

۵م\_ غلام حسين ذوالفقار، اعلام خطباتِ اقبال، ص ۸۵

٣٦ محرا قبالٌ، تشكيل جديد.....م ١٩٦

٧٤ - غلام حسين ذوالفقار، اعلام خطبات اقبال، ٩٥ ٨٥

۴۸\_ محرا قبال، تشکیل جدید.....م۱۲۲

وهم علام حسين ذوالفقار ،اعلام خطبات إقبال ، ص ٨٦

۵۰ محمدا قبال ، تشكيل جديد ..... محمدا

۵۱ غلام حسين ذوالفقار ، اعلام خطباتِ اقبال ، ص ۸۹

۵۲\_ محرا قبالٌ، تشكيل جديد.....م ۲۱۹

۵۳ منام حسين ذوالفقار،اعلام خطباتِ اقبال، ١٨٩٥، ٩٠

۵۵\_ محمرا قبال، تشكيل جديد ......م ۵۵

۵۵\_ ایضاً ص۵۹

۵۲ ایضاً ص

۵۷\_ ایضاً، ص۱۳۳ تا۱۸۳

۵۸\_ ایضاً، ۱۲۱۳ تا ۱۲۱

۵۹\_ ایضاً س۲۷

۲۰۔ ایضاً ص۲۷۔

٧٢\_ محرا قبالٌ، تشكيل جديد.....م ٨٩

٦٢٣ غلام حسين ذوالفقار، اعلام خطباتِ اقبال، ص٩٥

۲۴ محرا قبالٌ، تشكيل جديد .....، ص ۲۳

۲۵\_ ایضاً ص۳۲۱،۹۲۱

۲۸ ایضاً ص۲۸۳

٧٤ - الضاً ص ٨٥

۲۷ ایضاً ص ۲۷۹

۲۹ غلام حسين ذوالفقار، اعلام خطبات اقبال، ص ٩٥

٠٤- محما قبالُّ، تشكيل جديد.....م ١٩٦

ا ک علام حسین ذوالفقار، اعلام خطباتِ اقبال، ص ۹۸

22 محمدا قبال ، تشكيل جديد ...... م ٥٥

۲۸\_ایضاً مس۱۲۸

م ک\_ ایضاً م<sup>0</sup>۳۳

۵۷ ـ غلام حسين ذوالفقار،اعلام خطبات ِ اقبال، ص٩٩

٢٧- محرا قبال ، تفكيل جديد .....، ص ٧٧

۷۷ ایضاً من ۷۹

۸۷- ایضاً ، ۴۰۸۰

9 / علام حسين ذوالفقار ، اعلام خطباتِ اقبال ، ص ٠٠٠

٨٠ ايضاً بص ١٠١ تا ١٠٠

٨١ محمدا قبال ، تشكيل جديد ..... ما ١٥٢

۸۲ غلام حسين ذ والفقار ،اعلام خطباتِ اقبال ، ص۲۰۱

۸۳\_ محمدا قبالٌ، تشكيل جديد .....م ١٢١

۸۴ ـ غلام حسين ذوالفقار،اعلام خطباتِ اقبال، ص۹۰۱

٨٥ - محمرا قبالُّ، تشكيل جديد .....، ص١١١

٨٦ غلام حسين ذوالفقار ،اعلام خطبات إقبال ،ص

٨٨ محمرا قبال ، تشكيل جديد ..... ، ص ١٦٩ تا ١٠

۸۸ ـ ایضاً من ۱۹۹ تا ۲۰

٨٩ ايضاً ص١٠ تا٢٢

٩٠ غلام حسين ذوالفقار، اعلام خطبات قبال، ص٠١١ تا١١١

او محمدا قبال ، تشكيل جديد ...... مص ١٣٥

٩٢ الضأي ١٢

افکارونصوراتِ شاعرِ مشرق ۹۳- محمدا قبال مشکیل جدید.....م ۲۷۹

٩٧ \_ غلام حسين ذوالفقار، اعلام خطبات وقبال، ص١٢٠

90\_ محدا قبال ، تشكيل جديد ..... ص١١٦ تا ١١١

97\_ غلام حسين ذوالفقار، اعلام خطبات ِ اقبال، ص11·

٩٤- محمداً قبالُّ، تشكيل جديد.........

٩٨ - غلام حسين ذوالفقار، اعلام خطبات اقبال، ص١٢٢

99\_ محمدا قبالٌ، تشكيل جديد ...... ص٦٢

••ا۔ غلام حسین ذوالفقار ،اعلام خطباتِ ا قبال ،ص

١٠١ غلام حسين ذوالفقار ،اعلام خطباتِ إقبال، ص١٢٣

۱۰۲ محمرا قبالٌ، تشكيل جديد .....من ۲۰۸

١٠١- ايضاً ص ٢٠٩

١٠٢٧ علام حسين ذوالفقار ،اعلام خطباتِ إقبال ،ص ١٢٥ تا ١٢ ١٢

۵۰۱\_ محرا قبالٌ، تشكيل جديد .....،ص ۲۲،۴۱

١٠١ ايضاً، ص٥٦

١٠٠ ايضاً ، ١٠٠

۱۰۸ ایضاً مس۸۳

١٠٩ ايضاً ص١٥٩

اا۔ ایضاً، ص۱۷

ااا۔ ایضاً ص۵۷

١١١ ايضاً ، ١٦٥،٢٦٣

١١١١ اليضاً، ٢٨٣،٢٨٢

۱۱۲ ایضاً من

۵۱۱۔ ایضاً مس ۱۰۷

١١١١ ايضاً ١٣٧٠

۷۱۱ علام حسين ذوالفقار ، اعلام خطباتِ اقبال ، ص ۱۲۹

۱۱۸ محمد اقبال ، تشكيل جديد ..... م

119 علام حسين ذوالفقار ، اعلام خطباتِ اقبال ، ص ١٣٠٠

١٦٠- محمدا قبال، تشكيل جديد .....م ١٦٢٠

الار الضأم ٢٦٧

۱۲۲\_ ایضاً من ۲۷۹

١٢٣ ـ غلام حسين ذ والفقار، اعلام خطباتِ اقبال، ص ١٣٠ تا ١٣١

۱۲۴\_ محمرا قبالٌ، تشكيل جديد.....م ١٦٨٠

120ء ایضاً ص ۲۷

١٢٧ محمدا قبال ، تشكيل جديد ..... ، ص ٢٣٨

۱۲۸\_ غلام حسين ذوالفقار،اعلام خطبات ِ اقبال، ص١٣٢

١٢٩\_ محمدا قبالٌ، تشكيل جديد......م٠١٢

١٣٠٥ غلام حسين ذوالفقار ،اعلام خطباتِ اقبال، ١٣٢٥

اسابه محمدا قبال ، تشكيل جديد ..... من ١٥٨

۱۳۲ ـ غلام حسين ذوالفقار،اعلام خطباتِ اقبال، ص ١٣٦

۱۳۳ ـ غلام حسين ذ والفقار ، اعلام خطبات ِ ا قبال ، ص ۱۳۶

۱۳۴ محمدا قبالٌ، تشكيل جديد ..... أص ١٢٠

۱۲۵ ایضاً من ۱۲۰

٢١٠١ ـ اليضاً بص١٠١

١٣٧ ـ غلام حسين ذوالفقار ،اعلام خطبات إقبال ،ص ١٣٧

١٣٨ - محرا قبالُّ، تشكيل جديد.....م ٥٥

۱۳۹ ایضاً مس۱۲۱

۱۲۰ ایضاً ص۲۲۲

الهابه غلام حسين ذوالفقار، اعلام خطباتِ اقبال، ص ١٣٨

۱۳۲ محرا قبالٌ، تشكيل جديد ...... من ۱۳۵

١٣٣٧ ـ غلام حسين ذ والفقار ،اعلام خطباتِ إقبال ،ص ١٣٩ تا ١٩٨٠

١١٢١ اليناً ، ص ١١١٠ تا١١١١

۱۲۵ محمد اقبال ، تشكيل جديد ..... ص ۱۷ تا ۲ ا

٢٦١ ـ ايضاً ، ص ٢٦٧

١٢٥ ايضاً ص ٢٥٠

۱۴۸ ایضاً مس ۲۷۹

۱۳۹ ایضاً ص۸۷

۱۵۰ ایضاً مس۸۱

ا ۱۵ ایضاً ص ۱۲۷

۱۵۲ ـ غلام حسين ذوالفقار،اعلام خطباتِ إقبال، ١٣٢٠

۱۵۳\_ایضاً، ۱۳۲

۱۵۴\_ایضاً مس ۱۷۱

۱۵۵\_ایضاً من ۱۳۹

۱۵۲\_ محرا قبالٌ، تشكيل جديد.....م ۱۲۴

١٥٧ ـ اليضاً ، ١٥٧

۱۵۸\_ايضاً، ١٢٢

## تسهيل خطبات إقبال

علامہ اقبال کے سات خطبات پر بنی کتاب The Reconstruction of Religious Thought in Islam علامہ اقبال کے سات خطبات پر بنی کتاب میں آئے سفورڈ یو نیورٹی پر لیس لندن کے زیر اہتمام شائع ہوئی۔ کتاب کی اشاعت کے بعد جلد ہی دو تین خطبوں کے اردور جمہ پعض میں آئے ہوگئے سے مگر کممل اردور جمہ سیدنذیر نیازی مرحوم نے کیا۔ ان کا بیر جمہ ۱۹۵۸ء میں '' تشکیل جدید النہیاتِ اسلامی'' کے نام سے برزم اقبال لا ہور سے شائع ہوا۔

علامه اقبال کے خطبات پر شتمل بیر کتاب زبان اور موضوع کے اعتبار سے خاصی مشکل ہے۔ جسٹس جاویدا قبال اپنی تالیف زندہ روڈ میں لکھتے ہیں:

' دستنگیل جدیدالہیات اسلامیہ ایک مشکل کتاب ہے کیونکہ اس میں مشرق ، مغرب کے ڈیڑھ سوسے زائد قدیم وجدید فلسفیوں ، سائمندانوں ،
عالموں اور فقہوں کے اقوال ونظریات کے حوالے دیے گئے ہیں اور اقبال قاری سے قوقع رکھتے ہیں کہ خطبات کے مطالع سے پیشتر وہ ان
سب شخصیات کے زمانے ، ماحول اور افکار سے شاسا ہوگا۔ اس شخصیات میں بعض تو معروف ہیں اور بعض غیر معروف۔ اس کے علاوہ
خطبات کا انداز تحریز نہا ہیت پیچیدہ ہے۔ بسا اوقات کسی مقام پر ایک ہی بحث میں کئی مسائل کو اٹھایا گیا ہے یا کسی ایک موضوع پر بحث کو
اچا تک چھوڑ کر کسی اور مسئلے کا ذکر چھڑ جاتا ہے اور اس پر اظہارِ خیال کی تکمیل کے بعد پھر چھوڑ ہے ہوئے کے مسئلے کی طرف رجوع کیا جاتا ہے۔
بعض نظریات کی وضاحت کی خاطر نگی اصطلاحات استعال کی گئی ہیں اور ان میں الفاظ کی ترتیب ، مطالب کی تفہیم میں مشکلات بیدا کرتی
ہے۔ گئی مقامات پر انگریزی زبان میں استدال نا قابل فہم ہے اور اس کے بار بارتعارف کرنے سے بھی معانی صاف نہیں ہوتے۔''(1)

'' نشکیل جدیدالہیات اسلامی'' کے بارے میں جسٹس جاویدا قبال کی مٰدکورہ بالارائے سے واضح ہوتا ہے کہ اس کتاب کی اچھی طرح سے تفہیم کے لیے ضروری ہے کہ

- ا۔ قاری اس کتاب میں مذکورہ مشرق ومغرب کے ڈیڑھ سوسے زائد قدیم وجدید فلسفیوں، سائنسدانوں، عالموں اور فقیہوں کے ان اقوال ونظریات کے بارے میں تفہیم حاصل کرے جن کا ان خطبات میں ذکر ہے۔
  - ۲۔ قاری ان خطبات میں استعال ہونے والی نئی اصطلاحات کامفہوم سمجھے۔
  - سے ان کے لیےان خطبات کے پیچیدہ انداز تحریر کوآسان عبارت میں تبدیل کردیا جائے۔
- ۷۔ خطبات میں جہاں کہیں انگریزی زبان میں نا قابل فہم استدلال اختیار کیا گیا ہے اسے آسان مدلل اور منطقی عبارت میں تبدیل کر دیا جائے۔ جاوید نامہ کے آخری جھے میں اقبالؓ نے اس کتاب کوخود حرف بیچا پچھ وحرف نیش دار کہا ہے۔ (۲)

دراصل بیخطبات ان لوگوں کے لیے لکھے گئے تھے جومشرق ومغرب کے فلیفے پر حاوی ہوں اور اس کے علاوہ اسلامی تہذیب و '

تقافت علم اورروایات اور علم کلام سے بھی پوری طرح آگاہ ہوں۔

عہدا قبال میں اوران کے بعداوران سے پہلے بھی کوئی ایسامفکرنہیں گزراجو

- ا۔ مشرق ومغرب کے فلیفے برحاوی ہو۔
- ۲- اسلامی تهذیب، ثقافت علم اورروایات اورعلم کلام ہے بھی پوری طرح آگاہ ہو۔

ان خطبات کی اہمیت کے پیش نظران کے دنیا کی گئی زبانوں میں تراجم ہو چکے ہیں ۔خطبات کے مضامین اور مندرجات کی تفہیم و تشہیل کے لیے بھی کئی اہلِ علم اورعلم دوست حضرات نے گراں قد رخد مات سرانجام دی ہیں۔

- ۔ ا۔ ان خطیات کا خلاصہ ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم کی کتاب ؒ فکر اقبال ٔ میں درج ہے۔
- ۲۔ ڈاکٹر جاویدا قبال نے بھی زندہ روڈ میں ان خطبات کا خلاصہ پیش کیا ہے۔ (۳)

٣٠ مُحرشريف بقاني ' خطبات اقبال يرايك نظر' كعنوان سے ايك كتابچه لكھا ہے۔

۴۔ پروفیسر محمر عثان نے خطبات کی شہیل کی ہے جومجلّه 'صحیفهٔ لا ہور میں شائع ہوتی رہی اوراب وہ کتابی صورت میں حجیب گئی ہے۔

۵۔ سیدنذ بر نیازی، ڈاکٹر منظوراحمداور ڈاکٹر محمداجمل نے بھی بعض خطبوں کی تشریح کی ہے۔

۲۔ اس سلسلے میں ایک اہم مگر ناتمام کتابِ''متعلقات خطبات اقبال'' ہے جوڈ اکٹر سیر مجموع بداللہ نے مرتب کی ہے۔

2- ''شہیل خطبات اقبال'' بھی اس سلسلے کی ایک کڑی ہے۔

علامہ اقبال کے ان خطبات کو اسلامی فکر وفلسفہ کی تاریخ میں بہت اہمیت حاصل ہے۔خود اقبال نے ایک مرتبدان کے بارے میں کہا تھا کہ اگریہ خلیفہ المامون الرشید کے زمانے (۱۹۲ - ۲۱۲ء) میں لکھے جاتے تو ایک فکری انقلاب برپا ہوجا تا۔ جاوید نامہ کے آخر میں سے فکری کتاب یوں متاز بتائی گئی ہے:

من بطبع عصرِ خود گفتم دو حروف کرده ام بحرین را اندر دو ظرف حرف ییا یی یی از اندر دو ظرف حرف عقل و دلِ مردال شکار حرف ییا یی تی و حرف نیش دار تاکنم عقل و دلِ مردال شکار حرف ته دارے باندازِ فرنگ نالهٔ متانهٔ از تارِ چنگ اصل این از ذکر و اصلِ آن ز فکر اے تو باوا وارثِ این فکر و ذکر تا مزاج عصرِ من دیگر فناد طبع من هنگامهٔ دیگر نهاد (۴)

یے خطبات علامہ اقبال کی عالمانہ شان کے مظہر ہیں۔اس کے باوجودا قبال انہیں کوئی حرف آخرنہیں سجھتے تھے۔ چنانچہ اس کتاب کے دیا ہے میں انہوں نے کھھا ہے کہ:

'' ناسفیانہ غور وفکر میں قطعیت کوئی چیز نہیں۔ جیسے جیسے جہانِ علم میں ہمارا قدم آ گے بڑھتا ہے اورفکر کے لیے نئے نئے راستے کھلتے جاتے بیں، کتنے ہی اور شایدان نظریوں سے جوان خطبات میں پیش کئے گئے زیادہ بہتر نظریے ہمارے سامنے آتے جا کیں گے۔ ہمارا فرض بہر حال ہیہ ہے کہ فکر انسانی کے نشو ونمایر ہا حتیاط نظر رکھیں اور اس باب میں آزادی کے ساتھ نقد و تقید سے کام لیتے رہیں۔'(۵)

علامہ اقبالؒ نے جہاں ان خطبات کی فکری قدر وقیمت اور اہمیت کا ذکر کیا ہے وہاں اس امکان کا بھی اظہار کیا ہے کہ ان خطبات میں پیش کئے گئے نظریات سے بہتر نظریات کے گئے افکار ونظریات کو بھی امکان ہے اس کیلئے ضروری ہے کہ ان خطبات میں بیان کئے گئے افکار ونظریات کو بھی اور اس باب میں آزادی کے ساتھ نقد و تقید سے کام لیتے رہیں۔ان مقاصد کے حصول کیلئے ضروری ہے کہ اس خطبات کے آسان ، عام فہم تراجم شائع کئے جائیں۔

۲۔ ان کی بہتر تفہیم کیلئے ان خطبات کے مشکل الفاظ کے معانی ،اصلاحات کی وضاحت اوران میں بیان کردہ افکار ونظریات کی تشریح کی جائے۔

۳- آزادی کے ساتھ ان خطبات کا تحقیقی و تقیدی جائزہ لیا جائے۔

اس شمن میں ہونے والی گراں قدر کوششوں کا پہلے ہی جائزہ بیش کیا جاچکا ہے۔علامہا قبال او پن یونیورٹی ،اسلام آباد کی شائع کردہ کتاب 'دشہیل خطباتِ اقبال''گراں قدر کوشش ہے۔

ا۔ زیرنظر کتاب میں ہر خطبے کے مطالب کومکن حد تک آسان اور مہل انداز میں پیش کرنے کی پوری کوشش کی گئی ہے۔

۲۔ مزیدوضاحت کے لیے حواثی تحریر کئے گئے ہیں۔

س. ہر خطبے کے خلاصۂ مطالب کے شروع میں اہم نکات دیے گئے ہیں۔

م۔ آخر میں فرہنگ اصطلاحات دی گئی ہے۔

اس سے خطبات کے مطالب سمجھنے میں سہولت ہوگئ ہے۔اس کے مطالعہ سے واضح ہوتا ہے کہ کالجوں اور یو نیورسٹیوں کے اساتذہ اور طلبہ کے علاوہ ادیب اور دانشور حضرات بھی ان سے بآسانی استفادہ کرسکیس گے۔

ُ'' کتاب سہلِ خطباتِ اقبال''  $\frac{23 \times 36}{16}$  سائز میں شائع کی گئی ہے اس کتاب کا زیرنظرایڈیشن ۱۹۹۷ء میں شائع ہُوا تھا۔ صفحہ نمبر ۳ پر

''فهرست مندرجات'' دی گئی ہے۔ پیش گفتار (صفحه نمبر ۵)،ابتدائیا ایک نادر خطاب (صفحه نمبر ۱۰)اورعلامها قبال کا دیباچهٔ خطبات (صفحه نمبر ۱۶) کے بعد درج ذیل ترتیب سے خطبه نمبر اتا خطبه نمبر ۷ کی تسهیل دی گئی ہے۔

ا۔ خطبے کانام اور تسہیل نگار کانام ۲۔ خطبہ کے اہم نکات سے حواشی

اس کتاب کے اسلوب اورخطُباتِ اقبال کی تفہیم وترسیل میں اس کی قدر و قیمت اور ضرورت واہمیت کے ادراک کے لیے پہلی خطبہ کی تسہیل کا قدر نے تفصیل سے جائز دلیا جاتا ہے۔

پہلے خطبے 'علم اور روحانی تجربہ' کے تسہیل نگار ڈاکٹر محمد معروف ہیں۔ ''پہلے خطبے کے اہم نکات' کے عنوان کے تحت اس خطبہ کے اہم نکات دیے گئے ہیں۔ان نکات کے مطالعہ سے واضح ہوتا ہے کہ علامہ اقبالؓ نے اس خطبہ میں درج ذیل امور کا ذکر کیا ہے:

ا۔ انہوں نے کا ئنات کی حقیقت اوراس میں انسان کے مرتبہ ومقام کا ذکر کیا ہے۔ کا ئنات بامقصد تخلیق ہے۔ یہ جامز نہیں ہے بلکہ وسعت پذریہے۔

۲۔ علم کے تین بڑے ذرائع ہیں:

- (۱) حواس تعنی محسوسات کامشاہدہ (ب) عقل یعنی فہم وادراک
  - (ج) وجدان یعنی مذہبی مشاہدہ جسے عرفان بھی کہتے ہیں۔
- س۔ حواس سے حاصل ہونے والے علم کوعقل سے پر کھا جاتا ہے۔ وجدان سے حاصل ہونے والے علم ومعلومات کوعقلی معیار پر بھی پر کھا جاتا ہے اور عملی معیار پر بھی۔

عقلی معیار سے مرادانسان کی وہ ناقدانہ تعبیر ہے جس کی مدد سے وہ کسی شے کے سیح یاغلط ہونے کا فیصلہ کرتا ہے۔ عملی معیار سے مراد حاصل شدہ معلومات کے منفی ومثبت نتائج وجدان کے سیح یاغلط ہونے کا فیصلہ کرنا ہے۔ عقلی معیار کا فلسفہ سے اور عملی معیار کا انبہاء سے تعلق ہے۔

۷- قرآن حکیم میں علم کے نتیوں ذرائع اوران کی اہمیت کا ذرک کیا گیا ہے۔

- ۵۔ وجدان ، عقل ہی کی ایک ارفع اور ترقی یا فتہ شکل ہے۔ عقل حقائق تک پہنچنے کے لیے جزواً آج بڑھتی ہے اور اس کی رفتار ست رہتی ہے۔ جبکہ وجدان بیک جنبش ان کواپنی گرفت میں لے آتا ہے۔
- ے۔ انسان اپنے باطن (تخیل وقیاس) سے کام لے کر عالم موجودات میں انقلاب برپا کرسکتا ہے۔ اس طرح وہ اپنی تخلیقی عمل کی صلاحیت سے ایک پائدار تدن کی بنیا در کھ سکتا ہے۔
- ۸۔ علم کی نئی اپروچ کے لیے تحریک پیدا کر کے اور دینی عقائد میں تازگی اور شکفتگی کا رنگ جرکر پانچے سوسال سے علوم اسلامیہ پر طاری شدہ جمود کی کیفیت دور کی جاسکتی ہے۔

پہلے خطبہ کے ذکورہ بالانکات کی تفہیم سے،اس خطبے کاعمومی خاکہ واضح ہوجاتا ہے اوراس سے نفسِ مضمون کو سمجھنے میں کافی مدوماتی ہے۔ علامہ اقبال ؓ نے پہلا خطبہ سلسل عبارت کی شکل میں تحریر کیا ہے۔ کہیں بھی عنوانات، ذیلی عنوانات قائم نہیں کئے۔انہوں نے خطبے میں صوفیا نہ مشاہدات کی خصوصیات کو نکات کی شکل میں بیان کیا ہے۔

د تشہیل خطبات 'میں عنوانات اور ذیلی عنوانات قائم کئے گئے ہیں۔اہم نکات ہندسوں یا حروف (ابجد) کی مدد سے واضح کئے گئے ہیں۔مثلاً

ا۔ دنشہیل خطبات ٔ میں درج ذیل عنوانات وذیلی عنوانات قائم کئے گئے ہیں: تمہید علم اور نم ہمی تجربہ، انسان کی حقیقت واہمیت ، تصوف کے عمومی خواص ، نا قابل بیان وترسیل ،صوفی کا ابدیت سے رابطہ عنوانات اور ذیلی عنوانات کی طرح اہم نکات بھی دیے گئے ہیں تا کھنہیم متن اورتسہیل متن کا فریضہ بہ طریق احسن اداہو۔ اس ضمن

میں چندمثالیں ملاحظہفر مائیں۔

ا۔ '' تہبید'' کے آغاز میں پہلے خطبے کے فسی مضمون کا اس طرح سے ذکر کیا گیاہے:

''……روحانی تجربہ یا فدہبی مشاہرہ یا واردہ ہم معنی ہیں۔ان کا مطلب اپنے قلب کی وہ کیفیات ہیں جوعلم حاصل کرنے کا ذریعہ بنیں۔اس خطبے میں علامہ اقبال نے اس متن میں انہوں نے خطبے میں علامہ اقبال نے اس متن میں انہوں نے فطبے میں علامہ اقبال نے اس متن میں انہوں نے فرہب کا مواز نہ اعلی شاعری اور فلنفے سے کیا ہے کیونکہ یہ دونوں بھی اس مابعد انظم بی اہمیت کے حامل سوالوں کوزیر بحث لاتے ہیں جو فدہب کے لیے بھی بنیادی سوالات ہیں۔'ان بنیادی سوالات ہیں سے چند سوالات یہ ہیں:

ا۔ کا ننات کی حقیقت کیا ہے؟

٢ كياكوئي اليهانه مشخ والاعضر بھي اس ميں شامل ہے يعني كياكا ئنات لا فاني ہوسكتي ہے؟

س۔ کا ئنات میں انسان کس حثیت سے شامل ہے اور اس حثیت کے پیش نظرا سے کس قتم کا قدم اٹھانا چاہیے؟ (۲) ' دشہیل خطباتِ اقبال'' میں دی گئ'' تمہید'' کی بدولت پہلے خطبہ کانفس مضمون آسانی سے مجھ آجا تا ہے۔ اگر خطبے کااصل متن یا

اس کا ترجمہ پڑھیں تو شروع میں متن واضح نہیں ہوتا۔اصل متن کا نئی بارمطالعہ کرنے کے بعد مفہوم واضح ہوتا ہے۔ اس کا ترجمہ پڑھیں تو شروع میں متن واضح نہیں ہوتا۔اصل متن کا نئی بارمطالعہ کرنے کے بعد مفہوم واضح ہوتا ہے۔

علامہ اقبال نے تشکیل جدید الہیاتِ اسلامیہ (مترجم) کے صفحات نمبر ۵۵ تا صفحہ نمبر ۲۰ پر نصوف کے عمومی خواص کا ذکر کیا ہے۔ انہوں نے پیخواص نکات نمبرا تا ۵ کے تحت تحریر کیے ہیں۔

'' ''شہیل خطبات اقبال'' کے صفحہ نمبر ک<sup>۳</sup> ہر '' قسوف کے عمومی خواص'' کے عنوان کے تحت ان نکات کو واضح کیا گیا ہے۔ نکات نمبر ۲۰،۲۱ بغیرعنوانات کے دیے گئے ہیں جبکہ نمبر ۲۰ '' نا قابل بیان وتر سیل'' کے عنوان کے تحت اور نکتہ نمبر ۵''صوفی کا ابدیت سے رابط'' کے عنوان کے تحت دیے گئے ہیں۔ نکات نمبر اتا ۳ کو بھی درج ذیل ترتیب سے عنوانات دیے جاسکتے تھے۔

اله صوفیانه مشاہدات کی خصوصیت

۲۔ نا قابلِ تجزید کلتیت

س۔ معروضی وحقیقی روحانی کیفیت

عنوانات کی بےتر تیبی کےعلاوہ املاء کی اغلاط بھی نظر آتی ہیں۔

| حوالهجات                  | درست الفاظ           | اغلاط               |
|---------------------------|----------------------|---------------------|
| (4)                       | نظرياتى ياعقلى يبهلو | ظرياتى ياعملى يبهلو |
| <b>(</b> \Lambda <b>)</b> | مادى اورروحانى       | ساوی اور روحانی     |
| (9)                       | انسان                | انسانی              |
| (1•)                      | مغترضين              | معقرفن              |
| (11)                      | جسے سوائے خیال کے    | جسے خیال کے         |
| (Ir)                      | خلا                  | خدا                 |
| (11")                     | نظرية حركت           | نظرحركت             |
| (14)                      | متضاد                | متصاد               |
| (10)                      | طبعي                 | تنبعى               |

' دستہیل خطباتِ اقبال' میں مذکورہ بالانوعیت کی بہت زیادہ اغلاط پائی جاتی ہیں جس وجہ سے قہیمِ متن میں دشواری پیش آتی ہے۔ تشکیل جدید النہیاتِ اسلامیہ میں متعدد مقامات پر بغیر ترجے کے قرآنی آیات دی گئی ہیں جس وجہ سے قہیمِ متن میں دشواری پیش آتی ہے۔ تسہیل خطبات اقبال میں ان آیات کے تراجم اور حوالہ جات تو دیے گئے ہیں مگر عربی متن نہیں دیا گیا۔ موازنه كرنے سے واضح ہوتا ہے كہ بعض آيات كاتر جمه كمل نہيں ديا گيا۔ مثلًا خطبہ نمبراميں درج ذيل قرآنى آيت دى گئ ہے: "انا عرضنا الامانة على السموت والارض و الجبال فابين ان يحملنها واشفقن منها و حملها الانسان ط إنه كان ظلوماً جهولا" (٢:٣٣) (١٢)

تسهيل خطبات وقبال مين اس كاترجمداس طرح سدويا كياب:

''ہم نے (بارِ) امانت کو آسانوں اور زمین پر پیش کیا تو انہوں نے اسے اٹھانے سے انکار کیا اور اس سے ڈرگئے اور انسان نے اس کو اٹھا لیا''۔ (۲:۳۳س) (۱۷)

مندرجہ بالاتر جمہ اصل متن کے مطابق نہیں ہے۔اس میں لفظ' اِنَّا '' کا اور آیتِ مقدسہ کے آخری حصہ' اِنسہ کیا ن ظلوماً جھولا'' کا تر جمنہیں کیا گیا۔ دیا گیاتر جمہ نامکمل اور ادھوراہے میرے خیال میں مکمل اور درست تر جمہ بیہے:

''بے شک ہم نے (بارِ)امانت کو آسانوں اور زمین اور پہاڑوں پر پیش کیا تو انہوں نے اسے اٹھانے سے انکار کر دیا اوراس سے ڈرگئے اورانسان نے اس کواٹھالیا' بے شک وہ ظالم اور جاہل ہے۔ (۲:۳۳)

۲۔ قرآنی آیاتِ مقدسہ بغیراعراب کے دی گئی ہے۔ اگراعراب ساتھ دیے جاتے تو ہرکوئی بیآیات درست تلفظ سے پڑھ سکتا۔

سر قرآنی آیات کے حوالہ جات میں بھی فرق نظر آتا ہے۔ مثلاً تشکیل جدیدالہیاتِ اسلامیہ میں درج ذمل آیت دی گئی ہے:

إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقُومٍ حتَّىٰ يُغَيِّرُمَا بِأَنْفُسِهِم (١١:١١) (١٨)

تسهيل خطبات وقبال مين اس كاتر جمه يون ديا كياب:

''خداد وسری نعمت کو جوکسی قوم کو ( حاصل ) ہے نہیں بدلتا جب تک وہ اپنی حالت نہ بدلے'' (۱۱:۱۳) (۱۹)

مندرجہ بالا آیت سورہ رعد ۱۳ ای آیت نمبراا کا کچھ حصہ ہے۔ کمل آیت ' کَ اُ مُعَقِّبتُ ''سے شروع ہوتی ہے اور ' دُوُنِهِ مِنْ وَّالٍ ' پرختم ہوتی ہے۔ تشکیل جدیدالہمیات اسلامیدی گئ آیت کے اعراب اور حوالہ نمبر درست نہیں ہیں۔ آیت کے شروع اور آخر میں موجود متن کی نشاندہی کے لیے علامت ( ..... ) بھی نہیں دی گئ ۔ درست اعراب اور حوالہ کے ساتھ آیت اس طرح سے ہے:

سم۔ تشکیل جدیدالہیات اسلامیہ (مترجم) کے صفحات نمبر ۵۰ تا ۵۱ پرسورہ انعام کی آیات نمبر ۹۸ تا ۹۹ دی گئی ہیں مگر حوالہ انعام [۲:۷-۲] [99:۲] کے بحائے[۹9:۲] ککھاہُوا ہے۔ (۲۰)

ان آیات میں سے آیت نمبر ۹۷ کا، ' دستهیل خطباتِ اقبال' کے صفحہ نمبر ۳۷ پر ترجمہ دیا گیا ہے اور ترجمہ میں حوالہ (۹۷:۲) کے جائے (۹۸:۲) لکھا ہُوا ہے جو کہ غلط ہے۔ (۲۱)

اس طرح کی اغلاط' دنشہیل خطبات اقبال' کے قریباً تمام متن میں کسی نہ کسی شکل میں نظر آتی ہیں۔

''دنشہیل خطباتِ اقبال'' میں اگر چے عنوانات اور ذیلی عنوا ٰنات کے تحت تسہیلِ متن اور تھہیمِ متن کے کام کوآسان بنانے کی کوشش کی گئ ہے۔ تا ہم،اس میں مزید بہتری کی گنجائش ہے۔ مثلاً

- ۔ ''دنتی کے اسلام میں امام الغزالی نے بھی عقلیت پیندی کی انتہا کے خلاف یہی مشن ادا کیا۔ تاہم کانٹ اور الغزالی میں ایک اہم فرق موجود ''دنیا کے اسلام میں امام الغزالی نے بھی عقلیت پیندی کی انتہا کے خلاف یہی مشن ادا کیا۔ تاہم کانٹ اور الغزالی میں ایک اہم فرق موجود ہے اور وہ یہ کہ کانٹ ایپ بنیا دی تقیدی اصولوں پڑ ملی پیدا ہوتے ہوئے ذات باری کے علمی یا شعوری امکان سے مشکر رہا۔ یہ کہ آیا ہم علمی طور پر بھی ذات خدا کو جان سکتے ہیں، اس کا ادراک کر سکتے ہیں کنہیں۔ اس پر اسے اتفاق نہ ہوا۔ اس کی وجہ وہ علمی میراث تھی جو اسے مخرب کے تج بی رویے Empirical Attitude سے میں میں شرب کرنے سے مخرب کے تج بی رویے علی فکر کے مسابلہ کا میں ہوگئے نائے مثل کو تو اور وہ کوئی مثبت نتائے مرتب کرنے سے قاصر رہا۔ اس کے برعس غزالی نے تحلیلی فکر Analytical Attitude سے مایوں ہو کرتھوف یعنی فکر کلی Synthetic Thought کا سہارالیا اور فرہ ب کے بارے میں مثبت پہلو تلاش کرنے میں کا میاب ہوگئے۔''(۲۲)
- () مندرجہ بالاا قتباس میں دیے گئے متن کاموز ول عنوان تجویز کرنے کے علاوہ انگریز کی الفاظ واوین میں دیے کر، انہیں نمایاں کیا جا سکتا ہے۔

(ب) متن کی چوتھی سطرمیں دیئے گئے لفظ معمل پیدا' کی جگہ پر لفظ معمل پیرا' آنا جاہے۔

'' '' '' '' ہیل خُطبات ا قبال'' میں دیے گئے حواشی کی مدد سے تفہیم متن میں کافی مدد کمتی ہے۔ تا ہم کتاب کے متن کی طرح حواشی میں بھی متنی اغلاط یائی جاتی ہیں۔ مثلاً

ا۔ پہلے خطبہ کے حواثق میں امام محمد الغزالی کے بارے میں کھا ہُواہے:

. 13° مشهورمسلم امام اورفلسفى ابوحا مدمحمه ابن محمد ۵۰۵ ههـ ۱۱۱۱ ومصنف تهافته الفلاسفهـ " (۲۳۳ )

خطبہ نمبرا کے حواثیٰ سے دیے گئے اقتباس دی گئی امام غزالی کی تاریخ ولادت ۵۰۵۹ ھاتھی گئی ہے جو بالکل غلط اور مضحکہ خیز ہے۔ پیہاں ان کاسن ولادت ۵۹۰۹ء آنا چاہیے۔

۲۔ حواثی کومزید بہتر بنانے کی ضرورت بھی محسوں ہوتی ہے۔ مثلاً مندرجہ بالا ٔ حاشیۂ میں اگرامام غزالی کا اور ان کی تصنیف نہافتہ الفلاسۂ
 کامخضر ساتعارف دے دیاجا تا تو زیادہ بہتر ہوتا۔

تسہیل خطبات اقبال میں کئی مقامات پر بغیر ترجمہ کے فارسی متن دیا گیا ہے۔اگر فارسی متن کے ساتھ ترجمہ بھی دے دیا جا تا تو تسہیل کاحق ادا ہوجا تا۔اس ضمن میں چندمثالیں ملاحظ فرمائیں۔

من از بود و نبودِ خود خموشم اگر گویم که مستم خود برستم و لین این نواے سادهٔ کیست کسے در سینه می گوید که مستم از حدیثِ مصطفاً داری نصیب؟ دینِ حق اندر جہال آمد 'غریب' (۲۵) با تو گویم معنی این حرف بکر غربتِ دین نیست فقرِ اہلِ ذکر بہرآل مردے که صاحب جبتو است غربتِ دین ندرتِ آیاتِ اوست غربتِ دین هر زمال نوع دگر کلته را دریاب اگر داری نظر داری نظر دل با یات مین دیگر به بند تا بگیری عصرِ نو را در کمند! (۲۲) دل با یات مین دیگر به بند تا بگیری عصرِ نو را در کمند! (۲۲)

مثالیں ملاحظ فرمائیں۔

علار نامکمل متن متنیں۔

علار نامکمل متن متنیں۔

علار نامکمل متن متنیں کے ،اور کی سے عبور نہیں کا جا سکتا۔ (۲۷) جے خیال کے ،اور کی سے عبور نہیں کیا جا سکتا۔

اس حیات کو ایفو کہنے سے بید لازم نہیں آتا کہ خدا انسان کی مانند اس حیات کو ایغو (ego) کہنے سے بید لازم نہیں آتا کہ خدا انسان کی مانند ہے۔

اس کو کسی پیانے سے ناپا جائے گاتا کہ پنہ چلے کہ یہ بمیشہ یہ بمیشہ اس کو کسی پیانہ سے ناپا جائے گاتا کہ پنہ چلے کہ یہ بمیشہ بیہ بمیشہ کے کہ اس کے بارے میں ایسا اوراک زماں کے بارے میں ہماری فہم میں کوئی اضافہ نہیں کرتا۔

زماں کے بارے میں ہماری فہم میں کوئی اضافہ نہیں کرتا۔

ان کا ادارہ تھا کہ وہ بیہ کتاب مجھے تحریر کرواتے جائے ''سنداس) میں کوئی اضافہ نہیں کرتا۔

مزاج کے عین بی مطابق ہو۔ (۲۳) مزاج کے عین مطابق ہو۔

مزاج کے عین مطابق ہو۔

' دنشہبل خطباتِ اقبال' میں تمام خطبات کی شہیل کے شروع میں اہم نکات دیے گئے ہیں جس سے نفہیم متن میں کافی مد دملتی ہے۔

تمام خطبات کے آخر پر حاصل کلام ، تتمہ یا تلخیص نہیں دیے گئے۔ اہم نکات اور خطبے کے مندرجات پڑھنے سے کافی حد تک اس کی تفہیم میں تفہیم ہوجاتی ہے۔ تا ہم ، اگر ہر خطبے کی تسہیل کا معیار بہتر بنانے کے لیے اس کے آخر پر حاصل کلام دے دیا جائے تو خطبات کی تفہیم میں خاطر خواہ اضافہ ہوسکتا ہے۔ تسہیل خطبات اقبال کے خطبات نمبر ۲۸۱ اور ۵ کے آخر پر حاصل کلام نہیں دیا گیا۔ تیسرے خطبہ کے آخر پر تتمہ (۳۲)، چھٹے خطبہ کے آخر پر خطبہ کی تلخیص (۳۵) اور ساتویں خطبہ کے آخر پر حاصل کلام (۳۲) دیے گئے ہیں۔

د تشہیل خطباتِ اقبال میں خطبات نمبرا، ۴۲ تا کے مطالعہ کے آخر پرحوالے/حواثی دیے گئے ہیں۔ نمبر ۳ کے آخر پرحوالہ جات تو دیے گئے ہیں مگر حواثی نہیں دیے گئے۔خطبات میں بہت ہی ایس شخصیات کے احوال اور اصطلاحات کا ذکر کیا گیاہے جن کے مزید تعارف ووضاحت کی ضرورت محسوں ہوتی ہے۔ سیدنذیر نیازی نے اس خطبہ کے آخر پرایک سوسترہ (کاا) حوالے وحواثی دیے ہیں۔ (۳۷) انہیں۔ ناچیت نے جنہ تا اور المرسر جھی کرنے ان علم اللہ مورت نفس انیانی استحد کے ناز اللہ نیاز کی عزوز است کے ج

انہوں نے حقیقتِ دعا، نقطہ اور لمحہ، جوھری زمانہ، علم الٰہی، مراتب نفس انسانی اور تصوف کی نو افلاطونی کے عنوانات کے تحت تصریحات بھی دی ہیں۔(۳۸)

، تسہیل خطباتِ اقبال میں خطبہ نمبر ۳ کے آخر پر'حواثی' کے عنوان کے تحت تیرہ (۱۳) عدد حوالہ جات دیے گئے ہیں ؛ حواثی نہیں دیے گئے جس نے جس میں کافی دشواری پیش آتی ہے۔ (۳۹)

حصے خطبہ کے آ خریر دیے گئے حوالے/حواثی مفصل ہیں اور ان کی مدد سے فہیم متن میں کافی زیادہ مدد ملتی ہے۔ (۴۰)

' 'نتسہیل خطباتِ افبال'' کے علمی معیار کا خطباتِ اقبال کے غمن میں ترجمہ ، تفہیم وسہیل کے لیے کھی گئی دنگر کتب سے موازنہ کریں تو واضح ہوتا ہے کہ بیا لیک اچھی علمی کوشش ہے اور اسے مزید بہتر بنایا جاسکتا ہے۔اس ضمن میں چند مثالیں ملاحظ فرمائیں۔

ا ۔ تسہیل خطبات اقبال کے صفح نمبر ۸۵ ایر ساتویں خطبہ کے درج ذیل مشمولات تحریر کئے گئے ہیں:

🖈 مذہبی زندگی کے تین ادوار

🖈 فلسفه کانٹ کا تنقیدی جائزہ

🖈 ایک اہم اعتراض اوراس کا جواب

🖈 عہدِ حاضر میں اس بحث کی خصوصی اہمیت

🖈 جديدانسان كاالميه

🖈 ند ہبی تج بے یہ تنقیداوراس کا جواب

🖈 مذہبی تجربہاور تحکیل نفسی

🖈 شیخ احد سر ہندی کے افکار

🖈 نیشے کیوں خائب ونا کام ہوا

🖈 مذہب اور سائنس میں فرق اور مماثلت

امل کلام (۱۹)

ساتویں خطبے کا بغور مطالعہ کریں تو واضح ہوتا ہے کہ' دشہیل خطبات اقبال'' کے مشمولات میں درج ذیل عنوا نات کا اضافہ بھی

#### هونا چاہیے:

- اسباب ونتائج مشرق ومغرب كى زبون حالى كے اسباب ونتائج
- ایک کی فرہب اور نفسیات کے باہمی اختلاف واشتر اک کے بارے میں رائے
  - 🖈 خودي كانصب العين
- ۲۔ '' تسہیل خطبات اقبال' میں بعض مقامات پر مشکل عبارت کی وجہ سے تفہیم متن میں دشواری پیش آتی ہے۔ سادہ اور سلیس عبارت سے

تسهیل کا کام اور بهتر بنایا جاسکتا ہے اس ضمن میں چند مثالیں ملاحظہ فر مائیں۔

خودی کے نصب العین کے بارے میں شہیل خطبات اقبال میں درج ہے:

'' خودی کامنتہائے مقصود پینیس کہ اپنی انفرادیت کے حدود تو ڑو الے اور سمندر میں قطرے کی طرح گم ہوجائے ، بلکہ اس کامقصود ومطلوب بیہ ہے کہ وہ اپنی انفرادیت کا زیادہ قوبی اور بھر پورانداز میں اظہار کرے۔ البذا اس کا معراج عمل ، فکر وتعقل کا عمل نہیں ہوگا بلکہ یہ ایک روح پر ورحیاتی عمل ہوگا جواس میں گہرائی اور پختگی پیدا کرے اور اس کے جذبہ عمل کوتح بید دیے ہوئے اس یقین کا باعث بنتا ہے کہ کا نئات محض د کیھنے یا افکار وتصورات کی شکل میں ہمجھنے کی چیز نہیں بلکہ ایک ایس چیز ہے جس کو ہم اپنے مسلسل عمل سے بار بار بناتے ہیں اور اس کی صورت گری کرتے ہیں۔ یعنی ہمارے عمل ہیم اور مسلسل جدوجہد کے باعث یہ ہم آن نت نئی شکلوں میں جلوہ گر ہوتی ہے۔ یہ روح پر ورحیاتی عمل اور اس کا ادر اک خودی کے لیے سرور و کیف کا انتہائی کھ ہے ، مگر اس کے ساتھ سخت ترین آز مائش بھی ۔ (۲۲)

مندرجه بالااقتباس میں بیان ہُواہے کہ

خودی کا مقصدا پی انفرادیت کو برقر اررکھنا اور سلسل عمل اور سلسل جدو جہد سے کا ئنات میں تخلیق اور تنخیر کے ممل کو جاری رکھنا ہے۔ مسلسل عمل اور جدو جہد کی بدولت خودی مشحکم تر ہوتی ہے اور اسے سکون واطمینان حاصل ہوتا ہے۔

محدشریف بقانے ''خطبات اقبال پرایک نظر''میں خودی کا مقصداس طرح سے بیان کیا ہے۔

''……خودی کا اصلی مقصد حقیقت کا دیدار نہیں بلکہ پچھ کرنا ہے۔خودی کا حقیقی نصب العین فکر کی بجائے مل ہے۔ اپنی انفرادیت کو گم کرنے کی بجائے خودی کو اسپنی استخام اور بقائے لیے کوشاں ہونا چاہیے۔دوسر لے نقطوں میں خودی کا مقصد فئی ذات نہیں بلکہ اثبات ذات ہے۔ یہ دنیا اس لیے خلیق نہیں گا گئی کہ ہم اس کے بارے میں صرف تصورات قائم کریں یا معلومات حاصل کریں بلکہ ہمیں اپنے عمل پیہم اور سعی کدام کی بدولت اس کی تغییر وترقی میں نمایاں حصہ لینا چاہیے۔۔۔۔۔'(۴۳)

'خطباتِ اقبال پرایک نظر' میں دی گئی عبارت تسهیل خطباتِ اقبال کی عبارت سے زیادہ آسان اور عام فہم ہے۔ خطباتِ اقبال کانفسِ مضمون اور عبارت دونوں ہی بہت مشکل ہیں۔ان کی تفہیم کے لیے لکھے گئے تراجم ودیگر تحقیقی و تقیدی کتب کی

عبارت جس قدر آسان اورعام فهم ہوگی اس قدریه کتب افادهٔ عامه کا باعث ہوں گی۔ اکثر مترجمین ، شارحین اورمبصرین قارئین کی اس بنیا دی ضرورت کو پیش نظر نہیں رکھتے ۔ تلخیص خطبات اقبال از ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم میں بھی اس طرح کی مشکلات اور رکاوٹیں نظر آتی ہیں۔

اس کتاب میں خطبہ نمبر کی تلخیص میں خودی کا مقصد اندریں الفاظ بیان ہُواہے۔

'د۔۔۔۔۔ مقصود نفس کچھ دیکھنانہیں بلکہ کچھ ہونا ہے، رویتِ حقیقت مقصود نہیں بلکہ تحقیق خودی مقصود ہے، نفس کامقصود فکر نہیں بلکہ قدرت ہے، نفس کا مقصود اپنی انفرادیت سے کنارہ کش ہونائہیں بلکہ شخصیت یا خودی کا تشخص وقعین ہے، غایتِ حیات عقل وفکر نہیں بلکہ ظاہر و باطن میں انقلاب آفرینی ہے۔ عرفانی حالت انسان کے لیم کل امتحان بھی ہے اور سرچشمہُ سعادت بھی۔ (۲۲۲) مشکل الفاظ کے استعمال کی وجہ سے مندرجہ بالاعبارت عام فہم نہیں رہی۔ اس عبارت کامفہوم ہیہے:

''خودی کا مقصدا پی انفرادیت کو برقرار رکھنا اومسلسل عمل و جدو جہد ہے اپنے آپ کومضبوط سے مضبوط تر کرنا اوراپنے باطن میں اور کا ئنات میں تبدیلی واصلاح کے مل کو جاری رکھتے ہُوئے سعادت دارین حاصل کرنا ہے۔''

تسہیل خطبات اقبال میں دیے گئے فارسی اشعار کا ترجمہ بھی تحریر کرنے کی ضرورت ہے تا کہ ایسے قارئین جو فارسی زبان نہیں جانے وہ بھی ان اشعار کا مذہبوم جان سکیں ۔ شہیل خطبات اقبال کی طرح تشکیل جدید النہیات اسلامیہ میں بھی فارسی اشعار کا ترجمہ نہیں دیا گیا۔ (۴۵) ' ذہبی افکار کی تغییر نو' از شریف کنجا ہی میں بھی یہی روش اختیار کی گئی ہے۔ تاہم ، پروفیسر محمد عثان نے فارسی اشعار کے ساتھ ترجمہ دیا ہے۔ (۴۷)

۔ حاصل کلام یہ ہے کہ تسہیل خطبات اقبال میں کئی مقامات پرمتنی اوراملا کی اغلاط نظر آتی ہیں۔اس پرازسرِ نو جائز ہ لینے اور تھیج متن کی ضرورت ہے۔کمپوزنگ، پر بٹنگ اور بائنڈنگ کامعیار بھی بہتر بنانے کی ضرورت ہے۔

### حوالے/حواشی

۰۸ الضاً من ۳۰

٥٩ - الضأب ١٩٣

۱۰ ایضاً ۱۰

اا۔ ایضاً من ک۵

١٢\_ ايضاً بص٢١

۱۳ ایضاً م

۱۲ ایضاً س

۱۵۔ ایضاً س

۱۷۔ ایضاً ص ۴۸

21<sub>- الض</sub>أص٣٢

۱۸ ایضاً ش

١٩۔ ايضاً بس

۰۲- محمدا قبال شکیلِ جدید.....م۰۵ تا ۵

۲۱۔ محدریاض تشہیل خطبات اقبال مسهم

۲۲۔ نشہیل خطباتِ اقبال کے ص۲۲ پر لکھا ہُو الفظ جمل پیدا' درست نہیں۔ درست لفظ جمل پیرا' ہے۔

٢٦٠ محدرياض بشهيل خطبات اقبال من ٢٥٠

۲۲ ایضاً ص۸۷

۲۵\_ ایضاً ص۱۲۲

٢٧ - ايضاً ص١٦٢

٢٤ الضاَّ، ١٤

۲۸\_ ایضاً ص۲۷

۳۰\_ ایضاً ص ۸۹

ا٣۔ ایضاً ص١٦٦

٣٢ ايضاً ١٨٥

۳۳\_ ایضاً ص ۲۰۵

۳۴ ایضاً م

٣٥\_ ايضاً، ص٥٤

۳۱\_ محرا قبال تشکیلِ جدید.....م

سر ايضاً من ١٥٢١ ١٥٢١

٣٨\_ ايضاً بص٢٠٣ تا٣

ي. ٣٩\_ محدرياض، شهيل خطبات قبال، ص١١١

۴۰ ایضاً ص ۱۷۹

ام اليضاً من ١٨٥

۲۳ ایضاً س

٣٧٠ محد شريف بقا، خطبات ِ اقبال برايك نظر (لا مور: اسلامك ببلي كيشنز لميثله، بن ١٩٧٨ء)

۱۳۷ عبدالکیم، ڈاکٹر خلیفہ بلخیص خطباتِ اقبال (لا ہور: بزم اقبال، بن، جون ۱۹۸۸ء) ص۱۳۷ ۲۸ محمدا قبال تشکیلِ جدید.....، ص۲۸۳

۱۳۶ محمد عثمان، پروفیسر،فکراسلامی کی تشکیل نو (لا هور :سنگِ میل پبلی کیشنز، ب ن،۱۱۰ء) ص۲۲۱

# علامها قبال كے ساتويں خطبے "كيا فد ب كاامكان ہے"؟ كاتحقيق جائزه

اس خطبے میں ندہب اور سائنس کی جبتو کا مواز ندگر تے ہُوئے علامہ اقبال ؓ نے ذیل کے نکات پرروشی ڈالی ہے:
فلفہ کا نندگی کے تین او وار
الکے اہم اعتراض اور اس کا جواب
عہد حاضر میں اس بحث کی خصوصی اہمیت
عہد حاضر میں اس بحث کی خصوصی اہمیت
خدیما نسان کا المیہ
خدہ بی ترتقید اور اس کا جواب
شہری تجرب اور کلیل نفسی
شہر کیوں خائب ونا کا م ہوا
شہر اور سائنس میں فرق اور مماثلت (۱)
خرجہ بی زندگی کے تین او وار:
زندگی کے ان تین او وار:
اب دور ایمان
ا دور ایمان
ا دور ایمان
ا دور ایمان

، د دورایمان: ابه دورایمان:

دورِایمان بلاچوں وچرااحکام کی اطاعت کا دورہے۔اس دور میں مذہبی تعلیمات واحکامات کی حکمت اورغرض وغایت سے بحث نہیں کی جاتی بلکہان پر بختِ سے کاربند ہُواجا تا ہے۔ بید دورقو موں کی تاریخ میں بہت دوررس نتائج پیدا کرتا ہے۔علامہا قبالؒ نے اس دور کا اس طرح سے ذکر کیا ہے:

"In the first period religious life appears as a form of discipline which the individual or a whole people must accept as an unconditional command without any rational understanding of the ultimate meaning and purpose of that command. This attitude may be of great consequence in the social and political history of a people, but is not of much consequence in so far as the individual's inner growth and expansion are concerned." (2)

پہلا دورا بمان کا ہے۔ دوراول کی خصوصیت تو یہ ہے کہ اس میں مذہب کاظہورا کیا ایسے ظم وضبط کی شکل میں ہوتا ہے جیےافراد ہوں یا اقوام ایک تھم کے طور پراوراس لیے بے چون و چرا قبول کر لیتے ہیں۔ انہیں اس امر سے بحث نہیں ہوتی کہ اس نظم وضبط کی حکمت از روئے عقل و فکر کیا ہے اور مصلحت کیا۔ سیاسی اور ملکی اعتبار سے دیکھا جائے تو بیطر زِعمل قوموں کی تاریخ میں بڑے بڑے دور رس اور وقیع نتائج کا باعث ہوتا ہے۔ لیکن جہاں تک افراد کے اندرونی نشو ونما اور وسعت ذات کا تعلق ہے اس پراس سے کوئی خاص اثر ات مترتب نہیں ہوتے۔ (۳) دور ایمان میں ہم مخصوص نظریات اورا دکام کو سوچے سمجھے بغیر عملی جامہ پہنا تے ہیں اور اس مرحلے پر ہم اپنے نظریات وعقا کد

افکار وتصوراتِ شاعرِ مشرق کا فلسفیانه انداز میں جائز ہنیں لیتے۔(۴) بدھ تفک

دوسرادورغوروفکر کادور ہے۔ جب صدق وخلوص کے ساتھ افرادیا اقوام اپنے ندہب کے اوامرونواہی پڑمل کرتے ہیں تواس ممل کی بدولت ان کی وہنی قلبی صلاحیتیں نشو ونما پا ناشروع ہوجاتی ہیں اورغور وفکر کا دورشروع ہوجاتا ہے۔ دورِتفکر شروع ہونے کا مقصد یہ ہیں کہ دورتو دورا یمان یا دورِا طاعت ممل ہوا اوراب اوامرونواہی پرمزید ممل کی ضرورت نہیں۔ اوامرونواہی پرمل تو ہمیشہ جاری رہے گا کیونکہ یہی دورتو تمام نظام فکر کی بنیاد ہے۔ دورِا یمان اوردورِتفکر کے باہمی تعلق کواس طرح سمجھا جاسکتا ہے کہ کسان زمین نرم کر کے اس میں فکرو ممل کے بیچ بوتا ہے۔ بھی کومناسب وقت پر پانی دیتا ہے اوراس کی دیچہ بھال اور حفاظت کرتا ہے۔ بیچ زیرز مین نشو ونما پاتے ہیں۔ بالآ خریفی منی کوئیلیں سینۂ ارض ثق کر کے رونما ہوجاتے ہیں۔ ان ہر پھل پول کی نشو ونما کا ممل شروع ہوجا تا ہے۔ بیچ بونا پہلام رحلہ ہے۔ اس سے نشو ونما کے ممل میں کوئیلیں پھوٹنا اوران کا نشو ونما پانا ، دوسرا مرحلہ ہے جے دورتفکر یاغور وفکر کا دورقر ار دیا جا سکتا ہے۔ جب بیمرحلہ کممل ہوجائے تو پودے میں کوئیلیں نشو ونما پالیتے ہیں اور بار آ ورہوجاتے ہیں۔ ان پر پھل پھول لگ جاتے ہیں۔

"Perfect submission to discipline is followed by a rational understanding of the discipline and the ultimate source of its authority. In this period religious life seeks it foundation in a kind of metaphysics a logically consistent view of the world with God as a part of that view." (5)

'' قواعد وضوابط کے سلسلے میں مکمل سپر دگی کے بعدان قواعد وضوابط کی عقای تقبیم اوران کا حقیقی سرچشمہ بھی واضح ہونے لگتے ہیں،اس دور میں مذہبی زندگی ایک طرح کی مابعدالطبیعیات میں اپنی بنیاد تلاش کرتی ہے جومنطقی طور پر دنیا کا ایک ایسااستوار (consistent) نقطهُ نظر ہے، جس میں خدا ایک جزو کے طور برموجود ہوتا ہے''(۲)

٣\_ عرفانِ نفس كادور:

محمد شریف بقا کہتے ہیں کہ مذہبی زندگی کی آخری منزل یعنی عرفانِ نفس کے دور میں نفسیات، مابعد الطبعیات کی جگہ لے لیتی ہے اور مذہبی زندگی حقیقتِ مطلقہ کیساتھ براہِ راست رابطہ قائم کرنے کی آرز ومندرہتی ہے۔اس منزل میں مذہب، زندگی اور طاقت کے انجذ اب کا ذاتی معاملہ بن جاتا ہے اور فر دبااختیار شخصیت کا مالک ہوجاتا ہے۔احکام شریعت سے آزادہ وکرنہیں بلکہ اپنے شعور کی گہرائیوں میں ان احکام کے سرچشے کا سراغ لگا کر۔(ے)

علامه اقبال نفر نه بی زندگی کی آخری منزل یا آخری مرحلے کا ان الفاظ میں ذکر کیا ہے:

"In the third period metaphysics is displayed by psychology, and religious life develops the ambition to come into direct contact with ultimate reality. It is here that religion becomes a matter of personal assimilation of life and power: and the individual achieves a free personality, not by releasing himself from the fetters of law, but by discovering the ultimate source of the law within the dephths of his own consciousness. (8)

'' لیکن تیسرادور آتا ہے تو مابعد الطبیعیات کی جگہ نفسیات کے لیے خالی ہوجاتی ہے اور مذہب کے مطابق زندگی گرزارنے پر هیقت مطاقہ سے ہراوراست را بطے کی آرز و پیدا ہوجاتی ہے۔ چنانچہ بہی مرحلہ ہے جس میں مذہب کا معاملہ زندگی اور طاقت وقدرت کا معاملہ بن جاتا ہے اور جس میں انسان کے اندر بیصلاحیت پیدا ہوتی ہے کہ ایک آزاد اور بااختیار شخصیت حاصل کر لے اور شریعت کے حدود وقیو وکو تو ٹر کرنہیں بلکہ خود اپنے اعماق شعور میں اس کے مشاہدے ہے۔ (۹)

یہ آخری خیال علامہ اقبال کے نزدیک اتنا ہم ہے کہ اسے انہوں نے اپنی نظم ونٹر میں متعدد بارد ہرایا ہے۔ یہ آخری کیفیت کیسے حاصل ہوتی ہے اس کا ذکر علامہ اقبال کیوں کرتے ہیں:

"As in the words of a Muslim sufi 'no understanding of the Holy Book is possible until it is actually revealed to the believer just as it was revealed to the Prophet." (10)

''جیسا کہ صوفیہ اسلام میں ایک بزرگ کا قول ہے کہ جب تک مومن کے دل پر کتاب کا نزول ویسے نہ ہوجائے جیسے آنخضرت علیہ پر ہوا تھااس کا سجھنا محال ہے۔''(۱۱)

مندرجہ بالا اقتباس میں بزرگ (صوفی) سے مرادان کے اپنے والد ماجد ہیں ۔ انہوں نے اپنے والد ماجد کے اس عار فانہ قول کی 'بالِ جبریل' میں اس طرح سے ترجمانی کی ہے ہے

ترے ضمیر یہ جب تک نہ ہو نزول کتاب گرہ کشا ہے نہ رازی نہ صاحب کشاف (۱۲)

ندہب کا آخری مرحلہ اکتثاف حقیقت یا عرفان ومعرفت کا مرحلہ ہے اور یہی اس زیر نظر خطبے کا موضوع ہے۔ اس میں مذہب کے اس مفہوم سے بحث کی گئی ہے جس کاعموماً تصوف میں ذکر ہوتا ہے۔ تصوف سے مرادعا م طور پروہ ذہنی روبہ لیاجا تا ہے جوزندگی اوراس کے حقائق سے چشم پوشی کرتا ہے۔ چونکہ تصوف کی عمومی تعریف نفسِ مضمون کے موافق نہیں ، اس لیے یہاں مذہب کی اصطلاح استعال کی گئی ہے۔ مذہب اور سیائنس کامحسوسیات و مدر کا ت کے سلسلے میں کر دار:

مر ہب اور س کی طرح مذہب کی حیثیت بھی بالکلیے محسوسات و مدر کات کی ہے۔ مذہب نے تو سائنس سے بھی پہلے محسوسات و مدر کات کی اہمیت تسلیم کی اور بیان کی ہے۔ یہ بات بلاخو نے تر دید کہی جاسکتی ہے اگر فلسفہ طبیعی اپنے مخصوص حقائق کی تنقید اور جھان پیٹک کرتا ہے تو

بعینه ندہا بھی اپنے متعلقہ خیا کق پر تقید و بحث کرتا ہے اور کھرے کو کھوٹے سے علیحدہ کرتا ہے۔ (۱۳)

#### فلسفه كانت كاتنقيدي جائزه:

دورِ جدید میں مشہور جرمن فلسفی کانٹ (۲۲۷ء تا ۱۸۰۷ء) ہی نے سب سے پہلے یہ سوال اٹھایا تھا کہ کیا مابعد الطبیعات ممکن ہے؟ اس نے اپنے سوال کا جواب نفی میں دیا تھا۔

کانٹ کا خیال تھا کہ اگر ہمارے کسی خیال کے مقابلے میں اگر واقعی کچھ موجود ہے تو یہ جو کچھ ہے ہمارے محسوسات ومدر کات کے حلقے سے باہر رہے گا۔اس طرح عقلی طور پراس کی موجود گی کا ہم کوئی ثبوت پیش نہیں کرسکتے ۔کانٹ کا یہ بظاہر قومی استدلال کئی دلاکل کی بنا پردد کیا جاسکتا ہے۔

کانٹ کا بنیادی نظریہ یہ ہے کہ عقل محض سے شکی بذاتہ کو گرفت میں نہیں لایا جاسکتا کیونکہ اس کا وجود ،محسوسات و مدرکات کے دائر سے باہر ہے۔اگریہ ثابت کر دیا جائے کہ محسوسات و مدرکات کی عمومی طبعی سطح کے علاوہ کوئی اورالیں سطح بھی ہے جہاں میلم کا منبع بن سکیس تو کانٹ کا اعتراض ختم ہوجاتا ہے اور مذہب کا وجود ثابت ہوجاتا ہے۔

سائنس کے جدید اکشافات سے نظر آتا ہے کہ عقلاً بھی الہیات نے ایک مرتب نظام کی تشکیل ممکن ہے۔ سائنس کی بیدریافت کہ مادہ لہروں کی ایک مخفی صورت ہے، یا بید کہ خارجی کا کنات فکر ہی کا ایک عمل ہے، یا بید کہ زمان و مکان متنا ہی ہیں۔اس طرح مشہور سائنسدان ہائیزن برگ کا اصول عدم لزوم اسی امکان کو ظاہر کرتے ہیں۔

اسلامی اندلس کے مشہور صوفی فلسفی محی الدین ابن عربی کا بی تول کہ وجود مدرک تو خدا کا ہے اور بیخار جی کا نئات محض ایک نقل ہے۔ دوسر ہے مسلمان صوفی مفکر اور شاعر عراقی نے کہا کہ زمان و مکان کے متعدد نظامات ہیں۔ ایک وہ زمان و مکان بھی ہے جو صرف ذات الہید سے مخصوص ہے۔ ان با توں سے ثابت ہوتا ہے کہ تجربات ومحسوسات کے بعض ایسے مراتب کا وجود بھی ممکن ہے جن کا ہمارے عام طبعی سطح کے تعقل سے ادراک نہ ہوسکے۔ (۱۴)

### ایک اہم اعتراض اوراس کا جواب:

متعدد فلاسفه کی طرف سے بیاعتراض وارد ہوتا ہے کقلبی واردات نا قابلِ ابلاغ ہیں۔اس لیےان سے حاصل ہونے والاعلم انفرادی

نوعیت کا ہے۔اس اعتراض کے جواب میں علامہ اقبال گہتے ہیں کہ عہد حاضر کے صوفیہ قدامت پرتی کی وجہ سے عصرِ حاضر کے ملمی وفکری انقاضوں کے مطابق روحانی قلبی واردات ومشاہدات کو منطقی وسائنسی انداز سے ثابت نہیں کر سکتے لیکن اس کا امکان موجود ہے۔ دوسرا میکہ مذہبی اور دات (قلبی واردات) کا نا قابلِ بیان ہونا میثابیت نہیں کرتا کہ فرہبی یعنی روحانی شخص کی پوری تگ و دوہی عبث ہے۔ان روحانی واردات و تجربات سے خودی میں گہری انفرادیت کا احساس پیدا ہوتا ہے۔ وجودِ هیقی کے ادراک ، اس سے رابطہ وتعلق کی ہدولت خودی استحام یاتی ہے اور زبر دست حیاتی تغیر کا باعث بنتی ہے۔

علامها قبال نے انہی خیالات کوان اشعار میں بھی پیش کیا ہے

این جہاں چیست؟ صنم خانهٔ پندار من است جلوهٔ او گروِ دیدهٔ بیدارِ من است (۱۵) مستی و نیستی از دیدن و نادیدنِ من! چه زمان و چه مکان شوخی افکارِ من است (۱۵) ترجمه:-

ا۔ یہ جہان کیا ہے؟ میرے تصور (خیال) کابت خانہ ہے۔اس کا جلوہ میری بیدار آ نکھ کا مرہونِ منت ہے۔

۲۔ کا نُنات کے ہونے یا نہ ہونے کا دارومدار میرے دیکھنے اور نہ دیکھنے پر ہے۔ زمال کیا ہے اور مکال کیا ہے، پیمیرے افکار کی ندرت کا نتیجہ ہیں۔

اورار دوقطعہ ہے:

وہی اصلِ مکان و لامکاں ہے مکاں کیا شے ہے؟ اندازِ بیاں ہے خضر کیوں کر بتائے کیا بتائے اگر ماہی کیے دریا کہاں ہے (۱۲)

حواس پرمبنی سائنس کواس امر سے کوئی غرض نہیں کہ آیا برقیے کا وجود حقیقی ہے یا غیر حقیقی کیونکہ عین ممکن ہے کہ میخض علامات ہوں یا ایک ظنی اور فرضی وجود کا نام۔ چنانچہ بید نہ ہب ہی ہے جو حقیقت نہائی تک پہنچنے کا واحد ذریعہ ہے۔ طبعی سائنسی علوم کے ماہرین حقیقت مطلقہ کا وجود یا اس تک رسائی کومکن نہیں سمجھتے۔ جیسا کہ کانٹ نے اسے نارسا تھہرایا ہے۔ لائے حقیقتِ مطلقہ تک رسائی کی باتوں کوشاعری قرار دیتا ہے۔ دیتا ہے جبکہ منشنے اسے بڑھا یے کا مشغلہ قرار دیتا ہے۔

اس سوال سے کہ هنیقتِ مطلقہ کی کنہہ اور ماہیت کیا ہے، سائنس کوکوئی دلچین نہیں۔ م*ذہب کے نز* دیک بیہ معاملہ انتہائی اہمیت کا عامل ہے۔

ائس میں قطعاً کوئی شکنہیں کہ وہ عمل جوخودی کو حقیقتِ مطلقہ کے ساتھ تعلق اورخدا شناسی کی طرف ابھارتا ہے بااعتبار ہیئت اور بااعتبار مشمول انفرادی ہی رہے گا۔ تاہم یہ بھی صحیح ہے کہ اس کے اندریہ خصوصیت بھی موجود ہے کہ دوسر سے بھی اسے اپنے تجربے میں لاسکیس اورخودا ہے تجربے کی بنیاد پر دیکھ لیس کہ حقیقت الحقائق تک پہنچنے کے لیے پیطریقہ کتنا مؤثر ہے۔

تاریخ فکرانسانی میں ہر دوراور مختلف خطوں سے تعلق رکھنے وائے کا ملانِ مذہب اس بات کا اعلان کرتے رہے ہیں کہ مادی حواس کے علاوہ ، انسان کوروحانی حواس بھی حاصل ہیں جن کے ذریعے انسان از لی وابدی حقیقت عظمی کی نہ صرف معرفت بلکہ اس سے اتصال بھی حاصل کرسکتا ہے۔ مذہب لیعنی روحانی نظام دراصل محسوسات و مدرکات کے ایک اعلی اور برتز مرتبے سے عبارت ہے۔ اس لیے ہمیں چاہیے کہ اس مسئلے پرحد درجہ بنجیدگی سے غور کریں اور اس کے تمام پہلوؤں کا علمی جائزہ لیں۔ (۱۷)

## عهد حاضر میں اس بحث کی خصوصی اہمیت:

مذکورہ بالا بحث سائنسی نقطۂ نگاہ سے نہایت اہمیت کی حامل ہے۔ یعملی اعتبار سے بھی کافی اہمیت رکھتی ہے۔ ہر دور میں کا ئنات کی کسی نہ کسی حوالے سے توجیہہ کی گئی ہے۔ مختلف تہذیبوں نے نظریۂ جواہریت پیش کیا ہے۔ عصرِ حاضر کا نظریہ جواہریت منفر دحیثیت رکھتا ہے۔ طبیعیات نے بھی اتنی ترقی کرلی ہے کہ اس کے اپنے سابقہ منہاجات نے اپنے ہی مزعومہ سابقہ روایات کوتوڑ دیا ہے۔ اب بیعلوم مختلف زاویوں سے کا ئنات کی حقیقت دریافت کرنے کی کوشش کررہے ہیں۔ بیسویں صدی کے بیشتر مفکرین اس کا جواب جس انداز سے دیخ ہیں وہ فلسفہ اور مذہب کے لیے از حدقیتی ہے۔ چنانچے مشہور برطانوی ماہر طبیعیات پروفیسرایڈنگٹن کہتے ہیں:

ہم نے بی تو مان لیا ہے کہ طبیعیات کی روسے جن چیزوں کی ہتی کا اقر ار لازم آتا ہے وہ اپنی ماہیت کے اعتبار سے حقیقت کلی کا صرف ایک پہلو بنتی ہیں۔ لبندا اہم سوال میہ ہے کہ ہم اس کے دوسر سے پہلوؤں کی طرف کس طرح پیش قدمی کریں؟ ہم بی تو ہر گرنہیں کہہ سکتے کہ طبیعی موجودات کی نبیت ہمیں ان سے بہت کم تعلق رہتا ہے۔ ہمارے احساسات ، ہمار ہمقاصدا ور ہماری قدریں ہمارے شعور کا ویسا ہی ہزو لا نیفک ہیں جیسے ارتسامات جس جو ہمیں خارجی عالم کا وقوف عطاکرتی ہیں جس سے علوم طبیعیہ بحث کرتے ہیں۔ اس طرح ان دوسر سے علام شعور کی پیروی کرتے ہوئے ہمیں ہما ایک دوسر سے عالم میں جانگلیں گے جوزمان و مکان کے موجودہ عالم سے بہت مختلف ہے۔'' (۱۸)

اس مسئلے کی عملی اعتبار سے اہمیت بھی پیش نظرر کھنی چاہیے۔عہد حاضر کے تقیدی فلسفوں اورعلوم طبیعیہ میں حددرجہ کمال نے انسان کو بوکھلا دیا ہے۔ ان کی بدولت اسے جسمانی آرام وآسائش تو میسر آگئے ہیں مگر مستقبل میں اس کا ایمان اور اعتماد متزلزل ہو گیا ہے۔ مثلاً بور پی نظریۂ ارتقانے انسان کو مایوسی اور ذہنی اضطراب کا شکار بنا دیا ہے جبکہ اسلامی نظریۂ ارتقاء نے جوش وخروش پیدا کیا ہے۔جبسا کہ رومی کہتے ہیں ہے

از جمادی مُردم و نامی هُدم و زَ نماے مُردم بحیوان سَرزدم مردم از حیوانی و آدم هُدم پی چه ترسم کی ز مُردن کم هُدم حملهٔ دیگر بمیرم از بشر تا بر آرم از ملائک بال و پَر بار دیگر از ملک قربان هُوم آنچه اندر و بم ناید آن شوم پی عدم گردم عدم چون ارغنون گویدم که إنّا الکیه و راجعه و نا (۱۹) ترجمه: -

- ا ۔ میں جمادیت سے مرااور نباتی بن گیا۔اور نباتیت سے مرا،حیوان بن گیا۔
- ۲۔ میں حیوانیت سے مرااور آ دمی بن گیا۔ تو کیاڈروں، میں مرنے سے کب گھٹا۔
- سا۔ دوسری مرتبہ میں بشریت سے فنا ہوجاؤں گاتا کہ فرشتوں میں ہوکر، بال ویر نکالوں۔
- سم۔ اس کے بعد پھر ملکیت ہے بھی قربان ہوجاؤں گاوہ جوعقل میں نہیں آ سکتاوہ ہوجاؤں گا۔
- ۵۔ پھر عدم بن جاؤں گا،عدم آ رغنون (باج) کی طرح۔ جھے سے کہتا ہے کہ ہم سب اس کی طرف لوٹنے والے ہیں۔

### جديدانسان كاالميه:

جدید علوم وفنون نے انسان سے اس کاسکونِ قلب چھین لیا ہے۔اس کے قوائے ڈبنی شل کر دیے ہیں اور زندگی کی توانا کی اور حرارت سر دکر دی ہے۔

مغرب کی طرح مشرق میں بھی کوئی امیدافزاصورت نظر نہیں آتی۔عصر حاضر کا تصوف دنیا سے کنارہ کشی کا اور جہالت وغلامی کی مختلف صور تیں قبول کرنے کا درس دیتا ہے۔نوجوان نسل اپنے لیے قوت وطاقت کے نئے سرچشمی دریافت کر رہی ہے، مثلاً حب الوطنی یا جذبہ قومیت ہی تھی جس کوئٹھے نے بیاری اور پاگل پن سے تعبیر کیا تھایا جس کے متعلق اس کا کہنا تھا کہاں سے بڑھ کر تہذیب و تمدن کا اور کوئی دشمن نہیں۔

واقعه بيہ ہے كة قرونِ وسطى كے صوفيانہ طريقوں، جديدوطنيت پرستى اور لادينى اشتر اكيت ميں سے كسى ميں بھى بيصلاحيت نہيں كه دورِ

جدید کے انسان کے درد کا در ماں بن سکے اورا سے مابوسی کی تاریکیوں سے نکال کراُ میداورعمل پیہم کے حذبہ سے سم شار کرے۔

انسان کی تمام سیاسی، اقتصادی ،ساجی ، اخلاقی اور ذہنی امراض کا مداوا صرف ندہب کرسکتا ہے۔ انسانوں کے اندراُ مید، احترام اور باہمی ہمدردی کے جذبات بیدار کرنے کے لیے فدہب بے حداہم ہے۔خودی کی تغییر و بحیل اور اجتاعی بہتری کا خواب ندہب کے بغیر شرمندہ تعبیر نہیں ہوسکتا۔ اپنی گونا گوں ذمہ داریوں سے بطریقِ احسن عہدہ برآ ہونے اور دنیا کوراحت کدہ بنانے کی خاطر ہمیں اپنے من میں غوطہ زن ہونا پڑے گا۔ جب تک ہم اپنے باطن کو نہیں سنواریں گے اس وقت تک ہم اپنے دامن کو مسرت و سکون کے پھولوں سے نہیں کھر سکیں گے۔

## مذہبی تجربے پر تنقیداوراس کا جواب:

ندہبی مشاہدات اور تجربات بھی ویسے ہی فطری اور طبعی ہیں جیسے ہمارے معمول کے دوسرے مشاہدات اور تجربات۔ان مشاہدات کے اندرصاحب واردات کے لیے علم اور تعقل کا ایک عضر موجو در ہتا ہے۔ یہی مشاہدات ہیں جن کی بدولت صاحبِ مشاہدات اپنی خودی کی خوابیدہ قو توں کوایک مرکز برمجتمع کرتا ہے اوراس کے لیے ایک نئی شخصیت کی تغییر کرتا ہے۔

ناقدینِ مذہب کی طرف سے بیاعتراض کیاجا تا ہے کہ بیواردات ومشاہدات عصبی خلل کی پیداوار ہیں۔ان سے حاصل شدہ علاماتی عناصر عقل کی گرفت سے آزاد بخفی اور پراسرار ہیں۔ دوسرااعتراض بیہ ہے کہ مذہبی احوال و واردات کی صورت میں بعض اوقات ابتداً عضوی طور پر کچھاختلال نمودار ہوجا تا ہے۔علامہ اقبال ان اعتراضات کے ردمیں کہتے ہیں کہم نے علوم طبیعیہ کے بارے میں اور سائنسی منہاج کے بارے میں جوجانبدارانہ روبیا ختیار کیا ہواہے اسے بلاتا مل ترک دینا چاہیے۔

ا۔ نبی کریم عظیمی کے بارے میں بھی مستشرقین نے بہت سے ایسی ہی غلط نظریات قائم کئے ہیں مگر تاریخ شاہد ہے کہ آپ علیہ کے نہ صرف عرب بلکہ متعددا قوام کے طوراطوار ہی نہیں بلکہ انہیں ایک مکمل انقلاب کے ذریعے اسلام کی حقانیت سے روشناس کرایا۔

۲۔ جارج فائس کواعصابی مرض لاحق تھالیکن اس جارج فائس نے انگلتان کی زہبی زندگی میں حیرت انگیز تبدیلیاں کیں۔

نفسیات کے لیے ضروری ہے کہ ان باطنی ندہبی واردات کی سنجیدگی سے تحقیق کرے اور معلوم کرے کہ ان واردات کی وہ کون می خصوصیات تھیں جن کی وجہ سے غلاموں کے اندروہ صفات پیدا ہوئیں جن کی بدولت انہوں نے دنیا کی امامت اور رہنمائی کا فریضہ سر انجام دیا اور جن کے زیرا ثر قوموں اور نسلوں کے اخلاق وکر داراس طرح بدلے کہ ان کی زندگی نے ایک بالکل نی شکل اختیار کرلی۔

اس بات میں کوئی شک نہیں کہ مذہبی واردات ومشاہدات میں غلط باتوں کی بھی آ میزش ہو سکتی ہے۔اس لیے خیروشر کی تمیز لازمی ہو جاتی ہے۔جس طرح سائنسدان اپنے مشاہدات وتجربات میں سے غلط چیزوں کو زکال دیا کرتے ہیں اسی طرح وجدانی کیفیت کے مالک بھی اپنے مشاہدات و واردات میں سے غلط چیزوں کو باہر نکال دیا کرتے ہیں۔ ماہرین نفسیات چونکہ ان واردات سے بخوبی آگاہ نہیں ہوتے اس لیے وہ مذہبی مشاہدات کو ہدف تقید و تنقیم بنانے سے نہیں پوکھ کتے۔ان غیر معمولی واردات کی نوعیت اور مفہوم کو سمجھنے کے لیے موثر طریق کار کی اشد ضرورت ہے۔

ندہبی واردات کی نوعیت اور مفہوم کو بیجھنے کے لیے سب سے پہلے جدید سائنسی تاریخ کی بنیادر کھنے والے عربی مورخ بینی ابن خلدون نے انسانی نفسیات کے اس پہلو پر بڑی سنجیدگی سے غور کیا تھا۔ بعدازاں سرولیم ہملٹن (Sir William Hamilton) نے انگلستان میں اور لائبٹز (Leibnitz) نے جرمنی میں اس مسئلے پر گہری دلچیس لے کرکافی اضافہ کیا تھا۔ مشہور ماہر نفسیات بنگ (Jung) کی رائے میں آرٹ کی ماہیت کا فیسیاتی طور پر ادراک نہیں کیا جاسکتا۔ فدہب کی ماہیت کے بارے میں بھی اس کا بہی نظریہ ہے۔ نفسیات فدہب کے جذباتی اور علاماتی مظاہر کے متعلق غور وفکر کرسکتی ہے لیکن مید نہب کی گنہ کو معلوم نہیں کرسکتی کیونکہ اگر نفسیات کی روشنی علم ہوسکتا تو فہ ہی مشاہدات کی اصل حقیقت بروشنی گائے کہ وجاتی ۔ اقبال نفسیات کی اس کم مائیگی اور بیگ کے اعتر اف حقیقت پر روشنی والے ہوئے کہتا ہے:

'' ينگ كايدخيال درست ہے كەمذەب كى ماہيت تجوياتى نفسيات كے دائر عمل سے باہر ہے۔''

اقبال کی رائے میں جدیدنفیات نے ہمیں ندہب کی گنہ کے بارے میں حقیقی بصیرت عطا کرنے اورانسانی شخصیت کے لیے اس کے منہوم کو واضح کرنے کے بجائے ہمیں ایسے ایسے نظریات دیے ہیں جو ندہب کے متعلق مکمل غلط ہنجی پر ببنی ہیں۔ اس نفسیات کی رو سے مذہب دراصل ساجی نظام کے استحکام و بقا کی خاطر اخلاقی قیود عائد کرنے کا ایک مصلحت آ میز طریقہ ہے۔ ندہب کا کام صرف جنسی جذبہ ہی کو د بانانہیں بلکہ خود کی کو بھی استوار کرنا ہے۔ جنسی ضبط نفس تو ارتقائے خود کی کا اولین مرحلہ ہے۔ ندہبی زندگی کامنتہائے مقصود معاشرتی نظام کی اخلاقی صحت سے زیادہ استحکام خود کی (نفس کی منتشر طاقتوں کی تنظیم)، اصلاح ذات اور ماحول میں نئے حالات کو جنم دینے کی صلاحیت ہے۔خود کی کو بیصفات صرف اسی وقت حاصل ہوتی ہیں جب وہ حقیقتِ مطلقہ کے ساتھ رابطہ اختیار کرتی ہے۔ اگر اس نقطہ نگاہ سے دیکھا جائے تو معلوم ہوگا کہ جدیدنفسیات ابھی تک ندہب اور اس کی گونا گوں واردات کو نہیں شجھ کی۔ (۲۰)

علامدا قبالؓ شخ احدسر ہندیؓ جو کہ سر ھویں صدی کی بہت بڑی نابغۃ خصیت ہیں، کی عبارت بطور ثبوت پیش کرتے ہیں۔اس عبارت کا حوالہ دے کروہ بیان کرنا چاہتے ہیں کہ خودی کوخدا کی جبتو میں لا تعداد تجربات ووار دات سے گزرنا پڑتا ہے۔ شخ احدسر ہندیؓ کے ایک مرید عبدالمومن نے،ان سے ان الفاظ میں اسینے مشاہدے کا ذکر کیا:

"Heavens and Earth and God's Throne and Hell and paradise have all ceased to exist for me when I look sound, I find them nowhere. When I stand in the presence of somebody I see nobody before me: nay even my own being is lost to me God is infinite. Nobody can encompass Him; and this is the extreme limit of spiritual experience. No saint has been able to go beyond this." (21)

''میرے لیے نہ توارض وساوات کا وجود ہے نہ عرش الہی کا ، نہ جنت اور دوزخ کا۔ میں اپنے اردگر دفظر ڈالتا ہوں تو ان کو کہیں نہیں دیکھتا۔ میں جب کسی کے سامنے کھڑا ہوتا ہوں تو مجھے کوئی نظر نہیں آتا ، بلکہ میں اپنا وجود بھی کھودیتا ہوں۔ ذات اللہ پیلامتنا ہی ہے۔ کوئی اس کا احاطہ نہیں کرسکتا۔ یہی منتہا ہے روحانی مشاہدات کا۔ کسی ولی کا گزراس سے آگے نہیں ہُوا۔''(۲۲) اس مریشنج ''نے فرمایا:

"The experience which is described has its origin in the ever varying life of the Qalb; and it appears to me that the recipient of it has not passed even one fourth of the innumerable "Stations" of the Qalb. The remaining three fourth must be passed through in order to finish the experiences of this first "Station" of spiritual life. Beyond this "Station" there are other "Stations" known as Ruh, Sirr-i-Khafi, and Sirr-i-Akhfa each of these "Stations" which together constitute what is technically called "Alam-i-Amr' has its own characteristic states and experiences. After having passed through these "Stations" the seeker of truth gradually receives the illumination of the Divine Essence." (23)

''میرے سامنے جومشاہدات بیان کئے گئے ہیں ان کا تعلق قلب کی ہر کنظہ بدلتی ہُو کی زندگی ہے ہے۔معلوم ہوتا ہے صاحب مشاہدات نے قلب کے دان مقامات کا طے کرنا ضروری ہےتا کہ عالم روحانیت کے مقام اول کے مشاہدات کی تکمیل ہوجائے۔اس مقام کے بعداور بھی کئی مقامات ہیں،مثلاً روح کا مقام ،سر خفی اور سرِ افھی کے مقامات جن کو مجموعاً ہم اپنی اصطلاح میں عالم امرسے تعبیر کرتے ہیں جوذاتی احوال اور واردات پر بنی ہیں۔ جب سالک کا گزران مقامات ہے ہوتا ہے تو رفتہ رفتہ اس پراسمائے الہیداور پھرصفات الہید کی جب بالآخرذات الہید کی۔ (۲۲۲)

شخ سر ہندگ کے تاثرات وتبھرے سے واضح ہوتا ہے کہ ان کی نگا ہوں میں ہماری اندرونی واردات اور مشاہدات کی دنیا وسیع ہے۔ یہ وار داتِ روحانی اور مشاہدات قلبی وجو دِحقیقی کا مظہر ہیں۔ان سے واضح ہوتا ہے کہ نفسیاتِ حاضرہ کا قدم ابھی مذہبی زندگی کے قشر تک نہیں پہنچا۔

## نطشے کے افکار کا تنقیدی جائزہ:

علامہ اقبالؓ کی رائے میں دورِ حاضر میں صرف نطشے ہی ایسا شخص ہے جو کسی حد تک نہ ہی واردات کو سمجھ سکا۔ نطشے کوخدانے روحانی بخل سے نواز الیکن وہ غلط تربیت، ناسازگار ماحول اور مرشد کامل کے فقد ان کی بنا پر اس سلسلے میں کامیاب نہ ہوسکا۔ شو پنہار اور ڈارون کے اگر است نے اسے اس بخل کے اصلی مفہوم کو نہ سمجھنے دیا۔ اگر نطشے کو رہبر کامل میسر آجا تا تو وہ اپنی قلبی واردات کو پاپیمیل تک پہنچانے میں ناکام نہ ہوتا۔

## سائنس اور مذہب کے بعض مشترک امور:

مذہب اورنفسیات کے باہمی اختلاف پرسیر حاصل تھرہ کرنے اورجد پدنفسیات کی خامیوں کو بیان کرنے کے بعدا قبال سائنس اور مذہب کے بعض مشترک امور پراظہار خیال کرتے ہیں وہ مشترک امور یہ ہیں:

() ندہباورسائنس محسوسات ومدرکات کی اہمیت تسلیم کرتے ہیں۔ مذہب نے تو سائنس سے پہلے ان کی اہمیت تسلیم کی اور بیان کی۔ (ب) دونوں اپنے منتہائے مقصود میں کیسال ہیں۔ اگر چہ دونوں کے راستے جُد اجُد ا ہیں مگر منزلِ مقصود ایک ہی ہے۔ سائنس کی نسبت مذہب کا طریق کا رزیادہ حقیقی اور اہم ہوتا ہے۔

(ج) دونوں اپنے آپنے تجربات ومثاہدات کی تطہیر ( کھوٹے کھرے کی تمیز، خیروشر کی تمیز ) کولاز می خیال کرتے ہیں۔سائنس کا بیرونی اور مذہب کا اندرونی تجربات ومثاہدات سے تعلق ہے۔سائنسی طریق میں خودی کا زاویۂ نگاہ لاز می طور پرخارجی ہوتا ہے لیکن مذہبی واردات میں خودی کا نقط ُ نظر باطنی ہوتا ہے۔

(د) دونوں اپنے اپنے مثابدات و تجربات کو اصلی رنگ میں پیش کرنے کے لیے ذاتی میلانات اورنفسی خواہشات کونظر انداز کردیتے ہیں۔ خطبے کے آخر پر علامہ اقبال کہتے ہیں کہ خودی کا حقیقی نصب العین فکر کے بجائے عمل ہے۔خودی کا مقصد نفی ذات نہیں بلکہ اثباتِ ذات ہے۔ بید نیااس لیے تعمیر نہیں کی گئی کہ ہم اس کے بارے میں صرف تصورات قائم کریں یا معلومات حاصل کریں بلکہ ہمیں اپنے عملِ پہیم اور سعی کدام کی بدولت اس کی تعمیر ورتی میں نمایاں حصہ لینا چاہیے۔

آ خرمیں علامہ اقبالؓ نے خودی کی اہمیت اور اس کے مدارج کو واضح کرنے کے لیے''جاوید نامہ'' کے درج ذیل چندا شعار بطورِمثال

#### دیے ہیں ہے

از سه شاہد کن شہادت را طلب خویش را دیدن بنورِ خویشتن خویش را دیدن بنورِ دیگرے خویش را دیدن بنورِ ذاتِ حق کی و قائم چوں خدا خود را شار! ذات را ہے پردہ دیدن زندگی است مصطفی راضی نشد اللہ بذات امتحانے روبروے شاہدے زندگی ما را چوگل را رنگ و بو زندگی ما را چوگل را رنگ و بو زندگی ما را چوگل را رنگ و بو خیتہ گیر اندر گرہ تاہے کہ ہست

تابِ خود را بر فزودن خوشتر است پیشِ خورشید آزمودن خوشتر است پیگرِ فرسوده را دیگر تراش امتخانِ خولیش گن 'موجود' باش این چنین 'موجود' ،محمود' است و بس ورنه نارِ زندگی دُود است و بس (۲۵) ان ان اشعار کاتر جمه درج ذیل ہے:

ا۔ توزندہ ہے یامردہ یا جال بلب ہے، تین شاہدوں سے شہادت طلب کر

۲۔ شاہداول اپناشعور ہے لینی اینے آپ کواینے نورسے دیکھنا۔

س۔ شاہد دوم دوسروں کاشعور ہے یعنی اینے آپ کو دوسروں کے ٹو رسے دیکھنا

۸۔ شاہرسوم تن تعالیٰ کاشعور لینی اینے آپ کوتن تعالیٰ کے وُر سے دیکھنا۔

۵۔ اگرتواللہ تعالیٰ کے نُور کے سامنے قائم رہے تواینے آپ کواللہ تعالیٰ کی طرح می وقیوم تمجھ۔

۲۔ اپنے مقام پر پہنچنازندگی ہے۔ ذاتِ باری تعالیٰ کوبے پردہ دیکھنازندگی ہے۔

2- مردمومن صفات پر قناعت نہیں کرتا۔حضورا کرم علیہ والصلوت والسلام دیدار ذات ہی ہے مطمئن ہُوئے۔

۸۔ معراج کیا ہے شاہد کی آرزوکہ اس کے روبروا پناامتحان کیا جائے۔

9۔ ایسا شاہد عادل جس کی تصدیق کے بغیر زندگی ہمارے لیے ایسی ہے جیسی پھول کے لیے رنگ ویُو (نایائیدار)۔

٠١- حق تعالى كے حضور ميں كوئي شخص قائم نہيں رہااور جورہا ہے وہ كامل المك ہے۔

اا۔ اگرتوذرہ بھی ہےتوانی چیک کوہاتھ سے نہ دے بلکہ اسے اپنی گرہ میں مضبوطی سے باندھ کے رکھ۔

١٢۔ (ذرے کے لیے) اپنی چک میں اضافہ کرنا اور اسے آفتاب کے سامنے آزمانا اچھی بات ہے۔

سا۔ این پیکر فرسودہ کی نے سرے سے تراش خراش کر۔اپنے امتحان کے ذریعے اپنے آپ کوموجود ثابت کر۔

۱۹۔ جس نے اپنے آپ کواس طرح موجود ثابت کیا وہی محمود ہے۔اس کے بغیر زندگی کی آتش محض دھواں ہے۔(۲۲)

علامها قبالؓ نے خطبے کے آخر پر ُجاوید نامہ' کے مندرجہ بالا اشعار بطور حاصل کلام دیئے ہیں ان اشعار کے ذریعے انہوں نے یہ پیغام ہے کہ

ا۔ این آپ کو پیچاننااوراپنی خودی کو سخکم کرناہی زندگی ہے۔

- ۲۔ اپنے آپ کو پہچانے کے لیے تین مراحل سے گزرنا ہوگا۔ اپنے آپ کواپنے نور سے دیکھنا، اپنے آپ کو دوسروں کے نور سے دیکھنا اور اپنے آپ کو چھنا، وہ تین مراحل ہیں جن سے گزر کر انسان اس قابل ہوسکتا ہے کہ وہ معرفتِ صفات کے مرحلے سے گزر کرمعرفتِ ذات حاصل کرلے۔
- ۳۔ جوانسان اس طرح اپنے آپ کو پہچان لے اور اپناوجود ثابت کرلے وہ کامیاب اور محمود ہے جوانسان ایسانہ کر سکاوہ زندگی کا مقصد نہ یاسکا اور ناکام رہا۔
- الم عرفانِ خودی کے اس سفر میں مقصودِ فنس کچھ دیکھنانہیں بلکہ کچھ ہونا ہے۔ رویتِ حقیقت مقصودَ نہیں بلکہ تحقیقِ خودی مقصود ہے۔ نفس کا مقصود فکر نہیں بلکہ قدرت ہے۔ نفس کا حقیقی مقصودا پی انفرادیت سے کنارہ کش ہونانہیں بلکہ فخصیت یا خودی کا تشخص و تعین ہے۔ علی عایتِ حیات عقل و فکر نہیں بلکہ ظاہر و باطن میں انقلاب آفرینی ہے۔ عرفانی حالت انسان کے لیے کل امتحان بھی ہے اور سرچشمہ سعادت بھی۔ (۲۷)

## حاصل كلام: \_

علامہ اقبالؓ نے طویل عرصے تک بالواسطہ اور بلاواسطہ طور پر مغربی علماء وحکما سے استفادہ کیا تھا۔ انہوں نے مغربی تہذیب اوراس کے اثر ات کا تنقیدی جائزہ لیااوراس نتیجہ پر پہنچے کہ

- ا۔ مغربی تہذیب لا دینیت پہنی ہے۔اس نے مادہ پرتی اور مظاہر پرتی کورواج دیا ہے۔ بیغارت گر ایمان اور غارت گر اخلاق ہے۔ اس نے سیاسی و تجارتی ہتھکنڈ وں کوفر وغ دیا ہے۔اس نے سامراجیت کو پروان چڑھایا ہے۔اس کی بدولت فحاثی ،عریانی اور بے حیائی عام ہوئی ہے۔ ہر طرف بے حسی ، بے مروتی ،خود غرضی کوفر وغ ملا ہے۔ بیتہذیب تباہ کن ہے۔غارت گر عقل وایمان ہے۔
- ۲۔ اہلِ مخرب مادی وسائنسی ترقی کی بدولت ہر شے کواسی نقطہ نگاہ سے دیکھنے کے عادی ہو گئے ہیں۔ مذہب سے دوری کے باعث وہ اپنی حقیقت اور حقیقتِ مطلقہ کوفراموش کر چکے ہیں۔وہ اپنے خالق وما لکِ حقیقی کو بھول چکے ہیں۔وہ مقصدِ حیات فراموش کر چکے ہیں۔
- س۔ علامہ اقبال ؓ نے ان خطبات میں اور خصوصاً زیر بحث خطبے میں اہلِ مغرب کو اور مغربیت زدہ مادہ پرست طبقے کو فلنفے اور سائنس کی زبان میں مذہب اور وجدان کی قدر وقیمت اور ضرورت واہمیت سے آگاہ کرنے کی کوشش کی ہے۔ اس ضمن میں انہوں نے مدلل انداز سے ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ حواس وادراک اور عقل سے حاصل ہونے والے سائنسی علم کی طرح ، مذہبی مشاہدات و تجربات بھی حقیقت پر بینی ہیں۔ انسان کی زندگی کا حقیقی مقصد هیقتِ مطلقہ سے معرونت وحقیقت اور محبت کا تعلق ورشتہ قائم واستوار کرنا اورا پی خود کی کوشتی کم کرنا ہے۔

## حوالے/حواشی

ا٠۔ محمدریاض، ڈاکٹر، ڈاکٹر محمد وف، ڈاکٹرسی۔اے۔قادرودیگراں، مرتبین وسہیل نگاران بسہیل خطباتِ اقبال (اسلام آباد،علامہ اقبال اوپن یو نیورشی، باردوم، ۱۹۹۷ء) ص ۱۸۵

02- Muhammad Iqbal, Dr Allama, The Reconstruction of Religious Thought in Islam (Lahore: Institute of Islamic Culture, 7th Edition, 2009), Page #143

۳۰ - محمدا قبالؒ، ڈاکٹر علامہ ، تشکیل جدیدالنہیات اسلامیہ، مترجمہ: سیدنذیر نیازی (لا ہور: بزم اقبال، بن، جنوری ۲۰۱۰ء) ص۲۲۳ ۴۰ - محمد شریف بقا، خطبات اقبال برایک نظر (لا ہور: اسلامک پیلی کیشنز، بن، سن) ص ۱۲۲۲ ۱۲۸

05- Muhammad Iqbal, The Reconstruction....., Page No.143

۲۰- محمدا قبالؓ، ڈاکٹر علامہ، اسلامی فکر کی نئی تشکیل ،متر جمہ:شنراد احمد (لا ہور: مکتبہ خلیل ،غزنی سٹریٹ،اردو بازار، جلداول، جنوری ۲۰۰۵ء)ص۲۱۱

محدشریف بقا،خطبات قبال برایک نظر، ص ۱۲۸

08- Muhammad Iqbal, The Reconstruction....., Page No.143

و٠ **- محمرا قبال تشكيل جديد .....م ٢٦** 

10- Muhammad Iqbal, The Reconstruction....., Page No.143

اا۔ محمدا قبال تشکیل جدید .....،ص۲۲۴

۱۲ محمدا قبالٌ، ڈاکٹر علامہ، بالِ جبریل مشمولہ: کلیاتِ اقبال اردو (لا ہور: ﷺ غلام علی اینڈسنز ، بار پنجم ، مارچ۸۲ء) ص ۲۵۰

13- Muhammad Iqbal, The Reconstruction....., Page No.143-441

05- Muhammad Iqbal, The Reconstruction....., Page No.144-45

۱۵۔ محمدا قبالٌ، ڈاکٹر علامہ، زبورعجم مشمولہ: کلیات اقبال فارسی (لا ہور: ﷺ غلام علی اینڈسنز ، بارنم، ۱۹۸۵ء)ص ۹ ۴۰۸ کا

١٦ محمدا قبال ، بال جبريل ، ص ٣٥٨

17- Muhammad Iqbal, The Reconstruction....., Page No.145-46

۱۸۔ محمد ریاض ودیگراں ،شہیل خطیات اقبال ،ص۱۹۴

9۱\_ جلال الدین رومی،مولانا،مترجم: قاضی سجاد حسین ،مثنوی مولوئ معنوی مترجم (اردو)،جلد دوم، دفتر سوم،ابیات ۱۳۹۰ تا ۳۹۰۲ (لا مور: فیصل ناشران) ص ۳۷۳ تا ۳۷۳

۲۰ محرشريف بقا، خطبات اقبال پرايك نظر ص ١٣٦٥ ١٣٦

21- Muhammad Iqbal, The Reconstruction....., Page No.153

۲۲\_ محمدا قبال تشكيل جديد ..... ص ٢٧٧

23- Muhammad Iqbal, The Reconstruction....., Page No.153

۲۲ محمد اقبال ، تشكيل جديد ..... ص ٢٥٨ ـ ٢٥٨

۲۵ محمدا قبالٌ، ڈاکٹر علامہ، جاویدنامہ، مشمولہ: کلیاتِ اقبال فارسی مس ۲۰/۲۰۸۱ تا ۲۰/۲۰۸۸

۲۶ - عبدالرشید،میاں،کلیات اقبال فارسی (مترجم) (لا مور: شخ غلام علی اینڈسنز،باراول،۱۹۹۲ء) ص۳۵/۱۲۱۵ تا ۳۵/۱۲۱۵

۲۷\_ عبدالحکیم، ڈاکٹر خلیفہ تلخیص خطبات اقبال (لا مور: بزم اقبال، بن، جون ۱۹۸۸ء)ص ۱۳۶۱ تا ۱۳۷

# ا قبالیاتی ادب کےمطالعے میں عکسی خطوط اور دیگر عکسی نثری تحریروں کی اہمیت

علامها قبالٌ نے ایک جگه پر فرمایا ہے:

''شاعر کے لٹریری اور پرائیویٹ خطوط سے اس کے کلام پر روشنی پڑتی ہے اور اعلیٰ درجے کے شعراء کے خطوط شاکع کرنا لٹریری اعتبار سے مفید ہے۔''(ا)

یں '' فکرِ اقبال کی صحیح تفہیم ، مذوینِ متن اور تصحیح متن کے لیے علامہ اقبالؒ کے عکسی خطوط اور دیگر عکسی نثری تحریریں کلیدی واساسی اہمیت کی حامل ہیں۔

" کسی شاعر یا ادیب کی غیر مطبوعہ کتاب مخطوطہ کہلاتی ہے۔ بعض مطبوعہ کتابیں دوبارہ اشاعت نہ ہونے کی وجہ سے مخطوطات کی حیثیت اختیار کرلیتی ہیں۔ تدوین کے لیے سب سے اہم نسخہ مصنف کا اپنا آخری قلمی نسخہ ہے۔ جسے اساسی نسخہ کہتے ہیں۔ نسخوں سے نسخ بنتے رہتے ہیں۔ نسخہ نوریتی کے دوران لاشعوری طور پر غلطیاں ہوتی رہتی ہیں۔ بعض اوقات ناشر ، کا تب یا مرتب ارادی طور پر اصل متن میں تبدیلی ، اضافہ، تنسخ کر دیتے ہیں۔ اس ترمیم و تنسخ ، جعل والحاق سے آگاہ ہونے کے لیے بھی اصل متن تک رسائی اور اس سے تقابل و موازنہ کی ضرورت پیش آتی ہے۔

تدوین وضح متن کے ممل میں مصنف کے الفاظ اورا ملا کو تبدیل نہیں کرتے ۔مصنف کا پہلانظر ثانی شدہ مطبوعہ یاغیر مطبوعہ نسخہ اساسی نسخہ کہلاتا ہے۔ تدوین وضح کے وقت اس نسخہ کو مدنظر رکھا جاتا ہے۔ اگر اساسی نسخہ سے متن کی تفہیم نہ ہوسکے تو دیگر وسائل سے مصنف کی اصل منشا کے مطابق متن دریافت کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔

تدوین کا پہلائمل اصل متن کی دریافت ہے۔ اصل کھا ظ سے اقبالیاتی ادب کے مطالعہ میں عکسی خطوط عکسی نثری تحریریں اوران کے کلام کے عکسی نقول' اساسی نسخ' کی حیثیت رکھتی ہیں۔

۔ اقبالیاتی ادب کے مطالعہ میں عکسی خطوط ، عکسی نثری تحریروں اوران کے دیگر قلمی مخطوطات کی مدد سے کئی طرح کے اقبالیاتی ادب کی تفہیم تھیجے ، تدوین اور ترویج کے کام لیے جاسکتے ہیں۔ مثلًا

- ا۔ ان سے مدوین وضیح متن میں مدد کی جاسکتی ہے۔
- ۲۔ اقبال کے طرزِ املاسے آگاہ ہوکر،ان کے قلمی مخطوطات کی بہتر طور پر تفہیم حاصل کی جاسکتی ہے اور تدوینِ وضیح متن کے امور بہتر طور پرسرانجام دیے جاسکتے ہیں۔
  - سو۔ سہو کا تب ہے آگاہ ہو کر تصحیمتن کی جاسکتی ہے۔
  - ٧- اقبال كنظم ونثر يرمشمل تخليقات ميں ان كى گئى تراميم وباقيات كاعلم حاصل كيا جاسكتا ہے۔
    - ۵۔ ان کی کی گئے کسی ترمیم وتنتیخ کی مدد ہےان کے زاویۂ نگاہ اورفکر کا جائزہ لیا جا سکتا ہے۔ اُ
  - ۲۔ غیرواضح املاء کی صورت میں دیگرمتن کی مدد سے اور تر میمات اور تنسیخات کے جائزہ سے منشائے مصنف کا تعین کیا جاسکتا ہے۔
    - مشمولات متن کی تحقیق سے الحاق ، حذف ، جعل ، اختلا ف ننخ ، حواش کے فرق ، متن واملا کی اغلاط کاعلم ہوسکتا ہے۔
      - ٨۔ اقبال کے خلیقی، فکری وفنی سفر کی تفہیم ہوسکتی ہے۔
      - عبدالطيف عظمي، مكاتيب قبال كاتجزياتي وتقيدي مطالعه مين لكھتے ہيں:
    - ''.....خط چونکہ مجلت میں لکھے جاتے ہیں اور عام طور پر فوراُ ہی بھیج دیے جاتے ہیں ،اس لیےان میں لکھنے والے کے وقی جذبات و کیفیات کے اثر ات زیادہ نمایاں ہوتے ہیں...... قبال کے خطوط میں جوخصوصیت یور لے شکسل کے ساتھ نظر آتی ہے وہ ہے ان کی طبیعت کی سادگی

وائلساری علم کی تلاش وجتجو ، دوسروں کی تنقیدوں اوراعتر اضوں برصبر فخل بلکہان کا خیر مقدم کرتے تھے۔''(۲)

''مكاتيب بنام گرامی'' كے فاضل محمد عبداللّٰه قريش اقبال كے اسلوب نگارش كے بارے ميں لكھتے ہيں:

''جہاں تک گرامی کے نام اقبال کے زیرِ نظر خطوط کا تعلق ہے،ان میں اکثریت ایسے خطوط کی ہے جوار دونٹر کا نہایت شگفتہ نمونہ ہیں، یہ نہ بے رنگ ہیں نہ خشک ۔اقبال کی دیگر تحریروں کی طرح ان کی عبارت میں رعب و دید یہ بھی ہے اور وزن بھی،فکر کی جولانی بھی ہے اور خیال کی برجشگی بھی بعض جگہ تو نثر شاعری ہے،م آغوش نظر آتی ہے۔ (۳)

جس طرح مکاتیبِ اقبال سے اقبال کے فکر اور مزاج کاعلم ہوتا ہے اس طرح ان کے طرزِ تحریر کے مختلف پہلوبھی آشکار ہوتے ہیں۔ مثلاً اقبال نے اپنی نثری تحریروں اور اردو وانگریزی رسم الخط میں ،انگریزی کے الفاظ کثرت سے استعمال کئے ہیں۔ چند مثالیس ملاحظہ فرمائیں:

- (۱) "میری رائے میں شایداس تصویر میں پورپ کی تصویرانٹروڈیوں کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔"
- (ب) Passimistic کبھی زُندہ ہیں رہ سکا، قوم کی زندگی کیلئے اس کا اور اس کے لٹریچ کیلئے Optimistic ہونا ضروری ہے۔''
- Pan India Democracy ہے جس نے ۔۔۔۔۔،ہندوستان کو Territorial Nationalismb ہے جس نے۔۔۔۔۔،ہندوستان کو کائے معنی خواب دکھایا۔''
  - (د) میمکن ہے کہآ پ View مجھ سے مختلف ہو، .....اسلوب بیان کوشاعر کا تقیقی View تصور کرنا کسی طرح درست نہیں۔''
    - (ه) "آخراس کے ساتھ Negotiation بند کرناپڑی۔" (م)

علامها قبالٌ عموماً بهت عجلت میں خطوط لکھتے تھے اور غالباً انہیں پڑھتے بھی نہیں تھے۔اس وجہ سے ان میں متر وکات بہت زیادہ ملتے ہیں۔ مثلاً وہ لکھتے ہیں:

- (۱) "جھی فرصت ہوتی تواینے قلب کی تمام سر گزشت قلم بند کروں گا۔جس سے مجھے یقین (ہے کہ) بہت لوگوں کو فائدہ ہوگا۔"
  - (ب) "جناب كاوالا نامه (ملا) جس كويره هركر......"
  - (ح) " "قرآن کریم پرغور وخوض کرنے (کا) بہتر موقع آپ کوملتا ہوگا۔"
    - (د) ".....جبکهان لوگون کی (کی) درخواستین .......''
  - (ه) "....ان ایام (می<u>ں)</u> مولا ناحالی مرحوم کی سنٹری پانی پت میں ہوگی۔"
    - (و) "نزله سے سخت تکلیف رہی جواب خاصی (کم) ہے۔"
    - (ز) "(ب میں ہمیشہ ہی اس قسم کا اختیار کرنے (کو) ہوں ۔'(۵)

مندرجہ بالاا قتباسات میں واوین میں دیے گئے خط کشیدہ الفاظ اصل متن میں درج نہیں ہیں۔متن کے سیاق وسباق ، جملے کےنفسِ مضمون اور بناوٹ کو مدنظر رکھتے ہُوئے بیالفاظ لکھے گئے ہیں۔

علامه اقبال اپنی املاکی ان کمزوریوں سے آگاہ تھے۔ وہ خان نیاز الدین خاں کے نام اپنے ایک مکتوب میں لکھتے ہیں:
'' مجھے بین کر تعجب ہوا کہ آپ میرے خطوط محفوظ رکھتے ہیں۔ خواجہ حسن نظامی بھی ایبا ہی کرتے ہیں۔ پھی عرصہ ہُوا۔ جب انھوں نے میر بعض خطوط ایک کتاب میں شائع کردیے تو مجھے پریثانی ہُوئی کیونکہ خطوط ہمیشہ عجلت میں لکھے جاتے ہیں اور ان کی اشاعت مقصود نہیں ہوتی عدیم الفوص تی تحریم سے ایسا انداز پیدا کردیتی ہے جس کو پرائیویٹ خطوط میں معاف کر سکتے ہیں مگر اشاعت ان کی نظر ثانی کے بغیر نہ ہوئی چاہیے اس کے علاوہ میں پرائیویٹ خطوط کے طرز بیان میں خصوصیت کے ساتھ لا پرواہ ہوں ، اُمید ہے ، آپ میرے خطوط کے طرز بیان میں خصوصیت کے ساتھ لا پرواہ ہوں ، اُمید ہے ، آپ میرے خطوط کو اشاعت کے خیال سے تحفوظ ندر کھتے ہوں گے ....۔'(۲)

علامہا قبالؒ کے عکسی خطوط بھسی نثری تحریروں اور دیگر مخطوطات کا مطالعہ کرتے ہُوئے اس امرکو بھی بیش نظر رکھنا چاہیے کہا قبال اردو میں اپناما فی الضمیر بیان کرنے میں دشواری محسوس کرتے تھے۔اس ضمن میں اقبالؒ کہتے ہیں:

".....میری عمرزیاده ترمغربی فلفے کےمطالعہ میں گزری ہے اور بینقط کنیال ایک حدتک طبیعتِ ثانیہ بن گیا ہے۔ دانستہ یا نادانستہ میں اس

روے مور رہے۔ نقطۂ نگاہ سے تقائق اسلام کا مطالعہ کرتا ہوں اور مجھ کو بار ہااس کا تجربہ ہُوا ہے کہ اردو میں گفتگو کرتے ہوئے میں اپنے مافی الضمیر کو اچھی طرح ادانہیں کرسکتا۔''(2)

ا قبالیات میں مدوینِ متن کے عمن میں سب سے بڑامسکدا قبال کا طر زِ املاہے۔

ا قبال ؓ نے سیّد میرحسن اوران کے بیٹے سے استفادہ کیا تھا۔ انہوں نے اور نیٹل طر نے املا سیمی جو کہ نسخ ، ستعلیق اور خطِ شکستہ کا امتزاج تھی۔ شکستہ خط کو درباری کی ایک صورت سمجھا جاتا ہے۔ بیدر باری خط سے نکلا ہے اوراس کی وجہزودنو لیمی ہے۔ علامہ اقبال ؓ کے عکسی خطوط اور دیگر عکسی نثری تحریروں کے جائزے سے ان کے طرنے املاکے بارے میں درج ذیل امور سامنے آتے ہیں:

ا ۔ علامها قبال واور ویا'ح' کوملا کر لکھتے تھے مثلاً وہ کودہ اور روح کورفع ککھتے تھے۔

۲۔ اردوزبان میں لفظی،معنوی،صوتی خوبیاں پیدا کرنے کے لیے امالہ استعال ہُواہے۔اگر کوئی لفظ 'میا' ('پرختم ہواوراس کے بعد کوئی اسم میر (نے ،کو،وغیرہ) استعال ہوتو 'میا' (' کو 'ئے ہے بدل دیتے ہیں۔ مثلاً' 'آئینہ میں'' کو' آئینے میں' لکھیں گے۔

اقبالُ اماله كرتے تھے۔مثلاً درج ذيل شعرملاحظه كريں:

چر وادئ فاراں کے ہر ذرے کو چکا دے پھر شوقِ تماشا دے، پھر ذوقِ تقاضا دے (۸)

مندرجه بالاشعرمين مرذره ٔ كے بجائے مبرذرے كھا گياہے۔

٣٠ اقبال هوز ( دوچشمي ها ) كے بجائے 'ہائے حطی ' لکھنالپند کرتے تھے۔وہ ' کچھ' کو' کچه ' لکھتے تھے۔

٧- اقبال 'ي اور 'ے وغيره كو صفح كر كھتے تھے۔ مثلاً جي كو جي اور 'ہو' كو ہو' كھتے تھے۔

۵۔ اقبالٌ '(' کوماقبل حرف سے ملا کر لکھتے تھے۔ مثلاً کا' کو' کا' کھتے تھے۔

٢\_ وه اردو مندسے ۵ اور ۴ کو ٥ کھتے تھے۔

2۔ یائے معروف (ی) کو یائے مُدَوَّر 'بھی کہتے ہیں۔' نے کو ٹیائے برگشت 'یعنی واپس ہونے والی'یا' کہتے ہیں۔ا قبال بھی بھار ٰیائے مُدَوَّر 'کو ٹیائے برگشت 'کی شکل میں لکھ دیتے تھے۔مثلاً' رضیٰ کو رضے کلھتے تھے۔

۔ ۸۔ علامہ اقبالؓ تذکیروتانیٹ میں بھی کھنوی اور بھی دہلوی طرزاختیار کرتے تھے بھی بگبل کومذکر لکھتے تھے اور بھی مونث لکھتے تھے۔

٩ - اقبال بعض اوقات ن كومُدُوَّ ركه كي حجائه معكوس (ألث) كهة تق مثلاً مين كومين كهوديت ته -

العضاوقات و كور شكل ميں لكھ ديتے تھے مثلاً وستخط د كيھ ليں۔ محمد اقبال كھتے تھے۔

اا۔ 'ن'، و'هُ کو'خ' ہے ملا کر لکھتے تھے۔ مثلاً لفظ شوخ ' کو دشفوخ' لکھتے تھے۔

١٢ ' ذ كوه سي ملاكر لكهة تقير مثلًا لفظ آسوده كو آسو ده كهية تقير

مندرجہ بالامعروضات سے واضح ہوا کے علامہ اقبال کا طرز املاعام فہم نہیں تھا۔ان کے طرز املا کی تفہیم کے لیے بھی ان کے عکسی خطوط، عکسی ننثری تحریروں دیگر خطنی نسخوں اوران کی تحریر یا کلام کے مختلف مطبوعہ نسخوں کے نقابل ومواز نہ سے اصولِ متن کے مطابق تدوین متن اصحیح متن کا فریضہ سرانجام دیا جاسکتا ہے۔

۔ تدوینِ متن اورتھی مثن کےعلاوہ خودنوشت بیاضوں اوران کے عکسی نقول کی مدد سے،اقبال کے خلیقی وفنی سفر کی تفہیم میں بھی مددماتی ہے۔اس ضمن میں چندمثالیں ملاحظہ فرمائیں۔

(1)

اہل تحقیق مقائسہ متن (موازنہ یا مقابلہ متن ) کو بہت اہمیت دیتے ہیں ،اس لیے کہ سی کتاب کے سیح متن تک رسائی بعض اوقات محقق اور نقاد دونوں کے لیے اہم ہو جاتی ہے۔(9)

ڈاکٹر رفیع الدین ہاشمی نے اپنی کتاب' اقبالیات : تفہیم وتجزیہ' میں' نیمرمطبوعہ رقعات بنام پرویں رقم'' کے عنوان کے تحت علامہ

ا قبال کے وہ تین کمتوبات دیے ہیں جوانہوں نے بالِ جریل کے پہلے ایڈیشن کی کتابت کے دوران پرویں رقم کوتحریر کئے تھے۔ان کمتوبات میں علامہ اقبال نے عبد المجید پرویں رقم کو پچھر باعیات لکھ کر بھیجیں اور تاکید کی کہ جن غز لوں کے آخر میں جگہ نے ، وہاں رباعیات لکھ دی جائیں۔اس معاملہ میں علامہ اقبال اس قدر مختاط تھے کہ انہوں نے کا تب کوتا کید کی جب پہلا حصہ ختم ہو جائے تو سب کا سب ان کو ارسال کردے تاکہ وہ دیکھ لیں کہ رباعیاں کہاں کہاں درج ہو کئیں۔

کلیاتِ اقبال ،اردو (شیخ غلام علی اینڈسنز لا ہور،۱۹۷۳ء) کی کتابت کےموقع پر مذکورہ رباعیات یا قطعات کوغز لوں سے علیحدہ کر کے،ایک الگ جھے میں 'رباعیات' کے زیرعنوان جمع کردیا گیا۔اس ضمن میں ڈاکٹر رفیع الدین ہانٹی لکھتے ہیں:

''……ہمارے خیال میں ترتیب میں یہ تبدیلی اور تصرف بالکل نامناسب ہے۔ بے شک علاّ مدنے پرویں قم کے نام درج بالا رقعات میں قطعات کو رباعیات' کہاہے، مگر بال جریل میں انہوں نے بیعنوان قائم نہیں کیا۔ قطعات [یا' رباعیات'] کا حصد بلاعنوان ہے۔ ضروری تھا کہ کلام کی وہی ترتیب رکھی جاتی ، جو پرویں رقم کے کتابت کردہ نسخوں میں ہے، کیونکہ نخز لیات' و رباعیات' [یا قطعات] کی میرتیب علامہ قبال کے حب بدایت تھی اوران کی وفات کے بعد، اس سے ہٹ کرمتنِ اقبال کی ترتیب میں کسی طرح کی تبدیلی یا تقویم و تا خیر تطعی جائز نہیں ہے۔'(و)

(r)

علامہ اقبال کے متروک اشعار کی اہمیت کے پیش نظر مختلف اہل علم اور اقبال کے عقیدت مندوں نے تلاش وجستو کے بعد باقیات کے پانچ مجموعے مرتب اور شائع کیے:

ا۔ رختِ سفر:

مرتبه: محمد انورحارث (لا بهور: باراول،١٩٥٢ء)

( کراچی:باردوم، ۱۹۷۷ء)

٢- باقياتِ اقبال:

مرتب: سيرعبدالواحد عيني (كراچى: باراول،١٩٥٣ء) بااشتراك: مجمد عبدالله قريشي (لا مور: بارسوم، ١٩٧٨ء)

٣\_ تبركات ا قبال:

مرتب : محد بشير الحق ديسوى عظيم آبادى ( د بلي : بن ، اپريل ١٩٥٩ء )

هم سروررفته:

مرتب: غلام رسول مهر وصا دق على دلا ورى (لا مور: ١٩٥٩ ء)

۵۔ نوادراقال:

مرتب:عبدالغفارشكيل (على گڑھ:١٩٦٢ء)

ان مجموعوں میں شامل بیشتر کلام ،مشترک ہے۔ باقیاتِ اقبال (بارسوم ، ۱۹۷۸ء) صحیم ترین مجموعہ ہے اور علامہ اقبال کے شعری متر وکات کہاتقریباً تمام معلوم اور دستیاب ذخیرہ ،اس میں جمع کر دیا گیا ہے۔ (۱۰)

ڈاکٹر رفیع الدین ہاشی کو ۱۹۷۹ء۔۱۹۸۰ء میں اپنے پی آگئ ڈی کے تحقیقی کام کے سلسلہ میں علامہ اقبال کی قلمی بیاضیں اور شعری مجموعوں کے مسودے دیکھنے کا اتفاق ہُوا تو انہیں بہت سے ایسے اشعار نظر آئے جوعلامہ اقبال نے قلم زدکر دیے تھے۔ان میں سے آٹھ اشعار کے علاوہ باقی اشعار کلیاتے باقیاتے اقبال میں شامل ہو چکے تھے۔

ا قبال کے متر وک کلام پر اتنازیادہ کام ہونے کے بعد آٹھ اشعار کاان مجموعہ ہائے کلام میں اندراج ہونے سے رہ جانا اس بات کا ثبوت ہے کہ تحقیق میں کوئی بات حتی نہیں ہوتی ۔ اس میں تبدیلی واضا فہ اور اصلاح کی گنجائش موجود رہتی ہے۔ مزیدیہ کہ تدوینِ متن اور ۔۔۔۔۔ تحقیق متن کے من میںمصنف وشاعر کی قلمی بیاضوں اوران کی عکسی نقول کی اہمیت بھی واضح ہوتی ہے۔علامہا قبالؓ کے وہ آٹھ عددمتر وک اشعار درج ذیل ہیں جو کہ دیگرمتروک اشعار کے ساتھ کلیات باقیات اقبال میں جگہ نہ یا سکے۔ساتھ ہی ان کےحوالہ جات بھی ہیں تا کہ علامها قبالؓ کےمطبوعہ کلام کے ساتھ موازنہ کر کےان اشعار کی قدرو قیت اورموز ونیت کا تعین ہوسکے۔

تری دنیا سے میرا ذوق خلوت ، لے چلا مجھ کو مری آہ و فغاں پھر گرمی محفل نہ بن جائے (۱۱)

زنده ہو دل، تو بے حضور نہیں!

اے مسافر! ترا قصور نہیں (۱۳) مشرق میں ہیں سب منتظر وقتِ مکافات

ہیں تلخ بہت بندہ محکوم کے اوقات (۱۴)

خواجه المتانِ شرق، اپنی سیاه ساز کر (۱۵)

ہواؤں میں آباد ہیں بستیاں (۱۲)

خدا کھے ہے جا کردے،خداکوتو ہے جا کردے (۱۷)

ملوکیت سے کیا امید، اے ساحل نشیں تھے کو نہتگ اپنے نشین کو نہیں کرتا تہ و بالا (۱۲) بے حضوری میں موت ہے دل کی ہے یہ منزل ہی دل پذیر الیی !! خطرے میں ہے یورپ کے مذہر کا سفینہ تو عالم و دانا ہے گر تیرے جہاں میں چرخ کی آستیں میں ہیں بدر و حنین اور بھی یرندوں کی چرکار میں مستیاں نمود اس کی نمود تیری ،نمود تیری نمود اس کی

ا قبال کا میزان ردّ وقبول کیا تھا؟ ا قبال کے نز دیک مذکورہ بالااشعار اور دیگر کلام کیوں متروک یائے؟ ا قبال کے تقیدی شعور کے حوالے ہے،ان وجوہ کی تلاش جھیق کاایک الگ اورمستقل موضوع ہے۔ تاہم ان اشعار کامتن شائع ہوناکسی نہ کسی در جے میں افا دیت کا باعث ہے۔

بقول ڈاکٹر رفع الدین ہاشی، شاعر، بالعموم اینے کلام کا اچھا نا قدنہیں ہوتا لبعض اوقات اس کے متر وکات میں، خصوصاً اس صورت میں کہ شاعرصفِ اول کا ہو، بہت اعلیٰ درجے کے فن یارے بھی مل جاتے ہیں۔اس نقطہ نظر سے بھی علامہا قبال کے متر وکات قابلِ غور ہیں ، اوران متر وکات کاعلم ان کے قلمی مسودات اوران کی عکسی نقول ہے ہی ہوسکتا ہے۔ (۱۸)

علامہ اقبال ﷺ کے طرزِ املاکی تفہیم اوران کے نثری اسلوب سے آ گہی کے لیے، کلیات مکا تیب اقبال سے چندخطوط پیش خدمت ہیں۔ان نقول اوران پر تبصر ہے کی مدد سے اقبالیاتی ادب میں علامہ اقبال کے عکسی خطوط اور عکسی ننثری تحریروں کی اہمیت سمجھنے میں مدد ملے گی۔ مولا ناگرامی کے نام

لا ہور،۱۲جولائی ۲۰ء

جناب گرامی

میاں عبدالعزیز آپ کے منتظر ہیں ۔ کئی روز ہوئے کہتے تھے گرامی تعزیت کے لیے ضرور آئے گا۔ بہت بہتر ، ضرور تشریف لایئے۔ ایک دوروز میں بارش بھی ہوجائے گی۔فقیرصاحب تک آپ کا پیغام پہنچادیا ہے۔وہ خود پوچھتے تھے کہ چپاول کہاں پہنچپاؤں۔ریل کے ذریعے پہونچ نہیں سکتے کہ بار برداری بندہے۔کسی آتے جاتے آ دمی کے ہمدست ارسال کریں گے۔اگرآپ یہاں تشریف لے آتے (جس کا مجھے یقین نہیں) تو یہیں آپ کی خدمت میں پیش کردیں گے۔

سندھی مہاجرین کابل کا نظارہ بڑا رفت انگیز تھا۔لوگ ہزاروں کی تعداد میں ٹیثن بران کےاستقبال کوحاضر تھے۔اہل لا ہور نے بڑے جوش سےان کا خیرم مقدم کیا۔وہ شعر میں نے غزل سے کاٹ دیا ہے وقت ملاقات گفتگو ہوگی۔

نتجره:

- ا۔ حواثی کی وجہ سے مندرجہ بالا خط کانفسِ مضمون اچھی طرح واضح ہوگیا ہے۔
- ۲۔ خط سے علامہ اقبال کی اختصار نولی ہتح بریمیں سادگی ، روانی اور بے تکلفی ظاہر ہوتی ہے۔
- ۳۔ اس خط سے گرامی سے تعلقات کی نوعیت بھی ظاہر ہوتی ہے کہ علامہا قبال اور گرامی میں کافی قربت و بے تکلفی پائی جاتی تھی اور قریباً ہرموضوع بریتادلۂ خیال ہوجا تاتھا۔
  - سم۔ عکسی نقل کا جائزہ لیں تو علامہ اقبال کے طرزِ اللا کے کی پہلوسا منے آتے ہیں۔ مثلاً
- () خط لکھنے کی تاریخ میں ۱۲ کا ہندسہ تو واضح ہے۔ لفظ جولائی واضح نہیں۔ جن کا نقطہ نہیں دیا۔ نَی 'کی جگہ پر'ی' کھا ہے۔ سن ۲۰ عیسوی میں' ۲' کا ہندسہ واضح نہیں کھا۔ وہاں دو (۲) کے بجائے (۱) ککھا نظر آتا ہے۔
  - (ب) 'ی ٔاورْن زیاده رِر' رُکی شکل میں لکھے گئے ہیں گرامی گؤ گرام ُ اور ہیں کو ہر کھا گیا ہے۔
- (ج) جملے کئی روز ہوئے کہتے تھے گرامی تعزیت کے لیے ضرور آئے گا۔' کی بناوٹ غور طلب ہے۔ بغور پڑھیں تواس کے الفاظ سمجھ آتے ہیں۔ تاہم ، لفظ تعزیت میں ت، کی اور زکے نقاط ایک طرح ہے ہی لکھے ہیں اس لیے پیتنہیں چلتا کہ انہوں نے 'ت' لکھا ہے کہ'ن'، کی' لکھا ہے کہ'ب' الفاظ کے لیے' بھی صرف علامتی شکل میں لکھے ہُوئے ہیں' کے' کی جگہ پر'ہ اور لیے کی جگہ نے' لکھا ہوا ہے۔
- (د) خط میں واوین میں لکھے گئے الفاظ (جس کا مجھے یقین نہیں) قیاسی تھچے پرمبنی ہیں کیونکہ علامہ اقبال نے الفاظ جس اور کا ملاکر کھھے ہیں جبکہ لفظ کیفین بھی واضح نہیں کھھا ہُو ا۔

علامہ اقبالؒ کے طرزِ املا (الفاظ وحروف کی مخصوص بناوٹ) اور مخضو کھے گئے الفاظ کی تفہیم کے بغیران کی تحریر کو بھناعام قاری کے بس کی بات نہیں۔علامہ اقبالؒ کے تحریر شناس ،اردو، فارسی ،انگریزی ،عربی اور فلسفہ کی زبان سے آگاہ اور فنِ شاعری سے واقف ماہرین ہی ان تحریروں کو اچھی طرح سمجھ سکتے ہیں۔

#### مولا ناگرامی کے نام

لا ہور ١٩ جولائی ٢٠ ء

ڈ ریمولا نا گرامی ۔السلام علیم

آپ کا خطال گیا ہے۔ الممدللہ کہ خیریت ہے۔ آپ نے شعر کا مطلب جواس خط میں لکھاوہ میرے زبن میں تھالیکن شعر غزل سے
نکال دیا ہے اس واسطے کہ پہلے مصرع کی ترکیب فاسفیا نہ ہے شاعرانہ نہیں۔ میں نے ہر چند سوچا کوئی بات نہ نکلی اور نہ اچھے الفاظ ملے جواس مضمون کوا داکرنے کے لیے موزوں ہوں۔ غرض کہ اس شعر کو نکال کر دوسرا شعر کھھا ہے جو ضمون میں اس سے سی قدر مختلف ہے۔

ديدهٔ خوابناكِ او گربه چمن كشودهٔ فرصتِ يك نظر بده ، نرگس ينم باز را

آپ کومعلوم ہوگاعر فی کی غزل ہے۔ مجھے ذرا کمزورنظر آئی اس لیے اس پرغزل کھنے کی جراُت ہوئی ورنداس کی غزل پرغزل کھنا گرامی کا کام ہے ندا قبال کا کدایک آ دھ شعراج چھانکل گیا۔ عُر فی کامطلع ہے۔

> خیز و بحبلوه آب ده سرو چین طراز را آب و ہوا زیادہ کن باغیچ نیاز را میں نے عرض کیا ہے

خیر و نقاب برکشا، پردگیانِ ساز را نغمهٔ تازه یاد ده، مرغِ نوا طراز را برجنے به غزنوی گفت کرامتم گر تو که صنم شکستهٔ، ای بنده شدی ایاز را جاده زخونِ ربروان، تختهٔ لاله در بهار نازِ که راه می زند قافلهٔ نیاز را؟

سجدہ تو بر آورد، از دلِ کافرال خروش اے کہ دراز تر کنی، پیشِ کسال نماز را گرچہ متاعِ عشق را، عقل ہمائے کم نہد من ندھم بہ تختِ جم، آ و جگر گداز را ''حرف ظفعۂ شا، برلبِ کودکال رسید'' از من بے زبال بگو، خلوتیانِ راز را

بس اتے ہی شعر تھے مقطع کھنے کی عادت ہی نہیں۔ باقی خدا کے فضل وکرم سے خیریت ہے۔ آپ نے مولا نا فاخر پرخوب رباعی کسی دونوں شعروں میں ایک جہانِ معنی آباد ہے۔ آپ بیس کرخوش ہوں گے کہ اسرارِخودی کا انگلستان میں خوب چرچا ہورہا ہے۔ یو نیورسٹی کی مرح کے ایک پروفیسر نے اس پر متعدد لیکچر دیے ہیں اور اس کے مطالب پر مختلف ادبی سوسائٹیوں میں خوب بحث ہورہی ہے۔ انگریزی ترجمہ موسم سرما میں شائع ہوگا۔ اس وقت پریس میں ہے۔ مسٹر محملی نے ایک پیک ڈنر میں جس میں ایرانی وترک وعرب تھے، تقریر کرتے ہوئے اس کے اشعار سنائے تو وہ لوگ موجرت واستعجاب ہوگئے۔ اس امرکی تفصیل اخبار جمبئی کر انگل میں چھپی ہے۔ کل شوکت علی صاحب سے معلوم ہوا۔ میں نے خودوہ اخبار نہیں دیکھا۔

اگست کے مہینے میں تشمیر جانے کا قصد ہے دیکھیں ارادہ پورا ہوتا ہے (یا) نہیں آپ کب تک لا ہورآنے کا قصد رکھتے ہیں؟ اول افزوں زعمر دہ کرگس

اے سجان اللہ حقائق ومعانی سے لبریز ہیں یہ نتیوں شعر جزاک اللہ ان اشعار سے تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ گرامی زندہ جاوید ہے۔علاج مرگ کی کیافکر ہے لیکن اگر نتیجہ ہی مطلوب ہوتو ایک چھوٹی سی رباعی عرض ہے جو تین چارروز ہُو ئے لکھی تھی۔

را یک کلتہ سربستہ گویم اگر درسِ حیات از من بگیری بیری بیری بیری، گربہ تن جانے نہ داری وگر جانے بہ تن داری، نمیری زیادہ کیاعرض کروں خدا کے فضل وکرم سے خیریت ہے۔امید کہ آپ کا مزاج بخیر ہوگا۔

محراً قبال (۲۰)

### نتجره:

- ا۔ مندرجہ بالا خط میں علامہ اقبالؒ نے فنِ شاعری کے بارے میں اظہارِ رائے کیا، اپنی ایک نئی غزل تحریری اور اس غزل کے لکھنے کی وجہ بیان کی ہے۔ گرامی کی شاعری پر تصرہ کیا ہے۔ انگلتان میں 'اسرارِخودی' کی مقبولیت کا تذکرہ کیا ہے۔
  - ۲۔ اس خط کے نفسِ مضمون کاعلامہا قبالؓ کے محررہ خط کی عکسی نقل سے مواز نہ کرنے سے درج ذیل امور واضح ہوتے ہیں:
  - () عکسی نقل میں خط لکھنے کی تاریخ (۱۹جولائی ۲۰ء) واضح نہیں ہے۔اس کھی گئی تاریخ ۱۹کو ۱۸ بھی پڑھا جاسکتا ہے۔
    - (ب) لفظ ڈیئر (dear) درست نہیں لکھاہے۔ ڈیئر کی جگہ پر ڈیر کھاہے۔
    - (ج) 'الحمدللة' كالفاظ بالكل غيرواضح ميں لفظ كه' 'ہر' كى شكل ميں لكھا ہُو اہے۔
- (د) جملے آپ نے شعر کا مطلب جواس خط میں لکھا وہی میرے ذہن میں تھا ۔۔۔۔۔۔ کی بناوٹ غور طلب ہے۔ لفظ نے 'کو'ے'؛

  'کا'کو' ف' ،' 'مطلب' کو 'مطب'؛ اُس ، کو' اس'؛ خط کو 'خط'؛ 'میں' کو 'میز' ککھا' کو' لکہا'؛ 'میرے' کو 'بریٹ کو مطلب' کو 'مطلب' کو 'مطلب' کو 'مین کو 'علق کو کھا کو 'مین کو نے 'کھا کو 'مین کو نے کہ کھا کو نہ کہ کا کہا کا علی میں قریباً بھی طرزِ املا اختیار کیا گیا ہے۔ یہ اردوشارٹ بینڈ کی صورت نظر آتی ہے۔ جس کی تفہیم کے لیے با قاعد اتعلیم و تربیت اور تفہیم وریاضت کی ضرورت ہے۔
- (ه) علامہ اقبالؒ نے درج ذیل شعر کے دوسرے مصرعے کے آخر پر سوالیہ علامت دی ہے گر برنی صاحب کی کتاب میں سے علامت نہیں دی گئی۔ شعربیہ ہے ۔
- جادہ زخونِ رہرواں تختہ لالہ در بہار ناز کہ راہ می زند قافلۂ نیاز را؟ (۲۱) (و) عکسی نقل کے صفحہ نمبر ۱۹۷ک آخریر دیے گئے شعر کا دوسرامصرع واضح نہیں ہے۔ کتابت شدہ مصرع واضح ہے۔ وہ شعر

ہیہے ۔ ''حرف ِ نگفتهُ شا، برلبِ کودکال رسید' از من بے زبال بگو خلوتیانِ راز را (۲۲) عکسی نقل میں ازمن بے کے الفاظ واضح نہیں لکھے گئے ۔لفظ دمن 'غز ککھانظر آتا ہے۔

(ز) عکسی خط میں خط کشیدہ جھے واضح نہیں ہیں۔ درج ذیل متن کاعکسی خط کے خط کشیدہ حصوں سے موازنہ کر کے صورت حال واضح ہوجاتی ہے:

''بس اتنے ہی شعر تھے مقطع کیھنے کی عادت ہی نہیں۔ باقی خدا کے فضل وکرم سے خیریت ہے۔ آپ نے مولا نا فاخریر خوب ر ماع لکھی۔" (۲۳)

. ''وولوگ محو حیرت واستعجاب ہو گئے ۔اس امر کی تفصیلی کیفیت .....'' (۲۴)

السيحان الله حقائق ومعانى سےلبریز ہیں بینتنوں شعر جز اک الله '' (۲۵)

حاصل کلام پیرکه اقبالیاتی ادب کےمطالع میں عکسی خطوط اور دیگر عکسی نثری تحریریں بنیا دی مآخذ کی حیثیت رکھتی ہیں۔ان کا طرز املا عام فہم نہیں۔ تاہم ،علامہ اقبال کے فکری وفنی ارتقا اور مختلف نظریات ونصورات کی تفہیم کے لیے بیکسی نقول کلیدی حیثیت رکھتی ہیں۔ان کے ٰبغیر کلام اقبالٰ اور فلسفۂ اقبال کواچھی طرح نہیں سمجھا جاسکتاً۔ان کی مدد سے تدوینِ متن اور حیے متن کے امورا چھی طرح سے سرانجام دیے جاسکتے میں ۔اس خمن میں کافی زیادہ محنت ،کوشش اور توجہ کی ضرورت ہے۔

## حوالے/حواشی

```
ا٠- محمدا قبالٌ، ڈاکٹرعلامہ،خطوطِ اقبال،مرتبہ: یروفیسرڈ اکٹر رفیع الدین ہاشمی (لا ہور: مکتبہ خیابان ادب،باراول،١٩٧٦ء)ص ا

    عبدالطیف اعظمی، مکاتیب اقبال کا تجزیاتی و تقیدی مطالعه، مشموله: اقبالیات نقوش، مرتبه: تسلیم احمر تصور (لا مهور: بزم اقبال،

                                                                                   باراول،۱۹۹۳ء)ص ۲۲۸ تا۲۲۸
                                                                       ۳۰- عبدالطیف اعظمی، مکاتیب اقبال .....م
                                                                          ۴۰ الضاً، ۲۳۲ ۵۰ الضاً، ۲۳۳
 ۲۰- مجمدا قبالٌ، ڈاکٹرعلامہ،مکا تیب اقبال بنام خان نیازالدین خال،مرتبہ؛عبداللّٰدشاہ ہاتمی (لاہور: اقبال اکیڈی،بار دوم،۲۰۰۲ء)ص۸۱

    حمرا قبال ، ڈاکٹر علامہ، اقبال نامہ، مرتبہ: شخ عطاء الله (لا ہور: اقبال اکیڈمی، بارنو، ۲۰۰۵ء) ص۹۹

        ۰۸ محرا قبالٌ، ڈاکٹر علامہ، بانگ درا،مشمولہ: کلیاتِ اقبال اردو( لا ہور: شخ غلام علی اینڈسنز ، بار پنجم ، مارچ۸۲ء) ۳۱۲/۲۱۲
                              9- بصيره عنبرين، ڈاکٹر، مقائسه ارمغان حجاز فارس (لا ہور: بزم اقبال، باراول، نومبر ٢٠٠٠ء) ص٦

    وفع الدين باشي، ڈاکٹر، اقباليات: تفہيم وتجزبي (لا ہور: اقبال اکیڈمی، باردوم، ۲۰۱۰ء) ص ۲۲۸

                                                                      اا۔ رفع الدین ہاشمی،اقبالیات،تفہیم وتجزیہ،ص ۷۷
                                                                                       محدا قبالٌ، بال جبريل ، ص٠١
                                                                      ۱۲ _ رفیع الدین ہاشی،اقبالیات،تفہیم وتجزیہ،ص ۹ کا
                                                                                  محمدا قبالٌ، مال جبر مل بص٢٦ تا٢٧
                                                                       ۱۸۱ رفیع الدین ہاشی ،اقبالیات،تفہیم وتجزیه ،ص۱۸۱
                                                                                      محمدا قبالٌ، بال جبريل بص٣٣
                                                                     ۱۸۷ رفیع الدین ہاشمی، اقبالیات، تفہیم وتجزیه، ص ۱۸۷
                                                                                محمدا قبالٌ، بال جبريل من ١٠٨١ تا١٠٨
                                                                      ۵۱۔ رفیع الدین ہاشی،اقبالیات،تفہیم وتجزیہ،ص ۱۸۹
                                                                      ۱۶۔ رفع الدین ہاشی،ا قبالیات،تفہیم وتجزیہ،ص۱۹۳
                                                                                محمدا قبالٌ، بال جبريل بص١٢٢ تا١٢٣
                                                                      ے رفیع الدین ہاشی ،اقبالیات ،تفہیم وتجزیہ ،ص ۱۹۷
                                                                      ۱۸ رفیع الدین ہاشی،اقبالیات،تفہیم وتجزیہ،ص۵۵ا
91_      محمدا قبالٌ، ڈاکٹرعلامہ، کلیاتِ مکا تیب اقبال (جلد دوم) ، مرتبہ: سیّدمظفرحسین برنی ( دہلی: اردوا کادمی ، بار دوم،۱۹۹۳ء) ص
                                                                                                      ハタピハハ
```

۲۳\_ ایضاً ص۱۹۸ تا ۱۹۸

۲۲ ایضاً، ۱۹۸،۱۹۵

۲۰ محمدا قبالٌ ، کلیات مکا تیب اقبال (جلد دوم) ، ۱۹۵۳ تا ۱۹۵

11\_ ایضاً م ۱۹۷ م ۲۲\_ ایضاً م ۱۹۳

٢٥ - الضاً الص ١٩٨١٩٥

# متن تحقيق ميں حواشي وتعليقات كي ضرورت واہميت

حواشى:

"حواثی" لفظ حاشیه کی جمع ہے۔ بیعر بی زبان کا لفظ ہے۔

لفظ ' حاشيه' كالغوى مفهوم:

فرہنگ عامرہ میں اس کامفہوم یوں بیان ہواہے:

حاشيه- حَاشِيهُ نُوكر، كناره، جمع، هُواشي (۱)

علمی ار دولغت میں اس لفظ کامفہوم قدر بے وضاحت سے درج ہے:

حاشیہ (ع الذکر) اکنارہ کرنا سے کتاب یاورق کا چاروں طرف کا کنارہ ۔ لکھے ہُوئے ورق کا کنارہ ۵۔ شرح یایا دداشت جو کتاب کے متن رکھی جائے۔ نوٹ ۔فٹ نوٹ (۲)

لغت نامه مين على اكبرد هخد الكھتے ہيں:

مقابل متن آنچه در کنار صفحه کتاب نویسندا زملحقات وزیادات ، شرحی که برمتن نویسند' (۳)

۔ حاشیہ متن کا متضاد ہے۔اس سے وہ عبارت مراد ہے جو کسی کتاب کے صفحہ کے کنار نے پر ککھی جاتی ہے اوراس میں متن پراضافوں کا ذکر کیا جاتا ہے۔اس سے مراد گویا وہ شرح ہے جو کسی متن پر ککھی جاتی ہے۔

لسان العرب میں اس کے معنی یہ ہیں:

''کل شیءاجانیه وطرفه' ہرچیز کی طرفین اور کنارے۔ (۴)

مختلف لغّات میں دیے گئے لفظ 'حاشیۂ کے معانی پرغور کریں تو ہمارے موضوع کی نوعیت کے مطابق اس لفظ کے دو واضح معانی سامنے آتے ہیں۔

ا۔ اس سے مراد کسی کتاب یا ورق کا کنارہ ہے۔

۲۔ کتاب کے متن کی وضاحت کے لیے پاٹسی حوالے کے ذکر کے لیے کاسی ہُو ئی عبارت کو بھی حاشیہ کہتے ہیں۔اسے انگریزی میں نوٹ (note) مائٹ نوٹ (foot note) بھی کہتے ہیں۔

لفظ'' حاشیہ'' کوانگریز می میں 'margin' کہتے ہیں۔انگریز می لغت کی روسے بھی مندرجہ بالا اخذ کردہ مفہوم کی تائیر ہوتی ہے۔ margin-n. 1. The edge or border of a surface.

2.(a) The blank border on each side of the print on a page etc.

(b) a line ruled esp. on exercise paper, marking off a margin. (5)

ا۔ کسی سطح کا کنارہ یا حاشیہ

۲۔(۱) کسی صفحہ وغیرہ پر پرنٹ شدہ عبارت کے حیاروں طرف کا خالی حاشیہ

(ب) کسی مشقی پیپریرنگی ہوئی لائن جس سے خانی جگہ (حاشیہ) کی نشاندہی ہوتی ہے۔

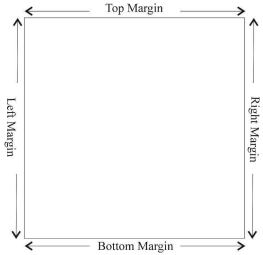
اردواورانگریزی لغات میں لفظ حاشیہ margin کے دیے گئے معانی اور مفہوم میں ایک واضح فرق نظر آتا ہے۔اردولغت ودیگر لغات کی رُوسے حاشیہ (margin) سے مراد لکھے ہُوئے ورق کا کنارہ ہے یاورق کے اردگرد کے کنارے (حاشیے یا margin) میں کہی ہُوئی شرح یایا داشت ہے جبکہ انگریزی لغت کی رُوسے اس سے مراد پرنٹ شدہ عبارت کے چاروں طرف کا خالی حاشیہ ہے یا اس حاشیے کی

نشاندہی کرنے والاخط (line) ہے۔

شخقیق سے واضح ہوتا ہے کہ حاشیہ سے مراد کسی ورق کے اردگر دکی خالی جگہ ہی ہے جہاں تبھرہ لکھاجا تا تھایا کوئی توشیخی نوٹ تحریر کیا جا تا تھا۔ بعد میں حاشیہ کھی گئی اس تحریر کو ہی حاشیہ کہا جانے لگا۔اس سلسلہ میں گیان چند کی تصریح ملاحظہ فرما ئیں۔

''متن کی تدوین کے ساتھ ساتھ مدون کا بیتھی فرض ہے کہ وہ اپنے خصوصی علم کے سہارے متن کے بعض اندراجات سے متعلق قاری کے علم میں اضافہ کرے۔اس فتم کے

تبرے پہلے زمانے میں ماشیے پر لکھے جاتے تھے۔مجاز مرسل کے طور پران کے مطالب ہی کو حاشیہ اوراس کی جمع کو حواثی کہنے گئے۔''(۲)



کسی صفحہ کے اوپر کے حاشیہ کو بالائی حاشیہ (Top Margin)، نیچے کے حاشیہ کوزیریں حاشیہ (Bottom Margin)، دائیں طرف کے حاشیہ کو دایاں حاشیہ (Right Margin) اور بائیں طرف کے حاشیہ کو بایاں حاشیہ (Left Margin) کہتے ہیں۔جبکہ صفحہ کے مرکزیا اندرونی حصہ کو قلب کہتے ہیں۔انگریزی میں اسے پرنٹ ایریا (Print Area) کہتے ہیں۔

تحقیق میں حواثی کا استعال کوئی نئی چیز نہیں ۔ مسلمان مفسرین نے حواشی میں قرآن مجید کے معانی ومطالب بیان کئے۔ (۷) عصر حاضر میں بھی متن کے چاروں طرف ، تین طرف یا دوطرف کھی ہوئی تفسیر حاشیہ پر مشتمل کئی دیدہ زیب قرآنی نسخہ جات

نظرآتے ہیں۔

ُ انگریزی میں حواشی جمعنی خالی جگہوں کے لیے لفظ margins استعال ہوتا ہے جبکہ حواشی میں کھی گئی عبارت کے لیے لفظ نوٹ (note) استعال ہوتا ہے۔

اردوادب میں بھی یہی لفظ حاشیہ یا حواثق میں لکھی گئی عبارت کے لیے استعال ہونے لگا۔اس لفظی استعمال کے بارے میں گیان چند یوں تح سرکرتے ہیں:

''نوٹ(note) کااردوتر جمہ حواثی استعال ہوتا ہے۔ بیاصطلاح ماخذی حوالوں اور تیمراتی حاشیوں دونوں پر حاوی ہے۔۔۔۔''(۸)

### حوالے اور حواشی:

نوٹ دوشم کے ہوتے ہیں:

(۱) ماخذی حوالے (۲) تبراتی حواشی

#### ا۔ ماخذی حوالے:

ایسےنوٹ جواپنے ماخذ کا پید دیتے ہیں ماخذی حوالے یا محض حوالے کہلاتے ہیں۔ ماخذ دینے کا مقصد یہی ہے کہ قاری جا ہے تو ماخذ

\_\_\_\_\_\_ د مکی*ر کرخود تصدیق کرلے۔اس طرح بی*ان *بخریر*،مقالے وغیرہ کا پایۂ استناد بھی بلند ہوجا تاہے۔

## ۲\_ تبصراتی حواشی:

ایسےنوٹ جو ماخذ پرتبھرہ کرنے یااضافی معلومات دینے کے لیےاستعال ہوتے ہیں،انہیں حواثی یا تبھراتی حواثی کہتے ہیں۔

## تبصراتی حواشی کے مقاصد:

تصراتی حواشی کے کئی مقاصد ہوتے ہیں۔مثلاً

ا۔ متن کے بیان کی توضیح وتشریح کرنا۔

۲۔ متن کی اغلاط کی تصحیح کرنا۔

س۔ متن سے متعلق مزید معلومات بہم پہنچانا۔

۴- اختلافی مسائل میں متن سے مختلف نظر پیش کرنا۔

۵۔ اگرمتن میں کسی دوسری زبان (مثلاً عربی، فارسی، انگریزی) کےمواد کا اُردوتر جمہ پیش کیا ہے تو نوٹ میں اصل زبان کے الفاظ دینا۔

٧۔ کسي کے شکر بے کااعتراف کرنا۔

متن میں مذکورہ افراد کا تعارف اور مقامات کی صراحت۔

۸۔ تخ یج جیسے قرآنی آیات، احادیث نبویہ وغیرہ کی تخ تک کرنا تخ تکے کے تحت بالعموم ذیل کے ممل آتے ہیں:

الفّ۔ مقتبس اشعار یانٹر پاروں کے مآخذ کا پیة لگانا۔

ب نثری مضمون میں شامل اشعار کے مصنفوں کی صحیح نشاندہی کرنا۔

ج۔ متن میں مقتبس اشعار اور نثر پاروں کے متن کی تھیج کرنا۔ اگر شبہ ہو کہ مقتبس شعریا آیت وغیرہ میں کوئی لفظ إدهر اُدهر ہوگیا ہے تواصل کتاب میں دیکھ کیا جائے۔

9۔ اگرمتن میں کوئی مصرع غیرموز وں درج ہوتو اس کی طرف اشارہ کرنااوراس کی قیاس تھیج کرنا۔

•۱- تذکروں میں شعراء کے حالات میں کسی صرت مخلطی کی نشاندہی کرنا، مثلاً تاریخ وفات کے غلط اندراج کی نشاندہی کرنا۔

اا۔ مصنفِ متن کے سی بیان کی صحیح کرنا۔

۱۲ متن میں شامل کسی نظم یاغزل یانثری تخلیق کاشان نزول بیان کرنا نیز تاریخ تصنیف کی نشاند ہی کرنا۔

سا۔ متن میں درآ مدہ تیجیار مزیا مخضراشارے کی تصریح کرنا۔

۱۲ متن کی فنی اغلاط کی طرف اشارہ کرنا۔

۵ا۔ مصنف متن کے سی بیان پر تبصرہ کرنا۔ (۹)

### حواشي وتعليقات لكصفي كاصول:

ا۔ تشریکی (تبصراتی) فٹ نوٹ کم سے کم ہوں اور زیادہ سے زیادہ مختصر ہوں اور جو بات متن میں جگہ پانے کی مستحق نہ ہواسے حاشیہ میں بھی جگہ دینے کی ضرورت نہیں۔

۲۔ ایسے حواثی نہ ککھے جائیں جوعام معروف معلومات پر شتمل ہوں۔

۳۔ متن کے متعلق ضروری تبصروں اوروضا حتوں پر ہی اکتفا کیا جائے۔

٧- اختصار وجامعیت کاخیال رکھا جائے۔اییانہ ہو کہ حواثی وتعلیقات اصل متن پر غالب آجا کیں۔(١٠)

## حوالے اور حواشی کا مقام:

متن (عبارت ،تحریر، کتاب) کی نوعیت ، قاری کی سہولت، کتابت اور کمپوزنگ کی سہولت اورمتن کے مضمون اوراس کے شلسل و روانی کے امور پیش نظر رکھتے ہُو ئے عموماً حوالے اور حواثی مندرجہ ذیل مقامات پر دیے جاتے ہیں:

متن کے ہر صفحہ کے نیچے۔ انہیں فٹ نوٹ (foot note) یا یاور قی کہتے ہیں۔

۲۔ کتاب کے ہرباب یامقالے کے آخریر۔

س۔ کتاب کے آخریر۔انہیں end notes بھی کہتے ہیں۔

سم۔ الگ کتاب کی شکل میں۔

یہلے تین مقامات پر حوالے اور حواثی کا استعمال اکثر نظر آتا ہے مگرالگ کتاب کی شکل میں حواثی اور تعلیقات کی مثال شازشاز ملتی ہے۔ دراصل حوالے اور حواثی کے مقامات کے تعین کا دارو مدار مصنف، مرتب یا مترجم کے مُسنِ انتخاب پر ہوتا ہے۔

#### تعليقات:

تعلیقات کاواحد تعلیق 'بھی ہےاور' تعلیق 'بھی ۔ تعلیق 'اسمغل ہے۔اس سےمراد ہے لیکا نامعلق کرنا۔لفظ تعلیقہ اسم ہےاور بطور مذکراستعال ہوتا ہے۔لغت میںاس کامفہوم یوں درج ہے:

تعلیقہ (ع۔(۔ند).....،۲۔کتاب کاضمیمہ ۵۔جاشے کی تنہیہ، جاشیہ برظاہر کی گئیرائے (افعال۔کرنا۔ہونا)(۱۱)

لغت میں لفظ تعلیقہ کے دوواضح معانی دیے گئے ہیں۔اس سے مراد کتاب کاضمیمہ ہے یا حاشیہ میں ظاہر کی گئی رائے ہے۔اس کا دوسرا مطلب نشاندہی کرتاہے کہاں سے مراد'' تبھراتی حاشہ' ہے۔

تعلیقہ سے مراد مسمیہ ہے یا 'حاشیہ؟ اس طرح کی البحصٰ کا شکار دیگر محققین بھی نظر آتے ہیں۔ لغت کی طرح تحقیق کی کتابوں میں بھی اس کا دو ہرامفہوم دیا گیاہے۔

اصول تحقیق از ڈاکٹر گیان چندمیں بہالجھن اس طرح سے بیان کی گئی ہے:

''ڈواکٹر تنوبراحمدعلویاورڈاکٹر نذیراحمتنمیموں کوعر بی وفارسی روایت کےمطابق تعلیقات کے نام سے بکارتے ہیں۔دونوں کے یہاں اسکے تحت بعض اليے مطالب كوشامل كرليا كياہے جوحواثى كے تحت آنے جائيس نذير احر لكھتے ہيں:

'' تحقیق کی اصطلاح میں تعلیقات وہ یاداشت ہیں جو بطور ضمیمہ کتاب درج کئے جاتے ہیں اوران مندر جات کے امور تاریخی،اد کی، لغوی، فرہنگی وغیرہ ہوتے ہیں۔''(۱۲)

مندرجه بالا اقتباس میں'' تعلیقہ'' کو''ضمیم'' کے مترادف قرار دیا گیا ہے۔ یہی حضرات اگلے صفحہ پرتعلیقہ اور حواثی کومترادف قرارديتے ہیں۔لکھتے ہیں:

'' قدیم زمانے میں'' حاشیہ' کے نام سے الگ الگ رسالے ملتے ہیں۔ یہی حاشیہ یااس کی جمع'' حواثی'' تعلیقات کے مترادف کے طور پر استعال ہوتی ہے۔''(۱۳)

''تعلیقات کوتصریحات اورتوضیحات بھی کہتے ہیں۔ بینیوں الفاظ ہم معانی (مترادف) ہیں۔''(۱۴)

## حواشي وتعليقات ميں فرق:

تعلیقات اور حواثی میں مقصدیت کے لحاظ سے تو کوئی فرق نہیں ہے مگر نوعیت کے لحاظ سے تصور اسافرق ہے۔ تعلیقات حواشی کے مقالے میں ذراز بادہ تفصیلات برمبنی ہوتی ہیں۔تعلیقات کا بنیا دی مقصدتشریجات،تو ضیحات اورتصریحات ہے۔

متن سے متعلق اورمعاون تمام یا تیں (معانی ،شرح ،ترجمہ ،تجزیہ ،تصرہ ،اضافی خبرومعلومات وغیرہ ) بطور حواثی ،حاشیہ میں دی حاتی ہیں۔ مقالہ نگاری میں جو باتیں ضروری ہوں مگرحاشیہ میں نہیں آ سکتی انہیں معلق کردیتے ہیں اور مقالے کے آخر میں دے دیتے ہیں۔

### تعلیقات کی اہمیت وافا دیت:

- ا۔ تعلیقات میں کسی مصنف کے نظریے یا تصور کوزیادہ تفصیل کے ساتھ جانا جاسکتا ہے جو کہ اصل متن کے اندر ممکن نہیں ہوتا۔
- ۔ تعلیقات میں کسی شخصیت،لفظ،اصطلاح،لیج،واقعہاورمقام وغیرہ کے پس منظراور پیش منظرکو جانا جاسکتا ہے جواصل متن میںممکن نہیں ہوتا۔
- ا۔ تعلیقات میں کی گئی تصریحات وتشریحات کی وجہ سے اس پر کسی کام کرنے والے محقق کا خاصہ وقت ضائع ہونے سے نی جاتا ہے نیز اس کی تحقیق کے لیے ضروری مواد فراہم ہوتا ہے۔
  - الماس تعلیقات کی وجہ سے متن میں موجود ابہام زیادہ سے زیادہ کم کیا جاسکتا ہے یا مکمل طور برختم کیا جاسکتا ہے۔
  - ۵۔ تعلیقات کی وجہ سے سی محقق کے لیے ختیل کی خاطر کسی نئے موضوع اور مسائل کی نشان دہی ممکن ہوجاتی ہے۔
- ۲۔ تعلیقات میں متن کے مختلف مآخذاوراختلافی قر اتول کی نشاندہی کی جاستی ہے۔جس سے تدوین میں آسانی رہتی ہے۔ دوسرے الفاظ میں یوں سمجھے کہ اگر کسی محقق نے کسی مصنف کے متن کی تھیج وتر تیب کا کام کرنا ہوتو اس متن سے متعلقہ تعلیقات اس سلسلہ میں انتہائی سودمند ثابت ہوتی ہے۔
- ے۔ تعلیقات میں مصنف کی سوچ کی تصری کے علاوہ دیگر ماہر بین فن وادب کی آ راء بھی دی گئی ہوتی ہیں جس سے قاری پورے خیال یا موضوع کو بھر پور جامعیت سے اپنی فکری گرفت میں لے سکتا ہے۔
- معلیقات کی وجہ سے اس ذیلی مواد کو سیحھے میں آسانی رہتی ہے۔ جسے بوجہ خطر ہ طوالت متن میں درج نہیں کیا گیا ہوتا اور حواثی میں محض اس کا مخضر ترین تعارف ہی مل سکتا ہے۔ (۱۵)

صحیح متن کی پیش کش ایک اہم اور مفید علمی خدمت ہے مگراس کی اہمیت وافا دیت اصل میں مفید حواثی و تعلیقات پر بینی ہے۔

## حواشی وتعلیقات کی اہمیت کے بارے میں محققین کی آراء:

## ڈاکٹر گیان چند کی رائے:

''……اردو[بشمول عربی] کی مدوین میں اس[تخشیہ و تعلیقات متن] کی بڑی اہمیت ہے نظم کی مدوین ہو کہ نشر کی تخلیقی نشر کی مدوین ہو کہ تذکرہ کی ، قواعد یا کسی علمی موضوع کی کتاب کی ، حواث کی کے بغیر نا کلمل رہتی ہے ۔ متن کو پڑھتے وقت قاری کے ذہن میں بعض امور کے متعلق جومزید جاننے کی خواہش ابھرتی ہے۔ مدون اینے حواثی میں وہ جان کاری فراہم کرتا ہے۔''(۱۷)

## ڈاکٹرایم سلطانہ بخش کی رائے:

''……عُمل [ یعنی تحشیه و تعلیقات ] ترتیب مثن کا ایک نهایت اہم اور لاز می جز وہوتا ہے، جس سے نہ صرف بیک مثن کے مختلف مآخذ اور اختلافی قر اُ توں کی نشان دہی ہوتی ہے بلکہ متن کے مقتضیات اور معلوم حقائق کی روشنی میں توضیحی روایتوں اور تصدیقی براہین کو بھی تقابلی مطالع کے ساتھ اس میں شامل کیا جاتا ہے۔ ایسے حوالہ جات یا تحقیقی و تنقیدی حواثی کے بغیر متن کی تھیجے و ترتیب کا کام درجہ استناد سے محروم رہتا ہے۔''(۱۷)

## ڈاکٹر محمط فیل کی رائے:

''……حاشیہ نگاری کاعمل سنجیدہ اورفی تحریروں ، نیز تر تیب متن کا ایک اہم اور لازی جز ہے ، جس کے ذریعے نہ صرف مآخذی نشاندہی کی جاتی ہے ، بلکہ بہت ہی توضیحی وضاحت بھی کر دی جاتی ہے۔ ایسے بہت سے امور حاشیہ میں لکھے جاتے ہیں جو متن کا حصنہیں بن سکتے۔ ان کے علاوہ قدیم متن کی تدوین (ایڈیٹینگ) کے حوالے سے اختلافی قر اکوں کی نشاندہی کی جاتی ہے اور متن کے مقتضیات اور معروف تقائق کی روشنی میں توشیحی روایتوں اورتصدیقی دلاکل کوحسب ضرورت شامل کیاجا تا ہے۔ تحقیقی اور تقیدی حواثثی نیز حوالہ جات کے بغیر تحقیقی کام درجہ استناد سے محروم رہتے ہیں اس لیے حاشیہ زگاری تصنیف و تالیف کا ایک لازی جزو ہے جسے کمل کیے بغیر علمی اور تحقیقی مواد بطریق احسن قار ئین کو پیش نہیں کیا جاسکتا۔' (۱۸)

## حواشى وتعليقات كالدوينِ متن اور ديكرا قسام كي تحقيق سيعلق:

تدوینِ متن اور تحقیق کی دیگرا قسام سے حواثی وتعلیقات کے تعلق اوران کی اہمیت وافادیت کے تعین سے پہلے بیرجا نناضروری ہے کہ تدوین متن متن اور تحقیق سے کیا مراد ہے اوران متنوں اصطلاحات کا باہمی تعلق کیا ہے۔

#### مترن:

متن یا Text سے مراد بامعنی مطبوعہ یاغیر مطبوعہ تر ہے۔متن نظم بھی ہوسکتا ہے اور نثر بھی۔متن ہزاروں صفحات پر بھی محیط ہوسکتا ہے اورایک صفحہ کی مختصری تحریر بھی۔متن ہزاروں سال قدیم بھی ہوسکتا ہے اور ہمارے عہد کے کسی مصنف کی تحریر بھی۔(۱۹) \*\*\* . . \*\*

### تدوينِ متن:

ادبیات میں متن کو جاننے ،اس میں معنی تلاش کرنے اور اس کوصحت کے ساتھ ترتیب دینے کو تحقیق میں شامل کیا جاتا ہے اور اسے ادبی تحقیق' کہا جاتا ہے۔اس کے لیے اصطلاحات' متن تقید'یا' تدوینِ متن 'بھی استعمال کی جاتی ہیں۔ زیادہ درست اصطلاح' تدوینِ متن ' ہے۔انگریزی میں اسے 'Textual Criticism' کہتے ہیں۔ (۲۰)

تدوین متن میں تحقیق کے اصولوں کے مطابق درست متن اخذ کرنے ، ترتیب دینے اور اس کی اصلاح کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ ہے۔ تدوین متن کے لیے متند ما خذسے مدد لی جاتی ہے اور متن کی سند کا معیار قائم کرنے کے لیے ان ما خذکی نشاند ہی کی جاتی ہے۔ تدوین تحقیق سے جدافن نہیں۔ یحقیق ہی کی ایک شاخ ہے۔ اس کے لیے انہی صلاحیتوں اور ذبخی رجحان کی ضرورت ہوتی ہے جو تحقیق کے لیے درکار ہیں۔ اچھے مدق محققوں کے سواکوئی دوسر نے نہیں۔

تدوین متن کے کام کی نوعیت اوراہمیت کے مطابق بیہ بات تو مسلمہ ہے کہ حواثی وتعلیقات کے بغیر مدوین متن کا کام ادھورا ہے۔ تدوین متن کے علاوہ بھی ہر تحقیقی تحریر میں حاشیہ کی ضرورت ہوتی ہے۔

تحقیق تحریکسی بھی نوعیت کی ہواس کی بنیا دمختلف منابع ،مضادریا ماخذ پر قائم ہوتی ہے۔اس کے علاوہ تحریر میں کئی وضاحت طلب امور، شخصیات، مقامات، واقعات کا ذکر بھی ہوسکتا ہے۔ان سب باتوں کے ذکر کے لیے حواثی اور تعلیقات کی ضرورت ہوتی ہے۔متن یا تحریر سے متعلق اور معاون تمام امور (معانی، شرح، ترجمہ، تجزیہ، تبھرہ، حوالہ، اختلاف ِ رائے، اضافی خبر ومعلومات وغیرہ) کا حاشیہ اور تعلیقات میں ذکر کیا جاتا ہے۔ اس لیے یہ بات یقینی طور پر کہی جاسکتی ہے کہ حواثی وتعلیقات کا محض تدوین متن کے ساتھ ہی تعلق نہیں ہے۔ یہ سی بھی قتم کی تحریری تحقیق میں مفید ہو سکتے ہیں۔

. اب چندمثالوں کی مدد سے حوالہ جات، حواثی اور تعلیقات کے کام اوران کے مقام سے آگاہ ہوں گے اور تحقیق میں ان کی افا دیت سے آگاہ ہوں گے۔

## "مقالات اقبال" سے دس عدد حواشی

ا۔ وہ (پارس) ذرامسکرایا اور کچھ بٹے ہوئے بھی تھا بولا: ع سراب شوک بینے سے سبحی گم دُور ہو جائے اے <sup>اے</sup> (۲۱)

حاشيه: ـ

ا۔ لے پاری بڑھے نے اس مصرع میں شراب، شوق اورغم کی مٹی پلید کی ہے۔ (۲۲)

افکار و صورات سیاس سرن ۲۔ مضمون'' اسرار خودی اور تصوف'' کے صفحہ نمبر 208 پر ہے:

''میرے دوست منٹی محمد دین فوق ایڈیٹر رسالہ''طریقت'' نے مجھ سے یا سوال کیا کہتم نے حافظ پر کیوں اعتراض کیا ہے۔ وہ رسالہ طریقت کے ایڈیٹر ہیں اس حثیت سے ان کوتصوف ہے دلچیں ہے .....'(۲۳)

حاشيه: ـ

"لے فوق صاحب کے سوالات اور ڈاکٹر صاحب کے جوابات ایک علیحدہ مضمون کی حیثیت رکھتے ہیں۔" (۲۲)

٣٠ 'مقالاتِ اقبال ميں شامل ويباجه پيام مشرق ' كے صفح نمبر ٢٣٣ يرمتن ہے:

''.....ونوں (حافظ و گوئے ) نے اپنے اپنے وقت کے نظیم الثان فاتحوں کواپی شخصیت سے متاثر کیا ( لینی حافظ نے تیمور <sup>ل</sup> اور گوئے نے نیولین کو ).....' (۲۵)

حاشيه: ـ

ل خواجه حافظ اورتیور کی ملاقات کی روایت صحیح معلوم نہیں ہوتی کیونکہ خواجہ کا انتقال تیمور کی فتح شیراز سے پہلے ہو چکا تھا۔"(۲۷)

۳۔ 'حرف قبال' میں شامل مقالهُ شریعتِ اسلام میں مرداورعورت کا رُتنبہ کے آخر پر حاشیہ میں اس مقالہ کے مآخذ کا اندریں الفاظ ذکر مُواہب:

عاشيه: ـ

'' و روز نامه انقلاب لا هور ۱۹ ، ۲۰ فروری ۱۹۲۹ء گفتارا قبال ۲۵ ، ۵ ، ۵ ، ۷ (۲۷)

۵ تا ۷ مقالات وقبال كے مقاله حكمائے اسلام كے ميق مطالعے كى دعوت كے صفح نمبر ٢٣٥٧ ير ب

''البیرونی نے اپنی کتاب قانون مسعودی میں علم المثلث (TRIGONOMETRY) کے تفاعلوں کے درمیان زاویے کے درجے معلوم کرنے کے لیے وہ معلوم کرنے کے لیے فیٹن کے ضابطۂ ادراج FARMULA OF INTERPOLATION کا استعال کیا اوراس کے لیے وہ جدولین استعال کیں جو ہر بیندرہ منٹ کے بیشی کے لیے تیار کی گئی تھیں اس نے ضابطہ ادراج کا ہندی ثبوت دیا۔ اخیر میں اُس نے کھا میڈ ہوت ہرکسی تفاعل کے لیے استعال کیا جا سکتا ہے۔خواہ وہ تفاعل دلیل ( یعنی متغیر یا غیر متبوع کے کے ساتھ ہڑھتا ہو یا گھٹتا ہے۔خواہ وہ تفاعل دلیل ( یعنی متغیر یا غیر متبوع کے کہ بڑھنے کے ساتھ ہڑھتا ہو یا گھٹتا ہے۔خواہ وہ تفاعل کے لیے استعال کیا جا سکتا ہے کہ وہ وہ تفاعل دلیل ( ایمنی کے بڑھنے کے ساتھ ہڑھتا ہو یا گھٹتا ہو یا گھ

حاشيه: ـ

اے MINUTE یعنی ایک درجے کا ساٹھوال حصہ

(ra) ARGUMENT OR INDEPENDENT VARIABLE \_r\_

٨ - "مقاله حكمائ اسلام عيميق مطالع كى دعوت" كے صفحه ١٣٨٧ پر ہے:

''.....درحقیقت''مکان متعدد'' کا پینظریه جوعراقی نے پیش کیااس جدید تحریک کے کی ایک ابتدائی منزل تعلیم کیا جاسکتا ہے جس میں تین ابعاد سے زیادہ ابعاد والے مکان کا دعولی کیا گیا.....'(۳۰)

HYPERSPACE MOVEMENT ...

9۔ 'مقالاتِ اقبال' میں شامل مقالہ نمبر ۳۰ کاعنوان ہے: حکمرانی کاخداداد در ت ک (۳۱)

حاشيه: ـ

(rr) DIVINE RIGHT TO RULE J

• ا۔ 'مقالاتِ اقبال' میں شامل مقاله نمبرا ساکاعنوان ہے: لیان العصرا کبر کے کلام میں ہیگل کارنگ کے (۳۳)

حاشيه: ـ

#### J TOUCH OF HEGALIANISM IN LISANUL ASAR AKBAR (34)

### 'مقالات اقبال' سے تعلیقات

مقاله 'لسان العصرا كَبرك كلام ميں ہيگل كارنگ' ميں ہيگل ،الفريْد ٹيني سن ،عرتی شيرازي اورالگزنڈر كا ذكر ہُواہے۔ان شخصيات کے تعارف وا فکار پرمنی تعلیقات ملاحظہ فر ما ئیں۔

گیورگ کہلم فریڈرک ہیگل ایک جرمن فلسفی تھا جو ۲۷ راگست • ۷۷ء کو پیدا ہوا۔ تُو ی بنگن میں تعلیم حاصل کرنے کے بعد کچھ عرصے تک نجی طور پراتالیقی کا کام کیا۔ ۱۰ ۱۸ء میں مینیا میں پروفیسر ہو گیا مگر سیاسی ابتری کے سبب اسے ترک کیا۔ ۱۸۰۷ء میں جنگ جدینا (Jena) کے بعدوہ بامبرگ (Bamberg) میں ایک اخبار کا مدیر ہو گیا۔ ۱۸۱۷ء میں ہائیڈ ل برگ میں فلفے کا پروفیسر ہُوا۔ ۱۸۳۰نومبر ۱۸۳۰ء كوعالم بقا كوسدهارا\_

ہیگل کا طرز تحریز نہایت پیچیدہ اور مبہم ہے۔اس کے نظام فلسفہ کے تین پہلوہیں۔

اله منطق یعنی خیالات محض اور عقائد آفاقی

٢\_ فلسفهُ فطرت اورارتقاء عالم حقيقي اور

به تیول گویاذات مطلق کی تین صفات ہیں۔اثبات نفی اور دونوں کا مرکب۔ (۳۵)

الفریڈ ٹینیسنانگریزی زبان کےنہایت بلندیا بیشاعروں میں سےتھا۔ ۱۸۸ءمیں وہ ورڈ ورتھ کےانقال برانگستان کا ملک الشعرا

قرار دیا گیا۔اس نے کئی ڈرامے لکھے بڑھایے میں پہنچ کروہ پہلے سے زیادہ پُر گوہو گیا۔جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس وقت بھی اس کے سینے میں آتشِ عشق موجودتھی۔وہ فلسفی مزاج تھا۔شعروخن میں پُرشکوہ الفاظ اورنی نئی ترکیبیں تراشتا تھا۔ایک زبردست اہل الرائے کے نزدیک ٹمنی سن کا کام لاطینی شاعر ورگل اورشکسپیز کے بین بین ہے اور وہ ان دونوں کے خیالات اور اسلوب سے متاثر ہے۔اقبال نے اپنی . نظم''<sup>ع</sup>شق اورموت''ٹینی س ہی کے خیالات سے متاثر ہوکر کہی تھی۔ بیظم'' با نگِ درا' میں موجود ہے۔ چند شعریہ ہیں ہے سہانی نمودِ جہاں کی گھڑی تھی تبشم فشاں زندگی کی کلی تھی فرشتہ تھا اک عشق تھا نام جس کا کہ تھی رہبری اس کی سب کا سہارا قضا سے ملا راہ میں وہ قضا را نہیں آ نکھ کو دید تیری گوارا اجل ہوں، مرا کام ہے آشکارا بجھاتی ہوں میں زندگی کا شرارا وہ آتش ہے، میں سامنے اس کے یارا وہ ہے نورِ مطلق کی آئکھوں کا تارا ہنی اس کے لب پر ہُوئی آشکارا

اندهیرے کا ہو نور میں کیا گزارا؟

قضا تھی ، شکارِ قضا ہو گئی وہ (۳۲)

یئے سیر فردوس کو جا رہا تھا یہ یوچھا تیرا نام کیا؟ کام کیا ہے؟ ہوا سُن کے 'گویا قضا کا فرشتہ اڑاتی ہوں میں رخت ہستی کے پرزے گر ایک ہتی ہے دنیا میں الیی شرر بن کے رہتی ہے انساں کے کہیں سُنی عشق نے گفتگو جب قضا کی گری اس تبتم کی بجل اجل پر بقا کو جو ریکھا فنا ہو گئی وہ

(m)

عرفی شیرازی (وفات ۹۹۱ھ۔ ۱۹۹۱ء) ہندوستان کامشہور فارس شاعرتھا۔ اس نے اکبر بادشاہ کے نامور وزیراعظم عبدالرحیم خان خاناں (۱۵۵۱۔ ۱۹۲۷ء) کی مدح میں ۵ کاشعار کا ایک قصیدہ کہاتھا۔ اس کامطلع ہے

ز خود گرویدہ بربندی چہ گوئم کامِ جال بنی مہمال کنر اشتیاق دیدِنش زادی مہمال بنی اقبال ؓ نے جس شعرکا حوالہ دیا ہے ۔ اقبال ؓ نے جس شعرکا حوالہ دیا ہے ۔ بہ چہم مصلحت بنگر مصاف ِ تظمِ ہستی را کہ ہر خارے دریں وادی درش کا ویال بنی واس تصیدے کا چھتیوال شعرہے۔ (۳۷)

(r)

الگونڈرایک نامورفاضل بزرگ لندن یو نیورٹی میں فلنفے کے پروفیسراور متنداہل رائے تھے۔حضرت علامہ کے نزدیک بھی یہ متند علائے فلسفہ میں سے تھے اورعلامہ ان سے استفادہ بھی کرتے تھے۔ کیمبرج کے پروفیسر نکلسن کوعلامہ نے ایک خط میں کلھا تھا کہ اگریزوں کوچا ہے کہ میرے خیالات کو سیحھنے کے لیے جرمن مفکر کے بجائے اپنے ایک ہم وطن کے افکار کورا ہنما بنا کمیں۔میری مرادالگر نڈر سے ہے جس کے گلاسگووالے خطبات بچھلے سال شائع ہو چکے ہیں۔ان میں اس نے ''خدا اور الوہیت' کے عنوان سے جو باب لکھا ہے وہ پڑھنے کے قابل ہے۔۔۔۔۔۔الگر نڈر کے خیالات میرے عقائد کی نسبت زیادہ جسارت آ میز ہیں۔میراعقیدہ ہے کہ کا نبات میں جذبہ الوہیت جاری وساری ہے لیکن میں الیگر نڈر کی طرح بینہیں مانتا کہ بیقوت ایک ایسے خدا کے وجود میں جلوہ آ را ہوگی ، جو وقت کے تابع ہوگا۔ اس جاری وساری ہے لیکن میراعقیدہ ہے کہ یہ قوت ایک المل واعلی انسان کے پیکر خاکی میں ظاہر ہوگی ۔خدا کے متعلق میراعقیدہ الگرنڈ رکے عقید سے مختلف ہے لیکن اگر اگر ریزان جزوی اختلافات سے قطع نظر کر کے انسانِ کامل کے تخل پر اپنے ایک ہم وطن مفکر کے افکار کی روشنی میں نظر کے انسان کے میران کامل کے تخل پر اپنے ایک ہم وطن مفکر کے افکار کی روشنی میں نظر کے الیں تو آئیس می عقیدہ اس قدر راجنبی اورغیر مانوس نہیں معلوم ہوگا۔ (۳۸)

**(a)** 

'مقالاتِ اقبال' میں شامل مقاله نمبر ۲۹'' حکمائے اسلام کے عمیق مطالعے کی دعوت' میں اقبال نے جہاں مسلمانوں کے دوسرے علمی نظریوں کی طرف اشارہ کیا ہے وہاں زمان و مکان کے تصور پر زیادہ توجہ صرف کی ہے۔''تشکیلِ جدید الہمیات اسلامیہ'' میں شامل تیسرے خطبے سے اس مقالے کا خصوصی ربطانظر آتا ہے۔ اس مقالہ میں علامہ اقبالؓ نے کئی مشرقی و مغربی حکماء کا ذکر کیا ہے۔ ان میں سے چندا یک کا درج ذیل تعلیقات میں ذکر کیا جاتا ہے:

پروفیسرمیگرانلڈ (۱۹پریل۱۸۹۳ء تا ۱۳ متبر۱۹۴۳ء) انگریز مستشرق تھے۔گلاسگومیں پیداہُوئے اور وہیں تعلیم حاصل کی۔۱۸۹۹ء تا ۱۸۹۱ء میں بران یو نیورسٹی میں بطور سکالر۱۹۴۰ء تا ۱۹۳۱ء ہارٹ فورڈ میں سامی السند کے پروفیسرا ۱۹۳۳ء کے بعد بطور پروفیسرا بروفیسرا برطس خدمات سرانجام دیں۔زویمر کے ساتھ مل کرمجلّہ عالم الاسلام (مسلم ورلڈ) بھی نکالتار ہا۔اُسس (Isis) میں دلیل الحائر کی توضیح کھی۔ (۳۹)

انگریز ماہر بشریات، بریفالٹ، رابرٹ (۱۸۷۱ء۔۱۱ دسمبر ۱۹۴۸ء) لندن میں پیدا ہُوا۔ فلسفہ، تاریخ اور ناول نگاری میں خصوصی دلچین رکھتا تھا۔ اٹھارہ سال کی عمر میں ایم بی بی ایس کی ڈگری حاصل کر ۱۹۴۷ء میں نیوزی لینڈ میں پریکٹس شروع کی۔ پہلی جنگ عظیم میں رضا کار کی حیثیت سے فرانس، فلینڈ رز اور کیلی پولی کے محاذوں پرخد مات سرانجام دیں۔ جنگ کے بعدا نگلستان آیا اور طب کے پیشے کو خیر باد کہہ کرعمرانی ومعاشی مسائل پر توجہ کی۔

بریفالٹ نے ۱۹۱۹ء میں تشکیلِ انسانیت (The Making of Humanity) کھی جس میں اندلس (ہیپانیہ) میں اسلامی دور عکومت میں علوم طبیعیہ کے سلسلہ میں عربوں کی خدمات کوسراہا گیا ہے۔ بریفالٹ کے نزدیک جدید سائنس کا احیاء یورپ میں اس وقت

افکار وتصورات شاعرِ مشرق ہُوا جب اندلس کے راستے عربوں کے تجرباتی علوم تھیلے۔ برلفالٹ کی متعدر قصانیف ہیں، جن میں سے چند یہ ہیں:

- 1- Rational Evolution, 1930
- 2- The Collapse of Traditional Civilization, 1932
- 3- Decline and Fall of the British Empire, 1938 (40)

 $(\angle)$ 

شیننگر، اوسوالڈ (۲۹ مئی ۱۸۸۰ء۔ ۸مئی ۱۹۳۱ء) جرمن فلسفی بلینکن برگ میں پیدائبوا۔ ریاضی، فلسفہ، تاریخ اورفنون کا مطالعہ میونخ اور برلن کی یو نیورسٹیوں میں کیا۔ برلن سے پی ایچ ڈی کی۔ ریاضی کے استاد کی حیثیت سے عملی زندگی میں قدم رکھے عملی زندگی کے میلی زندگی کے میلی زندگی میں قدم رکھے عملی زندگی کے سروع کے ایام کا فی عسرت سے گزرے۔ ۱۹۱۸ء میں اس کی کتاب زوال مغرب (The Decline of the West) چھی ۔ اس کا نظر ثانی شدہ ایڈ پیش ۱۹۲۳ء میں چھپا جس نے اسے عالمی شہرت تک پہنچا دیا۔ اس کتاب کے انگریزی، فرانسیسی، اطالوی، ہسپانوی، روی جا پی فاقی روکو سیجھنے سے جا پانی زبانوں میں ترجے ہوئے۔ اس کتاب کے دوابواب میں سپینگر نے وبی ثقافت پر بحث کی ہے لیکن وہ اسلام کی ثقافتی روکو سیجھنے سے قاصر رہا۔ علامہ اقبال نے اسپنہ خطبات میں اور مقالاتِ اقبال میں شامل مذکورہ بالا مقالہ میں شین نگر کے نظریات کا تنقیدی جائز ہ بھی پیش کیا ہے۔ (۲۱)

(A)

ابو کر محمد بن زکریا رازی (۲۵۰ھ۔۳۱۳ھ) طبیب، کیمیا دان، ریاضی دان، فلسفی ری عین میں پیدا ہُوا۔ وہیں تعلیم حاصل کر کے حاکم ری کی ملازمت کی اور شہر کے مہیتال کا نگرانِ اعلیٰ مقرر ہُوا۔ پھر بغداد میں اسی منصب پر فائز رہا۔ رازی اپنے عہد کا نامور طبیب تھا۔ طب پر کئی متندر سائل کھے۔ طب المنصوری، طب الملوکی ، کتاب الحاوی ان کی مشہور تصانیف ہیں۔ انہوں نے جواہر اور نظریہ زمان و مکان پر بھی اپنے علمی افکار پیش کئے ہیں۔ یہ سائنس اور فلسفے کے ارتقامیں یقین رکھتے تھے۔ (۴۲)

(a)

دیکارت، ریخ (۳۱ مارچ ۱۹۵۱ء۔ ۱۱فروری ۱۹۵۰ء) فرانسینی فلسفی اور ریاضی دان تھا۔ کارتبیسی فلسفہ پیش کیا۔ اس کی پہلی تالیف اور کیکارت ارسی (Mind) کے باہمی تعلق کے ۱۹۳۱ء میں کسمی گئی، جس میں اس نے انسانی فکر نفس (Mind) اور جسم (Body) کے باہمی تعلق کے بارے میں اپنے خیالات بیان کئے ۔ دیکارت نے اپنی کتاب (1641) بیان کئے ۔ دیکارت نے اپنی کتاب (1641) بیان کئے ۔ دیکارت نے اپنی کتاب (1641) میں سائنس اور مذہب کو قریب لانے کی کوشش کی۔ (۱۳۳۳)

امام ابوحامد محمہ بن محمد الطّوس الغزالی (۵۰ مس ۵۰ ۵۰ ۵۰ ۵۰) نامور عالم دین بلسفی اورصوفی تھے۔طوس میں ولا دت ہوئی۔ وہیں ابتدائی تعلیم پائی۔ پھر نیشنا پور میں الجوین ،امام الحر مین کی نگرانی میں ان کی وفات (۸۸س ۵ ۵) تک رہے۔ نیشنا پور سے بلجو قی وزیر نظام الملک کے پاس آگئے اور ۴۸ میں ہوت کے دربار میں رہے۔ پھر جامعہ نظامیہ بغداد میں استاد مقرر ہوئے۔خلیفہ کے دربار میں بھی ہوارسوخ تھا۔غزالی نے فلسفے اور کلام کا گہرامطالعہ کیا تھا اور معقولات میں شہرت حاصل کی تھی لیکن ۴۸۸ ھیں چند ماہ ہڑی روحانی وزبنی تشکش میں مبتلارہ کر ذوالقعد ملک ہو میں دنیوی حشمت ووجا ہت کور کر کے بہلباس درولیثی بغداد سے نکل پڑے۔ دوسال تک شام میں گوشنشیں رہے۔ ۴۳ ھی میں جج کیا اور پھرنوسال تک مختلف مقامات کی سیاحت کرتے رہے۔ درمیان میں بھی بھی اپنے اعزہ سے ملئے آجاتے تھے۔اس دوران انہوں نے 'احیاء العلوم الدین' اور دیگر تالیفات رقم کیس۔ جوکام الاشعری نے شروع کیا تھا، اسے امام غزالی نے تحمیل تک پہنچایا۔امام غزالی بغداداور دشق میں احیاء العلوم کا درس دیتے رہے۔ ۱۹۹۹ ھیں سلطان محمد بلجو تی کے کہنے پر مدرسہ نظامیہ نیشا پور میں درس دینے گے۔ آخر بغداداور دشق میں احیاء العلوم کا درس دینے رہے ۔ ۴۹۹ ھیں سلطان محمد بلور تا تھا میں گزارے۔ (۴۳)

## حوالے/حواشی

```
    ۱۰۔ محمد عبداللہ خان خویشگی ، فرہنگ عامرہ (اسلام آباد: مقترہ قومی زبان ، باردوم ، ۱۹۸۹ء) ص۲۱۰
    ۲۰۔ وارث سر ہندی ، ملمی اردولغت (لا ہور: علمی کتب خانہ ، بن ، ۱۹۹۱ء) ص ۱۳۸
    لفظ نماشیہ کے کل ساتھ (۷) معانی دیے گئے ہیں۔ متن میں صرف زیرِ غور موضوع سے متعلقہ معانی ہی درج کیے گئے ہیں۔ سام۔ عبدالحمید خان عباسی ، ڈاکٹر ، اصولِ تحقیق (اسلام آباد: پیشنل بک فاؤنڈیشن ، بارسوئم ، ۲۰۱۳ء) ص ۱۹۹
    ۲۰۔ عبدالحمید خان عباسی ، اصول تحقیق ، ص ۱۹۹
```

05- Allen, R.E; The Concise Oxford Dictionary of English (U.S.A, New York: Oxford University Press Inc, eighth edition, 1990), P.725

۲۰۰ گیان چند، ڈاکٹر بخقیق کافن (اسلام آباد: مقتدرہ قومی زبان، بارسوم، ۲۰۰۷ء) ص۳۵ میں کافن (اسلام آباد: مقتدرہ قومی زبان، بارسوم، ۲۰۰۵ء) ص۳۵ میں حوالہ جات اورا قتباسات، مشمولہ: تحقیق اوراصول وضع اصطلاحات پر منتخب مقالات، مرتبہ: اعجاز احمدرا ہی (اسلام آباد: مقتدرہ قومی زبان، باراول، جون ۱۹۸۶ء) ص۱۳۴

۰۸ گیان چنر تحقیق کافن ، ۳۰۵ ۳۰۵

٥٠ - الضأي ١٠٠٠

سعيدالدين ڈار تحقيق ميں حواشي ہن ١٣٥

۱۰ عبدالحميدخان عباسي، اصول تحقيق، ص٢٠٣

اا۔ وارث سر ہندی علمی ار دولغت ،ص ۴۵۵

۱۲ گیان چند بخقیق کافن بص۲۳۳

۳۹ عطش درانی، دُاکٹر، اصول تحقیق (زبان وادبیات) (اسلام آباد: علامها قبال او پن یونیورشی، باراول، ۲۰۰۴ء) ص سار

۳۷ وارث سر مهندی علمی ارد ولغت ، ۳۷۲،۴۵۲ م

۱۵۔ عبدالحمیدخان عباس ،اصول تحقیق ،ص۲۰۵

١٦\_ الضأ، ٢٠٠

2ا۔ ایضاً من

۱۸۔ ایضاً مس

9ا۔ عطش درانی،اصول تحقیق ،ص۲۳۳

۲۰ ایضاً ص۲۳۳

۲۱ محمدا قبال، ڈاکٹر علامہ، مقالات اقبال، مرتبہ: سیدعبدالواحد عینی مجمد عبداللّٰد قریشی (لا ہور: آئینہادب، باردوم، ۱۹۸۸ء) ص۳۰۱

٢٢ محمدا قبال، مقالات اقبال، ص١٠٣

۲۰۸ ایضاً س

۲۰۸ ایضاً مس۲۰۸

۲۵۔ ایضاً ص۲۳۲

٢٦\_ ايضاً ص٢٣٢

۲۷۔ ایضاً س

۲۸\_ ایضاً ص ۲۸

۲۹۔ ایضاً س

۳۰\_ ایضاً ص ۳۴۷

ا٣\_ الضأ، ١٥٥

۳۷ ایضاً مس۳۵۱

۳۵۹ ایضاً ص ۳۵۹

۳۵۹ ایضاً می ۳۵۹

۳۵ ایناً ص۲۲ ۳۲۳ تا ۲۳

٢٧١ ايضاً ص٢٦٣ تا٢٥

سے ایضاً ہی۔

۳۸ ایضاً ص ۲۵ ۳ تا ۲۷

محمدا قبال، ڈاکٹر علامہ، قبال نامہ، مرتبہ: شخ عطاءاللہ ( دہلی جسلم یو نیورٹ علی گڑھ، بارنو، ۲۰۰۵ء) ص ۳۴۲۲ تا ۳۴۲

۳۹ علام حسین ذوالفقار، ڈاکٹر ، اعلام خطباتِ اقبال ،مشمولہ: متعلقات خطبات اقبال ،مرتبہ: ڈاکٹر سیدعبداللہ (لا ہور: اقبال اکا دی یا کتان ،باراول ، ۱۹۷۷ء)ص ۱۳۸

۴۰ غلام حسين ذوالفقار،اعلام خطبات اقبال، ٩ ٢٥ - ٢٠٠٨

اسم اليضاً من ١٠١١ تا١١١

۲۷ ایضاً س ۹۸۲ تا۹۸

۳۷ ایضاً ص۹۵

٣٧ - اليناً من ١٢٠١٦

## تدوينِ متن كاصول وضوابط

### متن:۔

متن یا Text سے مراد بامعنی مطبوعہ یاغیر مطبوعہ تحریہ ہے۔متن نظم بھی ہوسکتا ہے، نثر بھی۔متن ہزاروں صفحات پر بھی محیط ہوسکتا ہے اورا یک صفحہ کی مختصری تحریر بھی۔متن ہزاروں سال قدیم بھی ہوسکتا ہے اور ہمارے عہد کے کسی مصنف کی تحریر بھی۔(۱)

## تدوينِ متن: ـ

ادبیات میں تدوین متن سے مراق تحقیق کے اصولوں کے مطابق متن کو جاننے ،اس میں معنی تلاش کرنے اوراس کو صحت کے ساتھ ترتیب دینے کاعمل ہے اوراسے' ادبی تحقیق' کہا جاتا ہے۔اس کے لیے اصطلاحات'' متن تنقید' یا'' تدوینِ متن' بھی استعال کی جاتی ہے۔ زیادہ درست اصطلاح'' تدوین متن' ہے۔انگریزی میں اسے "Textual Criticism" کہتے ہیں (۲)

انگریزی میں تدوین کے فن کو ببلیوگرافی اور مدوّن متن کو ببلیوگرافر کہتے ہیں۔ تدوینِ متن میں تحقیق کے اصولوں کے مطابق درست متن اخذ کرنے ، ترتیب دینے اوراس کی اصلاح کی کوشش کی جاتی ہے۔ تدوینِ متن کے لیے متندماً خذسے مدد لی جاتی اور متن کی سند مجامعیار قائم کرنے کے لیے اِن ما خذکی نشاندہی کی جاتی ہے۔

### لیج مثن:۔

متن کی تدوین بنیادی طور پرچیچ متن کاعمل ہے۔ یمل زیادہ تر تحقیق اور قدر ہے تنقید پر شتمل ہوتا ہے۔ اس میں تحقیق کے اصولوں کے مطابق درست متن اخذ کیا جاتا ، تر تیب دیا جاتا اور اس کی اصلاح کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ اس سلسلہ میں متند مآخذ سے مدد لی جاتی ہے اور متن کی سند کا معیار قائم کرنے کے لیے ان مآخذ کی نشاند ہی کی جاتی ہے۔ اس لحاظ سے جی متن تحقیق سے جدافن نہیں ہے۔ یہ تحقیق ہی کی ایک شاخ ہے۔ اس کے لیے انہی صلاحیتوں اور ذہنی رجحان کی ضرورت ہوتی ہے جو تحقیق کے لیے درکار ہیں۔ اچھے مدون کے محققوں کے سواکوئی دوسر نہیں۔

تصحیح متن کے لیے بعض اوقات تحقیق کے باوجود صحیح متن اخذنہیں ہو پاتا۔اس صورت میں مدوّن تقیدی صلاحیتیں استعال کرتے ہوئے متن کفی ،لسانیاتی ،تاریخی اور تہذیبی پہلوؤں کے ذریعے مصنف کا نقط نظر جاننے کی کوشش کرتا ہے اور اس کی بناپر قیاس صحیح کا عمل سرانجام دیتا ہے۔اس لحاظ ہے تصحیح متن کے عمل میں 'تحقیق متن 'ور تنقید متن 'دونوں عوامل کار فر ما ہوتے ہیں۔اس التباس کی بناپر بعض محققین تصحیح متن یا یہ دونوں عوامل کار تے ہیں ،اگر چہان میں واضح فرق سے سے سے دس استعال کرتے ہیں ،اگر چہان میں واضح فرق سے سے (س)

## تصیحیے متن کے بنیادی اصول:۔

تھیچے متن کےاصول تھیجے کے تمام مراحل پرلا گوہوتے ہیں۔ ہر مرحلہ یا منزل پراس مرحلہ کے مطابق بیاصول بدل جاتے ہیں۔اس لیےان بنیا دی اصولوں کا سیجے متن کے مختلف مراحل یا منزلوں کے لحاظ سے جائز ہ لیا جائے گا۔

ڈاکٹر گیان چند کے مطابق صحیح متن کاعمل تین مراحل میں تکمیل یا تاہے۔

ا تلاش ما خذيا موادكي تلاش كرنا (انكشاف متون يا تلاش اساس)

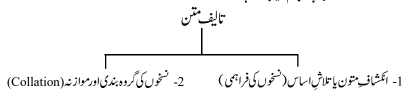
۲۔ مختلف نسخوں کے اندراجات کاموازنہ (Collation)۔

س۔ مختلف اندراجات میں سے پُن چن کر تقیدی متن تیار کرنا۔ انگریزی میں اسے نقیدی اعتبارِ متون (Critical Recension) یا صرح کمتن (Definitive Text) کہتے ہیں۔ (م)

پہلی دومنزلوں کو تالیف متن قرار دیاجا تاہے۔

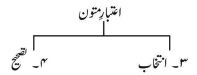
تاليبِمتن: ـ

۔ تالیفِ متن کوعام طور پر تدوینِ اور تصحیحِ حتمی ہے بل کاعمل قرار دیا جاتا ہے۔ کسی بھی متن کے مختلف شخوں کی فراہمی ،ان شخوں کی گروہ بندی اور موازنہ کرنے کاعمل اس درجے پرانجام دیا جاتا ہے۔ ۱۱۰۰ متد



#### عتبارِمتون:۔

، گیان چند کا تدوینِ متن (صحیحِ متن) کابیان کردہ تیسرا مرحلہ یا منزل'اعتبارِ متون' کہلاتا ہے۔اس مرحلہ پرمختلف اندراجات میں سےانتخاب کر کے نقیدی متن تیار کیا جاتا ہے اور ضروری تقیحے کی جاتی ہے۔ بیمرحلہ بھی دومراحل پرمشتمل ہے یعنی انتخاب اور تقیحے۔



تصیحِ متن کی مختلف منازل یامراحل کے قعین کے بعداب ان مراحل کے لحاظ سے تھے متن کے اصولوں کا مطالعہ پیشِ خدمت ہے۔

## ا۔ انکشافِ متون یا تلاشِ اساس:۔

مواد کی فراہمی کے لیے درج ذیل اصولوں کی یابندی کرنی جا ہے:

- ا۔ سیسی کتاب کی بندوین کے لیےاس کے جملقائمی اورمطبوعہ ننخے نتراہم کریں۔اگرابیانہ ہوسکے تواہم نسخوں سے مددلیں۔
- ۲۔ نسخوں کے حصول کے لیے مختلف لائبر ہریوں میں جائیں،متعلقہ افراد،سکالرزم محققین،ادیب کے احباب اور رفقا سے رابطہ کریں۔
  - س۔ اگرزیر تدوین متن اس سے پہلے کا ملاً یا جزواً شائع ہو چکا ہے تو جملہ مطبوعہ ایڈیشن فراہم کریں۔
- ہ۔ جزوی مآخذ (Testimonia) یعنی دوسری کتابوں ، تذکروں ، ملفوظات کے مجموعوں وغیرہ سے زیرِ تدوین متن کے اقتباسات وغیرہ تلاش کرس۔(۵)

## نسخوں کی گروہ بندی:۔

مواد کی فراہمی و نسخوں کی تلاش کے بعد ، ایک سے زیادہ نسخے ہوں توان میں اولیت اوراستناد طے کیا جائے زیادہ نسخے ہوں توان کی گروہ ہندی کر کے شجرہ بنا کیں ۔

کاترے، ڈاکٹر صلاح الدین اور ڈاکٹر تنویرعلوی نے نشخوں کی گروہ بندی اور درجہ بندی کے پچھاصول بیان کیے ہیں۔ان اصولوں کےمواز نہ سے درج ذیل اصول سامنے آتے ہیں:

- ا۔ بہترین نسخہ مصنف کے ہاتھوں کا لکھا ہُواہے۔اسے دشخطی نسخہ (آٹو گراف) یا'اساسی مثن' کہتے ہیں۔
- ۲۔ مصنف کے نسخ کے بعدوہ نسخہ و قیع ہے جومصنف نے پڑھایا سااوراس نے اپنے قلم سے اس کی تصدیق کی ہو۔اسے استنادی متن

کتے ہیں۔

- س۔ اس کے بعدوہ نسخہ و قع ہے جومصنف کے نسخے سے منقول ہو۔
- ہ۔ پھروہ نسخہ جوعہدمصنف میں نقل کیا گیا ہواورعلماء نے اسے پڑھایا سناہو۔
- ۵۔ وہ قلمی نسخ جنہیں خاص اہتمام سے تیار کیا گیا ہویا کسی مقتر شخصیت کو پیش کیا گیا ہو۔مثلاً نواب رام پورکو پیش کیا گیا،'دیوانِ غالب'۔
- ۲۔ وہ نسخے جوقدیم ہوں یاخوش خط ہوں یانسبتاً زیادہ جامع اور کمل ہوں۔مثلاً دیوانِ غالب کانسخرُ شیرانی۔'استنادی متن کے بعد نکات نمبر سر تا۲ میں بیان کردہ نسخے اشتہادی متن کی حیثت رکھتے ہیں۔
- ے۔ مصنف کے بعد کے ننخوں میں زمانے کے لحاظ سے اولیت اور فضیلت مقرر کی جائے گی۔ان شخوں میں وہ زیادہ اہم ہوگا جسے سی عالم نے نقل کیا ہویائسی عالم کے سامنے اس کی قرائت کی گئی ہو۔
- ۸۔ سب سے زیادہ کام آنے واکی چیز مدوّن کا تجربہ مثق اور بصیرت ہے۔ تجربہ کار اور صاحب نظر مدوّن کسی مخطوطے کود کھے کر ہی اندازہ لگاسکتا ہے کہ پیمعتبر ہے کہ نہیں۔

#### موازنه(Collation):

- ا۔ مختلف شخوں کے الفاظ کا تقابلی مطالعہ کرنے کے لیے دائیں کالم میں شخوں کے نام کھیں۔
- ۲۔ پہلی قطار میں الفاظ کھیں اور ہرا یک نسخہ کے نام کے سامنے موازنہ کے لیے متعلقہ متن کے الفاظ تحریر کریں۔ مثلاً اقبال کی نظم 'عشق اورموت' کا ایک مصرع مختلف متون سے موازنہ کے لیے یوں درج کریں۔

|       |          |          | -# -                                   |     |    | - / <b>*</b> |              |
|-------|----------|----------|----------------------------------------|-----|----|--------------|--------------|
| ۷     | 7        | ۵        | ۴                                      | ٣   | ۲  | 1            | نشخوں کے نام |
| بيارا | تقا      | نظاره    | ~                                      | قدر | اس | غرض          | بانگ         |
|       | ~        | نظاره    | تخا                                    |     |    |              | رزاق         |
|       | <b>z</b> | نظاره    | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ |     |    |              | عماد         |
|       | نظاره    | <b>~</b> | تخا                                    |     |    |              | انور         |

تالینِ متن کے دونوں مراحل کے بعد اعتبارِ متون کے دومراحل 'انتخاب ٔ اورتھیجے طے کئے جاتے ہیں۔

### انتخابِ متن: ـ

اس مرحله پرمتن کی دوصورتیں ہوسکتی ہیں:

- ا۔ اس کا ایک ہی نسخہ ہو۔ لاطینی میں اسے Codus Unicus اور اردو میں وحید نسخہ کہتے ہیں۔اس نسخے کی صورت میں مدوَن کا کام بہت آسان ہوجا تاہے۔
  - یں۔ ایک سے زیادہ ننخ ہوں۔اس صورت میں مدوّن مختلف متون کے مواز نہ کے بعد درست متن منتخب کرتا ہے۔

## لصحیح متن:\_

ال مرحله پردرج ذیل امورسرانجام دیےجاتے ہیں:

- ا۔ مصنف کی تحریر کی صحیح قراُت کا تعین کیاجا تاہے۔
- ۲۔ اس سے دہنی غیر حاضری میں جو تسام مہو گئے ہیں انہیں قیاس سے درست کیا جاتا ہے۔
  - س\_ اگر کاتب غلط نولیں ہے تواس کی غلطیاں درست کی جاتی ہیں۔
    - م- مشمولاتِ متن کوجامع ومانع بنایاجا تاہے۔

۵۔ اختلاف شخ تحریر کیاجا تاہے۔

۲۔ تقیدی نسخہ (Critical Recension) تیار کیاجا تاہے۔

2۔ قیاس تھیج کی جاتی ہے۔

۸۔ مقدمة خرير كياجا تاہے۔

صحیح قرأت کاتعین: \_

صیح قرات کقین کے لیے درج ذیل اصول مد نظرر کھے جاتے ہیں:

۔ دنشوں کی قر اُتوں میں جوزیادہ مشکل ہوائے ترجیح دی جاتی ہے۔

ا۔ نسخوں کا شجرہ بناتے وقت اگر آپ پائیں کہ کسی امر میں زیادہ تعداد میں نسخے دوسری زیادہ تعداد سے مختلف ہیں توبیا ختلاف قدیم ہے۔اس پر توجہ دی جاتی ہے۔اگر کم نسخوں میں کم نسخوں سے اختلاف ہے توبیہ بعد کا ہے اس کی کوئی اہمیت نہیں۔

ڈاکٹر خلیق انجم نے قرات کے انتخاب کے لیے درج ذیل اصول بیان کیے ہیں:

ا۔ اگرایک نسخ میں ایبالفظ استعال ہُواہے جومصنف کے عہد میں رائج نہیں تھایا کم رائج تھاجب کہ دوسرے نسخ میں ایبالفظ ہے جو مصنف کے عہد میں ایبالفظ ہے جو مصنف کے عہد سے زدیک تربے تو دوسری قرائت کوتر جج دی جائے گی۔

۲۔ بامعنی قرأت کو بے معنی قرأت برتر جمح دی جائے گی۔

۳۔ اگرکسی ننخ میں ایک یا ایک سے زیادہ الفاظ زائد ہیں تو زائد الفاظ والی قر أت مرجع ہوگی۔

یم۔ اگرایک قرأت بامعنی ہے کین سیاق وسباق کے مطابق نہیں جب کہ دوسری مطابق ہے تو دوسری کوتر جیح دی جائے گی۔ (۱)

∠:(Corruption) €

#### اصول:\_

مخطوطوں میں دونتم کی اغلاط ہوتی ہیں: جیئتی اور معنوی یعنی موادی ۔ اردو مخطوطات میں عموماً درج ذیل اقسام کی اغلاط دیکھنے کوملتی ہیں۔ اس قسم کی مکنہ اغلاط کے پیشِ نظر ضروری ہے کہ تدوین متن اور چیج متن کے لیے ہر مخطوطے کو بار بارد ھیان سے پڑھ کر کا تب کے املا اور روشِ کتابت سے آگہی پیدا کی جائے اور پیغلطیاں درست کی جائیں ۔ اس طرح مطبوعہ کتب میں بھی کمپوزنگ اور ٹائینگ کی اغلاط ہوسکتی ہیں۔ عمومی اغلاط درج ذیل قسم کی ہوتی ہیں:

- ا۔ اُردو، عربی، فارس وغیرہ میں بہت سے حروف کاتعین مخصوص نقطوں سے ہوتا ہے۔ کا تب صحیح انداز سے نقطے نہیں لگا تا۔ مثلًا ایک جگہ کھا تھا'اس میں شاہ حاتم کی ججو ہے' تحقیق سے پتہ چلا کہ اصل متن تھا، اس میں شاہ خانم کی ججو ہے'۔
- ۲۔ اردومیں حروف ملا کر لکھے جاتے ہیں۔ جوڑ لگاتے وقت ، دندانے اور نقطے آگے پیچیے یا کم زیادہ ہونے سے حروف ولفظ کی بناوٹ اور شناخت کے مسائل بیدا ہوجاتے ہیں۔
- س۔ حروف''پ،چ،ژ،گ' میں نقطوں اور بناوٹ کے معمولی فرق سے حروف''ب،ج،ز،ک' بن جاتے ہیں جس سے بات کیا سے کیا ہے۔ کیا ہوجاتی ہے۔
- م۔ بعض اوقات و اور ہے کے غلط استعمال سے بھی الفاظ غلط لکھے جاتے ہیں مثلاً گہر (موتی ) کوگھر (خانہ) اور گھر کو گہر ککھ دیا جاتا ہے۔
  - ۵۔ لبض مخطوطات میں ٹ،ٹھ،ڑھ کی جگہ برت،تھ (یا''تہہ'')،دھ (یا'دہ') اوررھ (یا'رہ') دیکھنے میں آتا ہے۔
- ۲۔ اعراب کے حذف ہے بھی الفاظ کے تعین میں دشواری پیش آتی ہے۔ مثلاً ادھر کو إدھر پڑھا جائے گایا اُدھر، پیتعینِ اعراب کے بغیر مشکل ہے۔

- ے۔ یائے معروف وجمہول کو حسبِ منشا کبھی' کی' اور کبھی' نے' لکھ دیاجا تا تھا جس سے میری بیٹی' یا' میرے بیٹے' کی املا میں کوئی فرق نہیں کیاجا تا تھا۔
- ۸۔ اردومیں عدد(۱) اور حرف الف(۱) دونوں ایک طرح سے لکھے جاتے ہیں جس کی وجہ سے بعض اوقات ایک کو دوسرے کی جگہ پڑھایا
   جاسکتا ہے۔ مثلاً 'گاؤں میں' ''اسکول میں' کو' گاؤں میں ''۱۲ سکول میں' پڑھا جاسکتا ہے۔
- 9۔ اردومیں بغض حروف متصل کھے جاتے ہیں اور بعض منفصل ۔اس ہے بھی بعض اوقات دشواری پیش آتی ہے۔ مثلاً ایک طالب علم میر کے مصرعے''غبار ناتواں ساکو بہ کوتھا'' میں سے لفظ' ساکو به کا مطلب نہ سمجھ پایا اور اس کی تلاش میں لگ گیا حالانکہ یہ تین الفاظ' ٹو بہ ٹو' تھے جن کا مطلب ہے گل بھی یا گلی گی ۔
- ا۔ بعض اوقات منقطع اجزا کو یا دو تین منسلسل الفاظ کو ملا کرلکھ دیتے ہیں۔ مثلاً '' آج شب کو'' کی بجائے'' ہجنہو' اور''اس لیے ہے کو ''اسلیے ہیکہ'' لکھنا۔ فارسی اضافت کا زیر، تشدید کا نشان ، الف ممدودہ کا مدکا نشان اوربعض اوقات واوعطف تک حذف کر دیاجا تا ہے جس سے قرأت میں التباس ہوتا ہے۔ ( ے )

#### دانستهاغلاط: ـ

بعض اوقات کا تب کے ہاتھوں بھی'اصلاح' کے نام پراس طرح کی' اغلاط' سرز دہوتی ہیں:

- ۔ امکان ہے کہ قدیم ننخ کی کتابت میں کا تب نفظوں کوجد پد کردے۔
- ۲۔ کا تب بعض اوقات الفاظ کی تذکیروتا نیٹ اپنے عہد کے مطابق کر دیتا ہے۔
- س\_ کاتب یا قدیم مؤلف کسی متروک لفظ کی تحریف کر کے جدید لفظ استعمال کردیتا ہے۔
  - ۳۔ فخش الفاظ کو حذف کردیتاہے۔
  - ۵۔ بعض نسخوں میں کا تب جان بوجھ کرعبار تیں حذف کر دیتا ہے۔
- ۲۔ بعض اوقات کا تب یامولف جان بوجھ کر بعض مصلحتوں کے تحت کچھاضا فہ کر دیتا ہے۔
- ے۔ بعض اوقات کوئی مؤلف شیعہ کوشنی پاسٹی کوشیعہ بنانے کے لیے پچھاضا فے کر دیتا ہے۔مثلاً سنی شاعر حافظ کے دیوان کے ایک ننخ میں ایسے کلمات کا اضافہ ہے کہ وہ شیعہ ظاہر ہوتا ہے۔
  - کاترے کے مطابق اردومیں اس طرح کی اغلاط ہوسکتی ہیں:
  - ا ۔ حرف،لفظ اور جملوں کو ادھراُ دھر کر دینا، جملوں، پیرا گرافوں اور صفحات کی ترتیب میں انتشار ۔
    - ۲۔ اعداد۲،۳،۲، ه،اوره میں ردّوبدل کاامکان۔
      - س\_ کاتب بامولف کا کوئی غلطی درست کرنا۔
    - ۴۔ کیساں الفاظ کی وجہ سے عبارت میں سے پھھ الفاظ کا حذف ہوجانا۔
      - مین السطوراضا فول کا میچی مقام کے بجائے غلط مقام پر پڑھا جانا۔

مخطوطوں اور متون میں تمسیخ اور دانستہ اغلاط کی نشاندہی کے بعد ضروری ہے کہ ہم اغلاط کی درتی کے لیے اصولوں سے آگاہی مل کریں

حاصل کریں۔ انگریزی محققین باورس، گریگ اور بیٹ بن کی آرائے جائزہ کے بعد گیان چنداملا کی تھیج کے لیے درج ذیل اصول کی پابندی لازم قرار دیتے ہیں:

املاکی درستی کےاصول:۔

ا۔ مختلف شخوں کے مشکوک الفاظ کی تشریح (تاویل) کریں لیکن جہاں لفظ بالکل بے کل ہووہاں قیاسی تھیجے۔

- ۔ باورس کی رائے ہے کہ محققین کے لیے جوایڈیشن تیار کیا جائے اس میں قدیم ، ہجے برقر ارر کھے جائیں۔عوامی مطالعے کے ایڈیشن جدید ، ہجے میں ہوں۔اگر کسی کتاب یا مضمون میں قدیم متن میں اقتباس دیا جائے تو وہ جدید ، ہجے میں دیا جائے قدیم متن میں نہیں۔ہجوں کے علاوہ باقی تمام اتفاقیوں کو ہمیشہ جدید کر دیا جائے۔
  - ۳۔ مصنف کی نظر سے گزراہُو الیڈیشن مل جائے تو مدون اس کے اتفاقیوں میں تین موقعوں پر تبدیلیاں کرسکتا ہے۔
- () ایک ایڈیشن میں ایک ہی لفظ کے بجوں میں اختلاف دکھائی دیتواس کی ذمہداری کمپوزر کی ہے۔ مدون اسے درست کرے۔
- (ب) اگر نسخ میں ایک جگہ کوئی لفظی یاصر فی روپ ایک طرح ہے اور دوسری جگہ دوسری طرح تو مدوّن جسے مصنف کا اصلی منثا سمجھے، ہر جگہ اسی طرح کر کے باضابطگی لے آئے۔
  - (ج) جوواضح غلطيال ہوں،ان کی غلطی میں کوئی ہرج نہیں۔
  - اردومیں اس موضوع برزبان دان محققین کی اکثریت کی رائے کے مطابق درج ذیل اصول قابل عمل میں:
- ا۔ جن مقامات برمخطوطے کی املا اورموجودہ تلفظ میں کوئی فرق نہیں وہاں جدید املاا ختیار کی جائے۔مثلاً اوس کواس ،فرسنک کوفرسنگ، خوشے کوخوشی اور ساتھی ککھا جائے۔
- ۲۔ جن مقامات پر فرسودہ املاکسی فرسودہ تلفظ کی تر جمانی کرتی ہے اور جسے بدلنے میں مصنف کا پیش کردہ تلفظ بدل جائے گا وہاں مخطوطے کی اصل املار کھی جائے گی۔مثلاً کبھو،جد، تد تلبھینا ،کوجد بدکر کے، جب، تب، تر پنا ہر گزنہ ککھا جائے۔
- سو۔ شعر میں وزن کی پھیل کے لیے قدیم املا کی پابندی ضروری ہوتو ایسا کرنا ہی مستحسن ہوگا۔ مثلاً درد کے اس شعر میں' کیدھ' کواپنی حالت پر قرار رکھا جائے گا۔
  - درد کچھ معلوم ہے یہ لوگ سب کس طرف سے آئے تھے کیدھر چلے
- س۔ عصرِ حاضر کے قاری کی سہولت اورضرورت کے پیش نظر ہرتح ریکومروجہ جدیداملا میں چھاپا جائے ۔مصنف کی املا بدلنے سے تلفظ میں کوئی فرق واقع ہوتا ہوتو مصنف کی املائی دی جائے۔
- ۵۔ ہجوں کے بعدا تفاقیوں میں اوقاف اور الفاظ کی تقسیم کا مسکد سامنے آتا ہے۔ اس سلسلہ میں اصول ہے کہ اوقاف جدید ہوں ، مدون کو اختیار ہے کہ وضاحت کے لیے جہاں جس شم کے نشانات اوقاف کی ضرورت ہولگائے۔ (۸)

## مشمولات ِمتن كوجامع ومانع بنانا: \_

تھی متن کا ایک اہم پہلویہ ہے کہ مشمولاتِ متن جامع و مانع ہوں۔ 'جامع' سے بیمراد ہے کہ مصنف کی کوئی تخلیق یا زیر مدوین کتاب کا کوئی جزوشامل نہ ہونے پائے جواس مصنف کی کتاب کا کوئی جزوشامل نہ ہونے پائے جواس مصنف کی تخلیق نہ ہو۔ مشمولاتِ متن کو جامع و مانع بنانے کے لیے درج ذیل اصولوں کی یابندی کرنی جا ہیے:

- ۔ مدوّن متن کو چاہیے کہ وہ مخطوطے کے ایک ایک صفحے کو توجہ سے پڑھےاوراس میں بک رنگی اورشکسل پرنظرر کھے۔
  - ۲۔ متن میں جائز و لے کہاں میں الحاق 'نہ ہولیعنی کسی دوسر ہےادیب یا مصنف کی تخلیق اس میں شامل نہ ہو۔
    - س۔ 'حذف' نہ ہولیعنی ادیب یا مصنف کی تخلیق کا کوئی حصہ متن میں شامل ہونے سے نہ رہ جائے۔
      - ۸۔ 'انتحال 'نہ ہولیتن کسی دوسرے کی تخلیق اپنے نام سے پیش کرنے کی کوشش کا میاب نہ ہو۔
  - ۵۔ 'جعل'نہ ہویعنی ایسانہ ہوکہ کسی نے کوئی متن خود تخلیق کر کے زیر تحقیق یاز پر تدوین متن میں شامل کرر کھا ہو۔
- ۲۔ مخطوطے کے اوراق آگے بیجھے نہ ہوں۔ مختلف مصنفوں کی کتابوں میں اخلاط نہ ہو۔ ان مسائل کے حل کے لیے بھی کثیر مطالعہ، مطالعہ کے دوران نفسِ مضمون کے تسلسل ، ربط ، اسلوب بیان اور طرز تحریر کی یک رنگی پر نظر رکھنا ضروری ہے۔ (۹)

## اختلا فاتِ نشخ تحرير كرنا: ـ

متن عام شخوں کی بناء پرتر تیب دیاجا تا ہے۔اس لیےان شخوں میں پائے جانے والے اختلافاتِ نشخ ہشکیل شدہ متن کے ساتھ دیے جاتے ہیں تا کہ تمام شخوں کے اندراجات ملخص ہوکر یک جاہوجا کیں ۔مقصد یہ ہے کہ قاری تنقید متن کے سی بھی ھے کے بارے میں فیصلہ کرسکے کہ مدون نے جوابیخاب کیا وہی بہترین تھایا اس کی جگہ بچھاور ہونا چا ہیے تھا۔اس سلسلہ میں درج ذیل اصولوں کی پابندی کرنی چا ہیے:

ا - نهایت غیرانهم اختلافات، بالخصوص سهوِ کتابت کوحذف کر دیا جائے ، بقیہ کو دیا جائے ۔

۲۔ اہمنسخوں اورایڈیشنوں کے بیشتر اختلافات دیے جائیں۔

۳۔ کم انہمننخوں اورایڈیشنوں کے کم اہم اختلافات کونظر انداز کیا جائے۔

۳- مخضراورا ہم اختلافات کواختلافات ننخ کے باب میں اورطویل تر کو ضمیمے میں دیاجائے۔

- ۵۔ زیادہ فرق کی صورت میں ان کے متن پیش کرنے کے لیے دوالگ الگ ایڈیشن چھاپنے جاہئیں یادوکالم بنا کر دونوں میں ایک ایک کامتن دیاجائے۔
- ۲۔ حوالے اور حواثی صفحے کے ینچے ہی دیے جائیں تا کہ عام قاری کو سہولت رہے۔ اختلا فاتِ متن میں صرف محققِ متن ہی دلچیسی رکھتا ہے اس لیے بیمتن کے بعد ہی دینے جاہئیں۔
  - ے۔ اختلافات نشخ تحریر کرنے کے لیے بامغنی علامات مقرر کریں جیسے آب، آب حیات، اخبار، دہلی اخبار، وغیرہ۔
- ۸۔ متن میں اختلافات کی نشان دہی کے لیے حواثی مع حوالہ کے نمبروں سے الگ علامتیں استعال کی جا کیں اور مقدمے میں اس کا ذکر کردینا چاہیے۔(۱۰)

## تنقيري نسخه: ـ

مرون مختلف نسخوں کی مدد سے جومتن یا نسخہ تیار کرتا ہے اسے تقیدی نسخہ (Critical Recension) کہتے ہیں۔

۔ اگر ہم مختلف شخوں کی مدد سے جومتن تیار کریں وہ لفظُ ومعناً غلط نظر آئے تو سوائے تھیجے کے چارہ نہیں اس مرحلہ پر مدون اپنے تجر بے اور بصیرت کی بنایر قیاس سے تھیج کرتا ہے۔اسے قیاسی تھیجے کہتے ہیں۔

## قياسي صحيح:\_

كاترے كےمطابق'' قياتى تقيح'' كے دوتقا ضے مدنظرر كھنے جيا ہميں :

- . داخلی معنوی اعتبار سے اس کی صحت کا قوی امکان ہو۔
- ۲۔ کتابی اعتبار سے دکھایا جاسکے کہ ہمار ہے تجویز کردہ صحیح لفظ کا نسخ میں موجود مسخ لفظ سے بدلنے کا قوی صوری امکان تھا۔
   نہ کورہ بالا دونوں تقاضوں کے لحاظ سے کا تربے نے تین صورتیں بیان کی ہیں، جودرج ذیل ہیں:
  - ا۔ اگر مندرجہ بالا دونوں تقاضے پورے ہوتے ہوں تو قیاسی تھیج درست ہے۔ مثلاً شعر ہے ۔ وہ ستاوے ہمیں، سمجھیں لیں گے وقت جب ہوئے گا کہو اپنا اس غزل کے توافی واومعروف سے لہو، جبتو وغیرہ میں کہؤمناسب نہیں ہے۔ اس کی جگہ کھو 'ہونا چاہیے۔
- ا۔ اگر کوئی تھی معنوی اعتبار سے برجتہ ہے کین اس کا کتابتی اعتبار سے مخطوطے میں کیصے لفظ میں بد کنے کا امکان کم ہے یعنی دونوں میں تخریری مشابہت کم ہے تو اس تھیج کی درسی کا امکان ہے کین اس قدر نہیں جتنا پہلی شکل الف میں تھا۔ مثلاً قاضی عبدالودود کے مطابق درج ذیل شعر میں فی تقاضے کے مطابق لفظ آتا فاق کی جگہ پر لفظ آتا م آتا ناچا ہیے ۔

یردے سے جو وہ شہرہ آفاق نکلتا ہے دیکھنے خورشید کا وہ نام نکلتا

س<sub>ات</sub> تیسری صورت بیہ ہے کھیچے کتا بتی اعتبار سے قریب الامکان ہولیکن معنوی اعتبار سے غلط۔الیں تھیچے بالکل بے کارہے۔(۱۱)

#### ىقىرمە:\_

'مقدمہ' کتاب کے شروع میں دیاجاتا ہے کیکن میر حقیقت ہے کہ وہ پوری کتاب کی' تسوید' کے بعد لکھا جاتا ہے۔ تدوینِ متن کے کاموں میں سب سے پہلے متن اوراس کے ساتھ ہی ساتھ اختلافاتِ ننخ تیار کیے جاتے ہیں۔ بعد میں فرہنگ اور حواثی اوران کے بعد مقدمے کی جاری آتی ہے۔مقدمے کا بعد کتابیات اوراشار بے دیے جاتے ہیں کیونکہ بید ونوں مقدمے کا بھی احصا کرتے ہیں۔

مقدمهٔ میں درج ذیل اموراور باتوں کا ذکر ہونا چاہیے اوران اصولوں کا خیال رکھنا چاہیے:

۔ مصنف متن کی مختصر کیکن متند سوانح حیات ،اس کی جملہ تصانیف کی فہرست۔

۲۔ موضوعِ متن کا تعارف۔اگروہ نثری یا منظوم داستان ہے تواس کامآ خذ دینا چاہیے۔

سا متن ر مختصر تقید جوبعض متون میں ضروری ہے کیکن بیشتر میں غیر ضروری ۔

۵۔ جن قلمی نسخوں سے متن تیار کیا گیا ہےان سب کا مختصر تعارف مطبوعات کا تعارف ان سے بھی مختصر تر ہوسکتا ہے۔

۲۔ تدوین میں اپنایا گیا طریقہ جس میں بالخصوص بہ بتایا جائے کہ مختلف شخوں کوئس طرح سموکر تنقیدی متن تیار کیا گیا۔

اگرمتن قدیم ہے تو دو صفحات کا فوٹو۔ یہ پہلے اور آخری صفح کا ہوتو بہتر ہے۔

٨ - ترجيح كاعكس بطورخاص مفيد موتا ہے۔ اگر متن ميں کہيں ترميم ، نتيخ يا اصلاح كاممل موا موتواس صفح كاعكس دينا چاہيے۔ (١٢)

تحقیق مخصوص حالات میں اور مخصوص شواہد اور روایات کی رونین میں اس صداقت کی تلاش ہے جو محقق کی دسترس میں ہویااس کی دسترس میں ہویااس کی دسترس میں ہو گئی ہوگے۔اس کے وسائل دسترس میں ہو ہتی ہو۔اس صورت میں تحقیق مطلق صداقت کی دریافت کا دعویٰ نہیں کر سکتی ۔اس کی تلاش بھی اضافی ہوگی ۔اس کے وسائل بھی اور اس کے نتائج بھی تحقیق اپنے زمان و مکان کی حدود میں رہ کر صداقت کی تلاش کر سکتی ہے ۔مطلق صداقت اس کے دائر ہے اور دسترس سے باہر ہے۔(۱۳)

اس حقیقت کے باوجود کہ مطلق صدافت تحقیق کے دائر ہے اور دسترس سے باہر ہے۔ تحقیق کی اہمیت کو جھٹلایانہیں جاسکتا۔ وہ کممل تحقیق ہے تو آفرین، جزوی تحقیق ہے تو پھر بھی غیرا ہم نہیں۔ (۱۴)

ڈ اُکٹرعبادت بریلوی لکھتے ہیں کہ تحقیق اور تنقید دو مختلف اورا لگ الگ چیزیں ہیں لیکن ان دونوں کا آپس میں چولی دامن کا ساتھ بھی ہے۔ تنقید کے بغیر تحقیق میں استواری پیدانہیں ہوتی اور وہ کچھا کھڑی اکھڑی سی نظر آتی ہے۔ تنقید نہ ہوتو تحقیق بے بنیاد ہونے کا احساس ہوتا ہے اور یوں معلوم ہوتا ہے جیسے کہ خلاء میں معلق ہے۔ تنقیدی شعور ہوتو تحقیق کرنے والا ادھر ادھر بھٹکیا نہیں، بلکہ اپنے لیے تھے میدان تلاش کرتا ہے۔ (۱۵)

تدوین متن کے لیے ضروری ہے کہ مدوّن نہ صرف یہ کہ تدوین متن کے تمام مراحل اوران کے اصول وضوابط سے آگاہ ہو بلکہ اس کام کے لیے مخصوص تحقیقی و تقیدی شعور رکھتا ہواور ضروری اوصاف (ہمت وحوصلہ، جوش وجنون، گہری بصیرت وفراست، دیانت وخلوص) سے متصف ہو۔اسے ضروری وسائل دستیاب ہوں اور اہل افراد کی اعانت بھی حاصل ہو۔ تدوینِ متن کے انہی تقاضوں کے پیش نظر رشید حسن خان کہتے ہیں:

'دوخقیق کا راستہ مشکلوں سے جرا ہوا ہے۔اس میں دوچار سے کہیں زیادہ تخت مقام آتے ہیں۔اد بی تحقیق کے اصول بجائے خود صبر آزما ہیں،کین اب ان مشکلوں میں کچھا کیسے اضافے بھی ہور ہے ہیں جن کا زیادہ تعلق کا م کرنے کے طریقوں سے اور بعض دوسرے اُمور سے ہے۔۔۔۔۔۔'(۱۲)

> ڈاکٹرایم سلطانہ بخش اس ضمن میں کہتی ہیں: ۔

'' حقیق ( تدوینِ متن تحقیقِ متن وغیرہ ) کافن بہت دشوارگز اراور محنت طلب ہے۔اس راہ پر چلنے کے لیےصرف شوق ہی نہیں جنون در کار ہے کیکن حقیقت تک رسائی چاہنے والے دیوانے کو فرزانگی کی بھی ضرورت ہے تا کہ وہ سمندر کی تہہ سے صرف گوہرِ مقصود تلاش کر سکے .....'(ےا)

اس راه کی کچھ مشکلات کا ذکر کرتے ہوئے ڈاکٹرا میم سلطانہ بخش کہتی ہیں:

ا۔ تدوینِ متن کے مراحل اور اصولوں سے لاعلمی یاعلم ہونے کے باوجودان کی کماحقۂ یابندی نہ کرنا۔

۲۔ معمولی سے معمولی معلومات کے حصول کے لیے در بدر بھٹکنا پڑتا ہے جس کے لیے بہت ہمت ،حوصلہ اور صبر در کار ہے۔

س۔ اربابِ علم یا کتب خانوں سے استفادہ کرنے کے لیے سفرناگزیر ہے،اس کے لیے وقت اور پیشہ در کارہے۔

ا ہے۔ بنیادی کتب کی کیٹلاگ دستیاب نہیں ہے جو تحقیقی کام میں ریڑھ کی ہڈی کی حیثیت رکھتی ہے۔

۵۔ مرکزی اور اعلیٰ یابیکی لائبر ریاں کم ہیں، نیز موا وفراہم کرنے کی آسانیاں ہرکتب خانے میں حاصل نہیں۔

۲۔ حوالہ جات کی کتب نہ ہونے کے برابر ہیں۔

2- غیرملی لائبرریوں کے ذخیر و مخطوطات کی فہرست میسرنہیں آتی۔

۸۔ قدیم اور نایا بسنحوں کے ذخیر پذاتی کتب خانوں ، درس گاہوں اور امام بارگاہوں میں بکھرے پڑے ہیں جن کی فہرست دستیاب نہیں ہوتی۔

9۔ وسائل کی کمی اور بے شارمسائل کی موجودگی میں کوئی حوصلہ افزاءافادی یااخلاقی محرک بھی نہیں، جس سے اعلیٰ معیاری کام انجام دیا جاسکے۔(۱۸)

حاصل کلام پیکہ تدوین متن نہایت صبر آزما کام ہے اس کے نقاضے پورے کرنا جوئے شیرلانے کے مترادف ہے۔

### حوالے/حواشی

۱۰ عطش درانی، ڈاکٹر، اصول تحقیق (زبان وادبیات) (اسلام آباد: علامها قبال اوپن یونیورشی، باراول،۲۰۰۷ء) ص۲۳۳

۲۰ الضاً ، ۲۳۳

۳۰ ایضاً ش۲۲۷

۱۹۰۸ گیان چند، دُّ اکثر ، تحقیق کافن (اسلام آباد: مقتدره قومی زبان، بارسوم، ۲۰۰۷ء) ۱۳۰۸ تخقیق کافن (اسلام آباد: مقتدره قومی زبان بارسوم، ۲۰۱۷ء) ۱۲۵۰ ک۵۷ تنویرا حمرعلوی، دُّ اکثر، اصولِ تحقیق و ترجیب متن (لاجور: سنگت پبلشرز، باراول، ۲۰۱۰ع) ۲۵۸ ک۵۷ کا

۵۰۔ گیان چند جھیق کافن، ص۱۳۰۸ تا ۲۰۰۸

عطش درانی، ڈاکٹر،اصول تحقیق II (اسلام آباد:علامه اقبال اوین بو نیورسٹی،باراول،۲۰۰۹ء)ص۱۸۲ تا۱۸۳

٠١- گيان چنر بخقيق كافن ، ١٠٠

٤٠١ الضاً من ٢٠١٨ تا١٢

عطش درانی،اصول تحقیق ∏،ص۱۸۴ تا۱۸۸

۰۸ ـ گیان چند شخقیق کافن ، ۱۳۳۳ تا ۲۳۸

٥٠ - ايضاً بص ١٩٨٠ تا ٢٨٨

١٠ ايضاً ١٠ ايضاً ١٠

اا۔ ایضاً اس ۲۲ تا ۲۹

١١\_ ايضاً ص ٢٣ ٣ تا ٢٩

۱۳- محرحسن، پروفیسر،اد بی تحقیق کے بعض مسائل ،مشموله:اردو میں اصولِ تحقیق (جلد دوم)،مرتبه: ڈاکٹر ایم سلطانه بخش (اسلام آباد: ورڈویژن پبلشرز،بارچہارم،ا۰۲۰ء)صا۱۰

۱۳۷ غلام مصطفاخان، ڈاکٹر شخقیق کے بنیادی لوازم، مشمولہ بخقیق اور اصول وضع اصطلاحات پر منتخب مقالات ، مرتبہ: اعجاز راہی (اسلام آباد: مقتدرہ قومی زبان ، باراول ، جون ۱۹۸۷ء) ص ۱۳۱۱

۵۱۔ عبادت بریلوی، ڈاکٹر، تنقیداوراصول تنقید (لا ہور:ادارہ ادب وتنقید، بن ۱۹۸۴۰ء) ص۳۵

۱۷ - رشیدحسن خان،اد کی تحقیق مسائل اورتجزیه (لا هور: فیصل ناشران کتب،بن،نومبر۲۰۰۳ء) ص۴۳

ے ا۔ ایم سلطانہ بخش، ڈاکٹر، اردومیں اصول تحقیق جلداول (اسلام آباد: ورڈ ویژن پبلشرز، بارچہارم، ۲۰۰۱ء) ص۹

۱۸ ایم سلطانه بخش،ار دومین اصول تحقیق جلداول، ۳۳

91<sub>-</sub> خالدندیم، پروفیسر، اصولِ تحقیق و تدوین (لا مور،عبدالله برادرز،بن،سن) ص ۲۶ تا ۲۸

### روزگارِ فقیر (جلداول)

روزگارِ فقیر (جلداول)  $\frac{38 \times 36}{16}$  سائز میں پرنٹ کی ہوئی دوصد چھپن (256) صفحات پر مشمل کتاب ہے۔ یہ شاعرِ مشرق سے فقیر سیّدوحید الدین کی چند ملاقاتوں کی یا دداشتوں پر مشمل ہے۔ زیر نظر ایڈیشن دوحصوں پر مشمل ہے: نقش اول اور نقشِ ثانی۔ نقشِ اول، افتتا حیہ، تعارف، تبصرہ اور شرفِ حضور پر مشمل ہے۔ 'افتتا حیہ' میں فقیر سیّدوحید الدین لکھتے ہیں کہ جھے بجپین سے لے کر

گفتن اول، افتتا حیہ، تعارف، تبھرہ اور شرفِ حضور پر مسمل ہے۔ افتتا حیہ میں فقیر سیّد وحیدالدین لکھتے ہیں کہ جھے چین سے لے کر مرحوم کی وفات تک شاعرِ مشرق علامہ اقبال مرحوم سے مختلف مواقع پر ملا قات کا شرف نصیب ہُوا۔ ۱۹۵۰ء کوروز گارِ فقیر کے نقشِ اول میں ان متفرق ملا قات کا شرف نصیب ہُوا۔ ۱۹۵۰ء کور مرسری سمجھ کرنظر انداز کر دیا تھا۔ ان متفرق ملا قاتوں کا ذکر کیا تھا۔ اس وقت شاعرِ مشرق کی زندگی کے اہم گوشوں سے متعلق بعض واقعات کو سرسری سمجھ کرنظر انداز کر دیا تھا۔ اب ان مشاہدات اور واقعات کو انقشِ ثانی میں اضاف کہ کیا ہے اور ساتھ ہی اپنے متعدد احباب ، عزیز وں اور بزرگوں کے سینوں میں سالہا سال سے محفوظ علامہ اقبال کی شخصیت ، فکرونن کے بارے میں تاثر ات اور واقعات وملفوظات سے ان اور اق کی زینت بڑھائی ہے۔ میں نے اس کتاب کانام علامہ اقبال کی شخصیت ، فکرونن کے بارے میں تاثر ات اور واقعات وملفوظات سے ان اور اقبال کی زینت بڑھائی ہے۔

سرآمد روزگارِ ایں فقیرے دگر داناے راز آید که ناید؟ افتتاحیہ صفحی نمبر ۹ تاصفحی نمبراا پر شتمل ہے اوراس کے آخر پراسے رقم کرنے کی تاریخ ۲۷ جولائی ۱۹۲۳ء درج ہے۔ صفحی نمبر ۱۲ تاصفحی نمبر کا پر فیض احمد فیض کا ۲۰ جولائی ۱۹۵۰ء کا تحریر کر دہ تعارف ہے جو کہ نقشِ اول میں شائع کیا گیا تھا۔اس کے صفحہ نمبر ۱۵ رفیض احمد فیض کلصتے ہیں:

. ''دوزگا ِ فقیر'' حیاتِ اقبال کا جامع تذکرہ نہیں ہے، نہ اس میں شاعرِ مشرق کی شخصیت یا اس شخصیت کے کسی پہلو کا تفصیلی تجزید کیا گیا ہے۔ اس کی نوعیت ایک سیاح کی ڈائری کی ہی ہے۔ جو کبھی دکش وادی میں سے گزرا ہواور کئی برس بعد فرضت کے اوقات میں اس حسین سفر کی بسری ہوئی یا دوں کی شیرازہ بندی کرنا جاہے۔۔۔۔۔'(1)

''.....ان نگارشات کانتىكسل اس کی اپنی یا د کانتىكسل ہے۔ یاد ہی کی وُھوپ چھاؤں میں مصنف کے ممدوح کے نقوش مجھی روثن ، مجھی دھند لے دکھائی دیے ہیں۔''(۲)

''اس(سیاح) کی تصنیف کامُسن اورسودمندی محض اس کے اپنے تاثرات کے خلوص اور صحت پر منحصر ہے اور 'روز گارِ فقیر' میں بینو بیاں بدرجہ اتم موجود ہیں ۔'' (۳)

فيض احمد فيفل كي تحريب ديے گئے مندرجہ بالاا قتباسات سے واضح ہوتاہے كه

- ۔ 'روز گارفقیر' میں علامہ اقبال کے بارے میں چندیا دداشتوں کا مجموعہ ہے۔ان یا دداشتوں کے حوالے سے علامہ اقبال کی شخصیت یا شخصیت کے کسی پہلو کے بارے میں کہیں واضح اور کہیں غیرواضح تصور ملتا ہے۔
- ۲۔ اس کتاب میں لکھے گئے واقعات ، ملفوظات اور تاثرات درست ہیں۔فقیر سید وحید الدین نے نہایت خلوص اور در تنگی سے بیہ یاد داشتیں تحریر کی ہیں۔

فيض احمد فيض الصمن ميں مزيد لکھتے ہيں:

''……جب تذکرہ اورسیرت کے ماہرین معلومات ریزہ ریزہ جمع کر کے حیاتِ اقبال کالفظی قالب تیار کرنے بیٹھیں گے تواس تصنیف کو بہت مفید پائیس گے۔اس تصنیف میں اقبال کی زندگی کے گھر بلوروزمرہ مناظر،ان کی ٹجی محبتیں اور بجشیں،راحتیں اور کلفتیں،ان کے دل کا گداز اور دماغ کی شکفتگی اقبال کے آنسواوراقبال کے قیقتے بھی شامل ہیں۔ بھرے بھرے اور غیرکمل ہی لیکن ان کی پیمیل اور ترتیب پچھ ابیامشکل کامنہیں۔''(ہم)

فیض احرفیض کی روز گارِفقیز کے بارے میں دی گئی رائے عین درست ثابت ہُو ئی۔اس کتاب کے بعد مرتب ہونے والے حیاتِ

۔ اقبال کے متند تذکروں میں اس کتاب سے بہت مدد لی گئی۔ یہ کتاب حیاتِ اقبال کالفظی قالب تیار کرنے میں بہت مفید ثابت ہُو گی۔اس ضمن میں مثالیں پیشِ خدمت ہیں:

(1)

'علامہ اقبال شخصیت اورفکروفن'،حیاتِ اقبال اورفکروفنِ اقبال پر کھی گئی تازہ ترین کتب میں سے ہے۔ یہ نہایت متنداور جامع کتاب ہےاورڈ اکٹر رفیع الدین ہاشمی کے زورِقلم سے تخلیق پانے والا شہ پارہ ہے۔ یہ کتاب چوہیں (۲۴) ابواب پرمشمنل ہے۔اس میں بہت سے مقامات برروز گارِفقیر جلداول وجلد دوم سے اقتباسات مع حوالہ جات دیے گئے ہیں۔مثلًا

ا بابنمبرا كے صفح نمبر ۲۸ پر حوالہ جات نمبر ۲۱ اور ۲۷

٢- بابنمبر اصفح نمبر ١٩، حواله نمبر١٥

س\_ بابنمبر ۱۸صفحه ۲۰، حواله نمبر ۲۷، وغیره وغیره (۵)

**(r)** 

'زندہ رُود' میں بھی کئی مقامات پرروز گارِ فقیر سے اخذ وقبول کے نقوش نظر آتے ہیں۔ مثلاً

ا بابنمبرا صفح نمبر ۳۶ مواله نمبر ۸: روز گارِ فقیر جلد دوم صفحات ۱۱۴٬۱۱۳

٢- بابنمبرا صفحه نمبر ٢٥- دواله نمبر ٢٠: فقير سيدو حيد الدين ، صفحات ١١٦،١١٥

س\_ بالنمبرس مفي نمبراك، حواله نمبر ٢: "روز گارِ فقير، نقش ثاني صفح ٢٣١٦

٧- باب نمبر٣ صفحه نمبر٧٢ - واله نمبر٧٠: 'روز گارِ فقير' ، نقشِ ثاني ، صفحه ٢٣١ - وغيره وغيره (١)

ا قبال کا ڈبنی وَکسری ارتقاء (سرگذشتِ اقبال)، تالیف: پروفیسر ڈاکٹر غلام حسین ذوالفقار کے صفحات نمبراااور ۱۲۸ پرفقیرسیدو حیدالدین کا ذکر ہے اوران کی کتاب 'روز گارِفقیز' سے کا فی طویل اقتباس شامل تالیف کیا گیا ہے۔

حوالے/حواشی وتعلیقات کی صورتِ حال: ۔

روز گارِ فقير (جلداول) حواله جات، حواشي اور تعليقات كا كوئي خاص امهمّا م نظرنهيس آتا ـ

جلداول كصرف درج ذيل چوده (١٣) صفحات بر مخضر سے حواثی ديے گئے ہيں:

rrmarinal/+212021ma21m211+21+021+m2972912/m2/272m0

بیتمام حواشی زیادہ سے زیادہ چودہ سطروں پرمشتمل ہیں۔ کتاب میں متعدد مقامات پرمختلف شخصیات ، واقعات اور علامہ اقبال کے متفرق اشعار کا ذکر ہے مگر کہیں بھی ان کا ضروری تعارف اور حوالہ جات نہیں دیے گئے ۔مشکل الفاظ ،محاورات اور اصطلاحات کامفہوم بھی نہیں دیا گیا۔

جلداول كى طرح جلد دوم مين بھى حوالے، حواثى وتعليقات كاكوئى خاص اہتمام نظر نہيں آتا۔

نامكمل فهرست اوراشاریه: \_

جلداول کے شروع میں اشاریۂ کے عنوان کے تحت نامکمل ہی فہرست دی گئی ہے جس کی مدد سے کتاب سے کسی خاص متن کی تلاش کافی مشکل کام ہے۔

جلداول میں نقش ثانی ' کے عنوان کے تحت دیا گیاا شار بیلا حظه فرما ئیں:

| ، ثانی: _ | نقشر |
|-----------|------|
| •         | -/   |

| 197520     | واقعات،مشابدات اورملفوظات                  | ☆                                    |
|------------|--------------------------------------------|--------------------------------------|
| 191        | خاندانی حالات                              |                                      |
| <b>TII</b> | تصانف کی مقبولیت                           |                                      |
| riy        | سیرت ا قبال کی چند جھلکیاں                 | $\stackrel{\wedge}{\Longrightarrow}$ |
| 779        | تاریخ پیدائش۔۔۔۔ایک بڑی غلط فنجی کا از الہ |                                      |
| rr2        | غلطی ہائے مضامین مت یو چیر۔۔۔صحت واقعات    | $\stackrel{\wedge}{\Longrightarrow}$ |
| ***        | حیات ا قبال کی اہم یا دواشتیں              | $\stackrel{\wedge}{\Longrightarrow}$ |
| <b>T</b>   | با نگ ِ رحیل ۔ ۔ ۔ حالاتِ وفات             |                                      |
| rar        | مزار کی تغییر                              |                                      |
| (4)        |                                            |                                      |

مندرجہ بالا فہرست میں 'واقعات، مشاہدات اور ملفوظات'،'سیرت اقبال کی چند جھلکیاں'، 'غلطی ھائے مضامین مت پوچھ۔۔صحت واقعات' اور 'حیات اقبال کی اہم یا دداشتیں' قریباً ملتے جلتے عنوانات ہیں۔ان کی مدد سے متن کی صحیح تفہیم اور اصل متن تک رسائی مشکل کام ہے۔ فہرست کا عنوان' اشاریہ' کے بجائے فہرست ہی ہونا چاہیے تھا۔ مختلف شخصیات، اماکن اور مضامین کا اشاریہ عموماً کتاب کے آخر پر دیا جاتا ہے۔ کتاب کے شروع میں 'فہرست' دی جاتی ہے۔

، روز گار فقیر (جلداً ول) کی فهرست بهت مختصر، غیر واضح اور غیر تسلی بخش ہے۔ یہ قدر مے مفصل اور تسلی بخش ہونی چا ہیے۔ مثلاً صفحات نمبر ۵ کتا ۱۹۳۳ میں دیے گئے واقعات، مشاہدات اور ملفوظات کی فہرست اسی طرح سے دی جاسکتی تھی:

| ∠۵         | علامها قبال كااندا زِ گفتگو                                         |
|------------|---------------------------------------------------------------------|
| ۷۵         | شعرگونی کا جیران کن انداز                                           |
| ۷٦         | ڈاکٹر محمد دین تا ثیر کے کلام کی اصلاح کے دوران فی البدیہہ شعر گوئی |
| <b>∠</b> ∧ | ڪسي قوم کي عظمت کا معيار                                            |
| ∠9         | علامها قبال کے ُسنِ اخلاق کی ایک مثال                               |
|            | ''وعلى هذالقباس''                                                   |

#### اختلاف متن: \_

روزگارِ فقیر، علامہ اقبال کی شخصیت اوراس کے مختلف پہلوؤں ہے آگاہ ہونے کیلئے ایک مفید کتاب ہے تاہم ،اس میں دیے گئے کچھ حوالہ جات درست نہیں۔ تعلیقات ،فہرست اوراشار یہ بھی اصلاح طلب ہیں۔اس میں دیے گئے متن کا دیگر متندم آخذ میں دیے گئے متون سے موازنہ کرنے سے ،اختلافِ متن بھی سامنے آیا ہے۔اس لیے یہ نہ تو متند ہے اور نہ ہی جامع۔اسے متند و جامع بنانے کیلئے تدوین وضیحِ متن کے بعداس کا تحقیقی وتوضیحی اور نقیدی ایڈیشن شائع کرنے کی ضرورت ہے۔

اختلًا ف متن کے ثمن میں چندا یک مثالیں ملاحظہ فر مائیں۔

(1)

روز گارِ فقیر کے صفحہ نمبر ۲۰ تاصفحہ نمبر ۲۲ پر علامہ اقبال کی شعر گوئی کی وجدانی کیفیت کا ذکر ہے۔علامہ اقبالؒ نے تفصیل سے ذکر کیا ہے کہ جب ان پر شعر گوئی کی وجدانی کیفیت طاری ہوتی ہے تو ان پر شعر مکمل شکل میں اتر تے ہیں۔ جب بیہ کیفیت ختم ہوتی ہے تو ایک قسم کی تکان ،عصبی اضمحلال اور پژمردگی محسوس کرتا ہوں۔اس دوران انہوں نے اُس وجدانی کیفیت کے طویل امتناعی دورکا ذکر کرتے ہُوئے کہا: ''ایک مرتبہ چھسات سال تک مجھ پر کیفیت طاری نہ ہُوئی تو میں ہے سمجھا کہ خدا تعالی نے مجھ سے بینمت چھین لی ہے۔ چنانچہ اس زمانے میں ، میں نے نثر لکھنے کی طرف توجہ کی۔ بیک ایک روز پھر بھی کیفیت طاری ہوگئی۔ان کھوں میں میری طبیعت ایک بجیب لذت محسوس کررہی تھی۔ بس ایسامحسوس ہوتا تھا کہ اشعار کا ایک بحرِ موّاج ہے کہ اُمدًا چلاآ تا ہے۔ یہ کیفیت سرورونشا طاتنی دریتک قائم رہی کہ اس نے چھسات سال کے جمود وقعطل کی تلافی کردی۔'(۸)

بروفیسر ڈاکٹر غلام حسین ذوالفقار نے روزگارِ فقیر سے مذکورہ بالاقریباً تین صفحات کا مواد اپنی کتاب اقبال کا ڈبنی وفکری ارتقاء (سرگذشت اقبال) کے صفحات نمبر ۱۲۸ تا ۱۳۰ پر دیا ہے۔انہوں نے بیواقعہ فقیر سیدو حیدالدین کے حوالے سے ہی دیا ہے مگر مکمل حوالہ نہیں دیا۔علامہ اقبال کی وجدانی کیفیت کے قریباً چیسات سالہ دور کا ذکر کرنے کے بعدوہ بیان کرتے ہیں:

'' تقریباً اس قتم کی بات اقبال کی محفلِ خاص کے ایک رکن ڈاکٹر محمد دین تاثیر نے اپنے بیان میں کہی ہے، مگراس فرق کے ساتھ کہ شعری القاوالہام میں تاخیریاو قفے کاعرصہ چھسات سال کی بجائے ایک سال سے کچھاویر ہے وہ لکھتے ہیں:

''شعری القاوالهام (Inspiration) کے بارے میں اقبال کا نظرید بھی خاص قسم کا ہے۔ میں نے ایک باراُن سے پوچھا کہ'' کیا محسوں کرتے ہیں جب ان پر شعر کا القاء وتا ہے؟''انہوں نے فرمایا کہ'' گی دفعہ جب شعری تج بے اور تخلیق کے دوران وہ یہ کوشش کرتے ہیں کہ محاسبہ نفس کوا پنی گرفت میں لا کیں اور جونمی وہ اپنی حالت کا تجزیہ کرنا شروع کرتے ہیں تو القاوالهام کا سلسلہ بند ہوجاتا ہے۔''انہوں نے اپنی زندگی کے ایک دور کے بارے میں بتایا:''ایک سال سے زائدع صے تک شعر کا نزول نہ ہُوا۔''یوں تو وہ بڑی سہولت اور آرام سے شعر کمپوز کر سکتے سے مگریہ شاعری القائی والہا می الفاظ میں نہیں ہوتی تھی۔ اُس وقت انہوں نے فیصلہ کیا کہ وہ عطیہ جو آئیں عطا ہوا تھا، واپس لے لیا گیا ہے۔ تب انہوں نے علم الاقتصاد پر کتا ہیں کصیں ۔ یہ وہ زمانہ تھا جب انہوں نے علم الاقتصاد پر کتا بی کصی اور پھر ایک تاروں بھری رات میں اچا تک، جب وہ بستر پر لیٹے لیٹے ستاروں پر نگاہ ڈال رہے سے شعری القاوالہام کا نزول ہونے لگا۔ یہ کیفیت ایک تیز دھار آ بشار کی صورت میں آئی، اور اس وقت کے بعد پھر یہ عطیہ ربانی بھی واپس نہیں لیا گیا، اور پھر میٹمل بلاطلب اور بلا پیش یعنی وقوں کے ساتھ مسلسل جاری رہا۔''و

مندرجہ بالا دونوں اقتباسات میں علامہ اقبال پرطاری ہونیوالی وجدانی کیفیت کے امتناعی دور میں واضح فرق بیان ہُواہے۔فقیرسید وحیدالدین کے مطابق امتناعی دور چوسات سال پرمحیط تھا جبکہ محمد دین تاثیر کے مطابق بیامتناعی دورایک سال سے کچھ زائد عرصے کا تھا۔ اختلا فِمتن میں واضح اختلاف تحقیق کا مقتضی ہے۔

(r)

روزگارِ فقیر کے صفحہ نمبر ۱۵ تا صفحہ نمبر ۱۹۳ پر پروفیسر پوسف سلیم چشتی کے مختصر سے تعارف کے بعدان کے حوالے سے ملفوظاتِ اقبال دیے گئے ہیں۔اس بات کاذکر نہیں کیا گیا کہ فقیر سیدو حیدالدین کو پروفیسر پوسف سلیم چشتی نے پیدانفوظات کہیں کردیے یا فقیر صاحب نے بیدانفوظات کہیں سے مطبوع شکل میں حاصل کئے۔

قریباً یہی ملفوظات کم وہیش اختلا فات کے ساتھ مقالات یوسف سلیم چشتی ، مرتبہ ، اختر النساء کے صفحہ نمبر کا تاصفحہ نمبر کا اس کے حواشی دیے گئے ہیں۔ یہ ملفوظات'' اقبال ریویو'' میں جولائی ۱۹۲۴ء کے شارہ میں شائع ہُوئے تھے۔ان میں علامہ اقبال کی اکیس (۲۱) مجالس کا ذکر ہے۔قریباً ہم مجلس کی تاریخ ، مقام اور موقع محل بیان کیا گیا ہے۔

پروفیسر پوسف سلیم چشتی نے حرف آخر کے عنوان کے تحت ان ملفوطات کے آخر پر لکھا ہے:

''ان ملفوظات میں بعض مقامات میں عبارت غیر مربوط ہوگئی ہے۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ میں نے قصداً وہ باتیں حذف کر دی ہیں جن کا تعلق مسلمانوں کے ختلف فرقوں یا ہماعتوں سے ہے'' (۱۰)

پروفیسر یوسف سلیم چشتی نے علمی دیانت کا مظاہرہ کرتے ہُو ہے اس بات کا ذکر کیا ہے کہ ملفوظات میں سے پچھے عبارتیں حذف کر دی گئیں ہیں۔ پروفیسر یوسف سلیم چشتی کی ذمہ دارانہ اورمختاط روش سے واضح ہوتا ہے کہ ان کے بیان کر دہ ملفوظات زیادہ قابلِ اعتاد ہیں۔ روزگارِ فقیر (جلداول) کے افتتا حیہ سے واضح ہوتا ہے کہ زیرِ نظرایڈیشن ۲۷ جولائی ۱۹۲۳ء کے بعد ثنائع ہُوا۔ گویا یہ اقبال ریویؤ میں ملفوظاتِ اقبال کی اشاعت سے قریباً سال پہلے ثائع ہُوئی۔ ملفوظاتِ اقبال پر وفیسر یوسف سلیم چشتی کے ازخود مرتب کردہ اور نظر ثانی شدہ بین اس لیے ان کامتن ، روزگارِ فقیر میں دیے گئے ملفوظات اقبال از پر وفیسر یوسف سلیم چشتی کے متن سے زیادہ قابلِ اعتماد ہے۔ دونوں متن کے مقان نہ سے کچھا ختلافِ متن نظر آتا ہے جس سے روزگارِ فقیر کے متن کی تحقیقی و تنقیدی تدوین نوکی ضرورت محسوں ہوتی ہے۔ چندا کی مثالیں پیش خدمت ہیں۔

'روزگارِ فقیر'میں پروفیسر یوسف سلیم چشتی کی علامہ اقبال کے حضور پہلی ملاقات اور گفت وشنید کا یوں ذکر ہے:

''……میں نے اپنے دوست ملک عبدالمجید پرشین ٹیچررنگ محل مثن ہائی اسکول لا ہور سے کہا کہ ججھے علامہ اقبال کے یہاں لے چلو۔ ملک صاحب کی علاّ مہ سے خاصی نیاز مندی تھی، کہنے لگے علاّ مہ کا دروازہ ہر شخص کے لیے ہروت کھلا ہوا ہے۔ وقت مقرر کرنے کی بھی ضرورت نہیں۔ جب جی چاہے میر سے ساتھ چلے چلو! شاید مارج یا اپریل کا مہینہ تھا، ہم دونوں عصر کے وقت علامہ کے یہاں پہنچ۔ وہ اس وقت میکلوڈروڈ والی کو ٹھی میں رہتے تھے ……علاّ مہ ایک چار پائی پرگاؤ تکیہ کے سہار نے نیم دراز تھے اور حقہ پی رہے تھے، میں نے '' چلم'' کے لیے دریافظ کہلی بارانہیں کی زبان سے سنا۔ علی سلیک کے بعد کچھے تفتگو ہُوئی۔ اس کے بعد میں نے اپنی ملاقات کا مرعا ظاہر کیا، یعنی علامہ اقبال سے دریافت کیا کہ عکماء کے دلاکل تو کا نٹ نے باطل تھہرا دیے، اب ہم ذات واجب کا اثبات کریں تو کیے کریں؟علاّ مہنے میرے اس سوال کا جوجواب دیا، بھی تو ہے ہاس نے میری زندگی میں ایک بہت بڑا ذبخی انقلاب برپا کر دیا۔ انہوں نے فرمایاء تھی دلاکل کی مدرسے واجب الوجود کا اثبات نہیں ہوسکتا۔ اس کے اشاف مشاہدہ یا فہ بہت بڑا ذبخی انقلاب برپا کر دیا۔ انہوں نے فرمایاء تھی دلاکل کی جہت سے فیرا سوال کا جوجواب دیا تھی وحدان کتے ہیں۔ (۱۱)

ملفوظات اقبال منقوله مقالات یوسف سلیم چشتی میں علامه اقبال سے پہلی ملاقات کے دوران ہونے والی گفتگو کا قدرے زیادہ مدل، واضح اور قدر نے تفصیلی انداز سے ذکر ہے۔اس ضمن میں پروفیسریوسف سلیم چشتی کھتے ہیں:

''علامدا قبال مرحوم ہے میری ملاقاتوں کاسلسلہ ۱۹۲۵ء ہے ۱۹۳۸ء تک جاری رہا۔ان سے ملاقات کی تقریب اس طرح پیدا ہُوئی کہ اس زمانے میں مجھے فلسفہ الہیات او علم کلام کے مسائل ہے بڑی دلچپی تھی۔ان متنوں علوم میں بستی باری کا مسئلہ بنیادی اور سر فہرست ہے۔
لیکن کانٹ نے بی 'تقیید علی مالئے العلی 'میں اثبات واجب الوجود پر جس قدر ادار عکماء اور شکلمین نے قائم کی ہیں ،سب کا ابطال کردیا ہے۔
اس لیے حضرت علامہ سے ملئے گیا اور ان سے عرض کی کیا آپ کے ذہن میں اثبات واجب پر کوئی الی دلیل ہے جونا قابل ردہو؟ انہوں
نے کہا عقل انسانی اس معالمے میں عاجز ہے۔خدا کی بستی کالیقین دلائل عقلیہ سے پیدائیس ہوسکتا۔اس کے لیے مشاہدہ باطنی درکار ہے۔
عقل بیتو بتا سکتی ہے کہ اس کا نئات کا کوئی خالق یا مانع ہونا چا ہے۔لیکن اس کا اثبات نہیں کر سکتی کہ یہ بات اس کے دیط اقتدار سے باہر ہے اس کے لیے مکار بنی بازو۔ (۱۲)

'روزگارِفقیر'میں ہے: 'دمستقل سر ماییہ

دوسال مرے کالج سیالکوٹ میں رہ کر ۱۹۲۹ء کے آخر میں پروفیسر چشتی لا ہور واپس آئے اور ۱۹۳۰ء میں انجمن حمایت اسلام کردہ اشاعتِ اسلام کالج کے پرنسپل مقرر ہوئے ، تو انہوں نے ڈاکٹر صاحب کا خطبہ صدارت جوانہوں نے الد آباد کے سالانہ اجلاس میں ارشاد فرمایا تھا، اشاعتِ اسلام کالج کے نصاب میں داخل کردیا، ڈاکٹر صاحب کے سامنے اس کا ذکر آیا تو فرمایا۔

'' یہ بہت اچھا کیا مگر Permanent Value دوا می قدرو قیمت کی چیز تو اس کا ابتدائی حصہ ہے،اسے بہت غور سے پڑھو، تا کہ طلباء کو سمجھا سکو ''

پروفیسر صاحب نے موقع غنیمت جان کر درخواست کی که اس خطبے کا ابتدائی حصہ مجھے پڑھاد بیجئے تا کہ میں آپ کے مفہوم سے مماهنا واقف ہوسکوں ؛ علامہ اقبال نے اُن کی درخواست کو قبول فر مالیا،اور ۱۹۳۱ء میں انہوں نے بید حصہ اقبال سے سبقاً سبقاً پڑھا، پڑھنے کے دوران وہ علامہ کے ایک ایک لفظ کو ہمیتن شوق وقوجہ بن کرسنتے اور جو پچھ سُنٹے اور ججھے اُس کا مفہوم اسے شاگر دوں کو سکھا دیے ۔'' (۱۳) ''ملفوظات اقبال''میں خطبدالہ آباد کے حوالے سے ،علامہا قبال سے گفتگو کااس طرح سے ذکر کیا گیاہے:

'' ۸..... ۴ تتمبر ۱۹۳۱ء یوم جمعه ..... ۵ بجے شام ..... میکلوژ روژ علامه کی خدمت میں حاضر ہُوا۔موصوف کیم تمبر کولا ہور سے روانگی (۴) کا قصد کر چکے تھے گرفوری علالت کی وجہ سے التواء واقع ہوگیا۔

میں نے عرض کی کہ آپ کے اللہ آباد کے نظبۂ صدارت کو میں اپنے اشاعت اسلام کالج کے طلبہ کوسبقاً سبقاً پڑھار ہاہوں۔ فرمایا تم نے اچھا کیا' مگراس میں دوامی قدرو قیت (Permanent Value) کی چیز تو صرف شروع کا حصہ ہی ہے، بینی اسلام اور قومیت۔اسے خاص توجہ سے پڑھنا چاہیے اورا گر ہوسکے تواس کی شرح ککھنی چاہیے۔

پھر فر مایا'' شایدمسلمانوں نے کسی سیاسی خطبے کواس ذوق وشوق سے نہیں پڑھا ہوگا جیسے اس خطبے کو پڑھا ہے ،اور نہاس قدر زیادہ افراد نے کسی خطبے کواس قدر لاکق اعتناء سمجھا ہوگا۔'' (۱۴)

#### دونوں متون کے موازنہ سے واضح ہوتا ہے:

- ا۔ پروفیسر یوسف سلیم چشتی کے ملفوطات اقبال'، میں دن، تاریخ، وقت اور مقام کے حوالے میمجلسِ اقبال کا ذکر کیا گیا ہے جبکہ ' روز گارِ فقیر' میں اس امر کا کوئی اہتمام نہیں کیا گیا۔
- ۲۔ ''روزگارِ فقیز' میں درج ہے کہ پروفیسر یوسف سلیم چشتی نے علامہ اقبال سے یہ خطبہ سبقاً سبقاً پڑھا اور اپنے شاگر دوں کو بھی پڑھایا اور سکھایا نے ملفوظاتِ اقبال میں درج ہے کہ انہوں نے یہ خطبہ اپنے شاگر دوں کو سبقاً سبقاً پڑھایا مگر علامہ اقبال سے یہ خطبہ پڑھنے کاذکر نہیں ہے۔
- س۔ دونوں متون میں اس امر کاذکر ہے کہ علامہ اقبال نے خطبہ اللہ آباد کے ابتدائی جھے (اسلام اور قومیت) کو مستقل قدرو قیمت کا حامل قرار دیا۔
- سم۔ 'ملفوظات اقبال' میں اس بات کا بھی ذکر ہے کہ علامہ اقبال نے خطبے کی مقبولیتِ عامہ اور قدر وقیمت کا بھی ذکر کیا تھا مگر'روز گارِ فقیر' میں علامہ اقبال کے حوالے سے خطبے کی مقبولیتِ عامہ کا ذکر نہیں کیا گیا۔

 $(\gamma)$ 

'ملفوظاتِ اقبال' میں اکتوبر ۱۹۳۰ء،میکلوڈ روڈ، شام ہم بجے کی مجلس کے حوالے سے پروفیسر یوسف سلیم چشتی ' خطباتِ مدارس' کے بارے میں علامہ اقبال سے اپنی گفتگو کا ذکر کرتے ہوئے کہتے ہیں :

''میں نے اس زمانے میں خطباتِ (۳) مدراس کا پہلی مرتبہ مطالعہ کیا تھا۔ان خطبات کی خوبیاں بیان کیس تو فرمایا''اگریہ کتاب المامون کے عہد میں کھی گئی ہوتی تو تمام دنیائے اسلام میں غلغلہ برپا ہوجاتا۔'' پھر فرمایا'' دراصل میری یہ کتاب آئندہ فلسفۂ اسلام پر قلم اٹھانے والوں کے لیے ایک مقدمے کا کام دے گی۔'' (10)

''روزگارِفقیز''میں'خطباتِ مدراس' کے عنوان سے پروفیسر پوسف سلیم چشتی کے خطبات کے بارے میں خیالات کا اظہار کیا گیا ہے اور ڈاکٹر علامہ اقبال کا اپنے خطبات کے بارے میں دیا گیا فرمان درج ہے:

''اً گرمیری پیکتاب (تشکیلِ جدید) خلیفه مامون الرشید کے دور میں شائع ہوتی تو پورے عالم اسلام میں ایک تہلکہ کی جاتا' (۱۲) مندرجہ بالا دونوں اقتباسات سے ملفوظاتِ اقبال، والے اقتباس سے زیادہ معلومات فراہم ہورہی ہیں۔ (۵)

روز گارِ فقیر جلد دوم کے صفحہ نمبر ۹ مرعلامہ اقبال کی گفتگو کا ذکر ہے اور حاشیہ میں درج ہے: '' ل<sub>ه ع</sub>ہاری گفتگو انگریزی میں ہُوئی تھی۔اس لیےعلامہ کے اصل فقرے انگریزی میں بھی درج کئے حارہے ہیں:۔

"I have seen Him. There are moments in a man's life when he can experience God." (17)

نوٹ از محقق: ۔ مندرجہ بالاا قتباس میں ذات ِباری تعالیٰ (God) کا ذکر ہے۔ پہلے جملے میں اسم ضمیر 'him' بھی God کے لیےاستعال ہُواہے۔اس لیے 'him' کا 'h'بڑالکھنا چاہیے۔متن میں بیتبدیلی کردی گئی ہے۔

روزگارِفقیر( دوم ) کےصفیات نمبر ۲۱۵ تا ۳۹۹ پر کلام اقبال دیا گیا ہے۔ اس کی مدد سے کلیات اقبال اردو کی تدوین میں مدد لی جاسکتی ہے۔ کلام اقبال کی تدوین ایک نہایت اہم اور ضرور کا دبی ضرورت و تقاضا ہے۔ اس ضمن میں رشید حسن خاں کھتے ہیں:

''اقبال کی اردواور فارسی شاعری کا ایسا کوئی مجموعہ اب تک مرتب نہیں ہور کا ہے جے اصولِ تدوین کے لحاظ سے تحقیقی ایڈیشن کہا جا سکے۔

اردواور فارسی ، دونوں زبانوں میں تر بیپ متن کے معیاری نمو نے سامنے آ بچکے ہیں اور اصولِ تر تیب متن سے بھی اہل نظر بے خبر نہیں ، اس صورت میں شاعرِ مشرق کے کلام کا معیاری اڈیشن مرتب نہ کیا جانا جس قدر حیرت ناک ہے، اس سے کہیں زیادہ افسوں ناک ہے۔''(۱۸)

روز گارِ فقیر جلداول وجلد دوم میں بہت سے اردووفاری اشعار بھی دیے گئے ہیں جن کی تخ تئے ضروری ہے۔ فقیر سیدو حیدالدین لکھتے ہیں:

''.....علامه مرحوم کے چند فاری اشعار ملاحظہ فرمائے: جوان کے مجموعے میں نہیں ہیں: اور جوایک واقعہ کی روئداد کے سلسلہ میں درج کتاب کئے گئے ہیں:

ہم نشین بے ریائم از رہ اخلاص گفت اے کلامِ تو فروغ دیدہ نبر نا و عپید درمیانِ انجمن معثوق ہر جائی مباش گاہ ہاسلطان باشی گاہ باشی بافقیر (١٩) اطلان سیم زاسلطان احماد فقیر سیم افقیر الدین مرحم میں:

سلطان سے مرزاسلطان احمد اور فقیر سے مرا فقیر سیّد افتخار الدین مرحوم ہیں:

مسلطان سے مرزاسلطان احمد اور فقیر سے مرا فقیر سیّد افتخار الدین مرحوم ہیں:

من کہ شمّع عشق را در بزمِ جال افر وختم! سوختم خود را و سامان دوئی هم سوختم (۲۰)

حاصل کلام: \_روزگارِ فقیر جلد اول وجلد دوم کے تحقیقی و توضیح جائزے کے بعد واضح ہوتا ہے کہ اس کتاب کی اصولِ تدوین کے تحت
تدوین نو ، عصرِ حاضر کی ، خصوصاً شعبۂ اقبالیات کی اہم ادبی ضرورت ہے۔ مفصل مقدمہ ، مفصل و جامع فہرست ، حواشی ، حوالہ جات اور
تعلیقات کے اضافہ سے اور اشار یہ مرت کرنے سے اس کی افادیت کی گنابڑ ھو جائے گی۔

### حوالے/حواشی

۱۰ وحیدالدین، فقیرسیّد، روزگارِفقیر (لا مور: مکتبه تغیرانسانیت، باردوم، ۱۹۲۳ء) ص۵۱

۲۰۔ وحیدالدین،روزگارِفقیر،ص۵۱

۳۰ ایضاً ش۱۵

٤٠٠ الضاً ١٤١٦ تاكا

۵۰ \_ رفیع الدین ہاشمی، ڈاکٹرپر وفیسر،علامہا قبال شخصیت اورفکرونن (لا ہور: اقبال ا کا دمی یا کستان، باردوم، ۲۰۱۰ و ۲۰ ۲۰،۴۸ س

۲۰- جاویدا قبال، ڈاکٹر جسٹس (ر)، زندہ رُود (لا ہور:سنگ میل پبلی کیشنز، باردوم، ۲۰۰۸ء) ص ۳۷ تا ۱،۳۷ تا ۲۲ کا ۲۲

۵- وحیدالدین، روزگارِفقیر (جلداول)، ۹- میدالدین، روزگارِفقیر

۸٠ ايضاً با ٢٢٢٢

و٠- غلام حسین ذوالفقار، پروفیسر ڈاکٹر، اقبال کاؤنی فکری ارتقا (سرگذشتِ اقبال) (لاہور: بزم اقبال، بن، اکتوبر ۱۹۹۸ء) ص۱۳۱۰ تا ۱۳۱۱

• ا۔ محمداً قبال، ڈاکٹر علامہ، ملفوطاتِ اقبال، مرتبہ: پروفیسر پوسف سلیم چشق، مشمولہ: مقالات کیوسف سلیم چشق، مرتبہ: اختر النساء (لا ہور: بزم اقبال، ب ن ۱۹۹۹ء) ص ۳۹

محراً قبال، ڈاکٹرعلامہ، ملفوظاتِ اقبال، مرتبہ: بروفیسر پوسف سلیم چشتی ،مشمولہ: اقبالیات کے سوسال، مرتبہ: ڈاکٹر رفیع الدین ہاشی، محرسہیل عمر، ڈاکٹر وحیوعشرت (لا ہور: اقبال اکا دمی یا کستان، ہاردوم، ۲۰۰۷ء) ص ۷ کتا ۱۰۰

اا۔ وحیدالدین،روزگارِفقیرجلداول،ص ۷۷

۱۲\_ محمدا قبال،ملفوظاتِ اقبال،ص ١٧

۱۳- وحیدالدین، روز گارِ فقیر جلداول، ص۱۸۲،۱۸۱

۱۴ محمدا قبال،ملفوظات اقبال، ۲۲

۱۵۔ ایضاً من

۱۷۔ وحیدالدین،روزگارِفقیرجلداول،۱۸۴۰

ے ا۔ وحیدالدین،فقیرسیّد،روزگارِفقیر(جلددوم)(لاہور:تعمیرانسانیت،بن،۱۹۲۴ء)ص•۹

۱۸ - رشیدهن خان، کلام اقبال کی تدوین مشموله: اقبالیات: تفهیم وتجزیه، مرتبه: دُاکٹر رفیع الدین ہاشی (لا ہور: اقبال ا کادمی پاکستان، باردوم، ۱۰۱۰ء)ص ۲۸۷

9ا۔ وحیدالدین،روزگارِفقیر(جلداول)، ۲۵ ra

۲۰۔ ایضاً س

### كتابيات

```
ابصاراحمر، ڈاکٹر،
                          خطه نمبرا،مشموله بشهيل خطبات ا قبال ( اسلام آباد ،علامه ا قبال اوین یو نیورسی ، بار دوم ، ۱۹۹۷ء )
                                                                                                                احمرنديم قاسمي،
   اقبال کے ساتھ انصاف کیجیے، شمولہ: اقبال شناسی کے زاویے، مرتب: ڈاکٹرسلیم اختر (لا ہور: بزم اقبال، باراول، مکی ۱۹۸۵ء)
ا قبال كانظريية شعر،مشموله: ا قباليات كے سوسال،مرتبه. ڈاكٹرر فيع الدين ديگران (لا ہور: ا قبال ا كادمي ياكستان، باردوم، ٢٠٠٤ء)
                                                                                                        اختر جعفری، ڈاکٹرسید،
علامها قبال براشترا کی ہونے کا الزام کیوں؟مشمولہ: اقبال ۸۲ء مرتب: ڈاکٹر وحیدعشرت (لا ہور: اقبال اکادی یا کستان، باراول،۱۹۸٦ء)
                                                                                                         ايم سلطانه بخش، ڈاکٹر،
                                            اردوميں اصولَ تحقيق جلداول (اسلام آباد: ورڈ ویژن پبلشرز، بارچہارم،۱۰۰۱ء)
                                                                                                     ابوپ صابر، پروفیسر ڈاکٹر،
                ا قبال ني فكري تفكيل .....اعتر اضات اورتاويلات كاجائزه (اسلام آباد نيشنل بك فاؤنديش، باراول، ٢٠٠٤)
                تصورِ پاکستان(علامها قبال پراعتراضات کا جائزه) (اسلام آباد: نیشنل بک فاؤنڈیشن،باراول،فروری،۲۰۰۴ء)
                                                                                                                   بشيراحمر ڈار،
              اقبال کے خطوط اور تحاریہ (Letters and Writings of Iqbal) کراچی: اقبال اکادمی، بن، ۱۹۲۷ء
                                                                                                          بصيره عنبرين، ڈاکٹر،
                                                        مقائسة ارمغان حجاز فارس (لا هور: بزم اقبال ، باراول ، نومبر ٢٠٠٠ ء)
                                                                                                             تصدق حسين تاج،
                                                     مضامينِ أقبال، (حيدرآ بادوكن: احمديه پريس،۱۹۲۴ء) م ١٩٦١ ١٩
                                                                                                          تنوبراحم علوي، ڈاکٹر،
                                                          اصول تحقيق وتريب متن (لا مور سنگت پبلشرز، باراول، ۲۰۱٠)
                                                                                                            جاويدا قبال، ڈاکٹر،
                                                 .
خطبات قبال (تسهيل تفهيم) (لا هور :سنگ ميل پېلې کيشنز، پ ن ، ۲۰۱۱ء)
                                                                    زنده رُود (لا هور سنگ میل پبلی کیشنز ، بار دوم ، ۲۰۰۸ء)
                                       مقالاتِ جاويد،مترتب:محمرة بيل عمر،طاهر حميد تنولي (لا مور: اقبال اكيدي، باراول، ٢٠١١)
                                                                                                        حميد برز داني، ڈاکٹر خواجه،
                                                                شرح زبورعجم (لا ہور :سنگ میل پبلی کیشنز ، باراول ،۱۱۰ ء )
                                شرح مثنوی پس چه باید کرداے اقوام شرق مع مسافر (لا ہور: سنگ میل پبلی کیشنز ، ماراول،۲۰۰۴ء)
                                                                                                             غالدمسعود، ڈاکٹر،
اجتهاداتِ اقبال مشموله: اقباليات كے سوسال، مرتبه: ڈاكٹرر فيع الدين ديگران (لا مور: اقبال اكادمي ياكستان، باردوم، ٢٠٠٤)
```

```
حكيم الامت علامها قبال
                                                                                                           افكار وتصورات ِشاعرِ مشرق
                                                              229
                                                                                                               خالدندىم، پروفيسر،
                                                                   اصول تحقیق وید وین (لا هور،عبدالله برا درز،بن،سن)
                                                                                                                    خطیبی ، ڈاکٹر،
                               علامها قبال کی تصانیف اوراسلوب شعرہے بحث ،مترجم ڈاکٹر خواج جمیدیز دانی ،مشمولہ: اقبال ۸۶ء
                                                                                                                   رشيد حسن خان،
                                                  اد بي حقيق مسائل اورتج به ( لا ہور: فيصل ناشران كت، ب ن، نومبر ۲۰۰۳ء ) .
 كلام ا قبال كي مّد وين،مشموله:ا قباليات:تفهيم وتجزيه،مرتبه: ڈاكٹرر فيع الدين ہاشي (لا ہور:ا قبال ا كا دمي ياكستان، باردوم،١٠٠٠ء)
                                                                                                   ر فع الدين ہاشمي، پروفيسر ڈاکٹر،
                                                         ا قباليات: تفنهيم وتجزيه (لا مور: ا قبال ا كادمي يا كستان، باردوم، ٢٠١٠ ء )
                                                   تصانف قال كالتحقيقي وتوضيح مطالعه (لا هور: اقبال اكيثري، بن ١٩٨٢ء)
                                                  علامها قبال شخصيت اورفكروفن (لا مور: اقبال اكادمي ياكستان، باردوم، ٢٠١٠)
                                                                                                             زامدملك ،مسعودمفتى ،
                                                          شرح زبورعجم فارسى ( لا ہور:سيونتھ سكائي پېلې كيشنز، باراول،سن)
                                                                                                     سعيدالدين احمد ڈار، پروفيسر،
       تحقيق ميں حواثثي ،حواله جات اورا قتباسات ،مشموله بتحقيق اوراصول وضع اصطلاحات يرمنتخب مقالات ،مرتبه: اعجاز احمد راہي
                                                                     (اسلام آیاد:مقتدره قومی زبان، باراول، جون ۱۹۸۲ء)
                                                                                                                 سلیماختر ،ڈاکٹر ،
                                                              اقبال کی فکری میراث (لا مور: بزم اقبال، باراول، مارچ٩٦٤)
                                                                                                                  سميع الله قريشي،
                                                               افكارِا قبال (لا مور:سنگ ميل پېلي كيشنز، باراول،نومبر ١٩٧٧)
                                                                                                              سی اے قادر، ڈاکٹر،
                     تسهيل خطبه نمبر ۲ مشموله بتسهيل خطبات ا قبال ( اسلام آباد ، علامه ا قبال اوين يونيورسي ، بار دوم ، ١٩٩٧ء )
                                                                                                                       شان يوں،
     علامها قبال اوران كي شاعري، مشموله: اقبال ٨٦ء، مرتب: ڈاكٹر وحيد عشرت (لا هور: اقبال اكادمي پاكستان ، باراول ، ١٩٩٠ ء )
                                                                                                شاہدا قبالؓ کامران، ڈاکٹریروفیسر،
                                                              اقبال دوی (اسلام آباد: پورب اکادی، باراول، مارچ ۲۰۰۹ء)
                                                                                                       شوکت سنرواری، ڈاکٹرسیّد،
  ا قبال: آفاقی شاعر ، مشموله: ا قبالیات کے سوسال ، مرتبہ: ڈاکٹر رفیع الدین دیگراں (لا ہور:ا قبال اکادمی یا کستان ، باردوم ، ۲۰۰۷ء )
                                                                                                                  ضياءالدين احمد،
                                                                 ا قبال كافن اورفلسفه ( لا هور: بزم ا قبال ، باراول ، دیمبرا ۲۰۰۰ ء )
                                                                                                                 عابدعلی عابد،سیّد،
                                                                تلميحات ا قبال (لا مور: سنگ ميل پېلې کيشنز، بن ۲۰۰۲ء)
```

شعراقبال (لا مور: بزم اقبال، بن، ١٩٩٣ء)

```
افكار وتصورات ِشاعرِ مشرق
                                                                                                               عيادت پريلوي،
                                                      دًا كمّ ، تنقيد اوراصول تنقيد (لا مور: اداره ادب وتنقيد، بن ١٩٨٠٠ ء)
                                                                                                          عبدالحكيم، ڈاکٹرخلیفہ،
                                                         .
تلخيص خطيات ِ اقبال ( لا ہور: بزم اقبال، بن، جون ١٩٨٨ء )
                                                                     فكرا قبال (لا مور: بزم اقبال، باراول، نومبر٥٠٠٥ء)
                                                                                                    عبدالحميدخان عباسي، ڈاکٹر،
                                                          ...
اصول تحقیق (اسلام آباد: میشنل یک فاؤنڈیشن، بارسوئم ،۲۰۱۳ء)
                تشهيل خطبه نمبر٣، شموله بشهيل خطبات ِ اقبال (اسلام آباد، علامها قبال اوپن يونيورش، بار دوم، ١٩٩٧ء )
                                                                                                               عبدالرشيدميان،
                                           ترجمه کلیات اقبال فارس (جلداول) (لا هور: شخ غلام علی اینڈسنز ، باراول ،۱۹۹۲ء)
                                                                                                             عبدالطف اعظمي،
    م كا تيب اقبال كاتجزياتي وتنقيدي مطالعه مشموله: اقباليات نقوش ،مرتبه بشليم احرتصور ( لا هور: بزم اقبال ، باراول ، ١٩٩٣ء )
                                                                                                             عبدالله، ڈاکٹر سید،
                                                  مطالعہُ اقبال کے چند نے رُخ (لا ہور، ہزم اقبال، باردوم، نومبر ۱۹۹۹ء)
                                                     مسائل اقبال (لا بور:مغربی یا کستان اکیڈمی، باردوم، جون ۱۹۸۷ء)
                                                                                                  عبدالواحد،سير، نعيم الله ملك،
                                                          ا قبال كافكراً ورفن ( لا ہور: ابوذ رہبلی كیشنز ، ماراول ،نومبر ۲۰۰۸ء )
                                 اصول تحقیق (زبان وادبیات) (اسلام آباد:علامه اقبال او بن یو نیورشی،باراول،۲۰۰۴ء)
                                                                                                                على گيلاني،سيّد،
                                                       اقبال: روح دين كاشناسا (لا هور:منشورات، باراول، نومبر ۲۰۰۹ء)
                                                                                              غلام حسين ذ والفقار، پروفيسر ڈاکٹر،
اعلام خطباتِ اقبال، مشموله: متعلقات خطباتِ اقبال مرتبه: ڈاکٹر سیرعبداللّٰد (لا مور: اقبال اکیڈمی یا کستان، باراول، ۱۹۷۷ء)
                                                      ا قبال كا ذبني وُفكري ارتقاء ( لا مور: بزم ا قبال، باراول، اكتوبر ١٩٩٨ء )
                                                                                                          غلام رسول مهر ، مولانا ،
                                               مطالب كلام اقبال اردو (لا هور: شيخ غلام على ايند سنز ، ص ٢١٥ ، بن ، سن )
                                                                                                         غلام مصطفلے خال، ڈاکٹر،
```

تحقیق کے بنیادی لوازم، شمولہ جحقیق اوراصول وضع اصطلاحات پرمنتخب مقالات،مرتبہ:اعجاز راہی (اسلام آباد:مقتدره قومی زبان، باراول، جون ۱۹۸۲ء)

فتح محدملك، يروفيسر،

ا قبال ،اجماعٍ أمت اور قيام يا كتان ،مشموله: علامها قبال كاتصورا جتها د (مجموعهُ مقالات)

```
ا قبال اور ہماری ثقافتی تشکیل نو مشمولہ:ا قبالیات کے سوسال (منتخب مضامین)
                                                                اقبال ،فكروعمل (لا مهور: بزم اقبال ، باراول ، جون ١٩٨٥ء )
                                                   کھوئے ہوؤں کی یاد (اسلام آباد نیشنل بک فاؤنڈیشن،باراول۲۰۱۳ء)
                                                                                                 فرمان فتح پوري، ڈاکٹر،
                                                      اقبال سب کے لیے (کراجی: اردواکیڈمی سندھ، باراول، ۱۹۷۸ء)
                                                                                                              قمرالدين خال،
  'ضرب کلیم' (مضمون)،مشموله: اقبالیات کے نقوش،مرتب: ڈاکٹرسلیم اختر (لا ہور: اقبال اکا دمی یا کستان ،بار اول، ۱۹۷۷ء)
                                                                                                     كنير فاطمه پوسف، ڈاکٹر،
                                                     ا قبال اورعصري مسائل ( لا ہور: سنگ ميل پېلي کيشنز ، باراول ، ۲۰۰۵ ء )
                                                                                                            گيان چند، ڈاکٹر،
                                                            تحقیق کافن (اسلام آباد:مقدره قومی زبان، بارسوم، ۲۰۰۷ء)
                                                                                                        محمدا قبالٌ، ڈاکٹر علامہ،
                اسلامی فکر کی نئی تشکیل،متر جمه:شنهراداحمه ( لا ہور: مکتبہ خلیل،غز نی سٹریٹ،اردوبازار،جلداول،جنوری ۲۰۰۵ء)
        اقبال كي تقاربر ، تحاربراور بيانات ، مرتب: لطيف احد شرواني (لا هور: اقبال اكادمي يا كستان ، بن ، ١٩٧٧ء ) ، ١٩٥٣
                                   اقبال کے حضور، مرتبہ: سیّدند برنیازی (لا ہور: اقبال اکادمی یا کستان، بارچہارم، ۲۰۰۷ء)
           ا قبال نامه (مجموعه مماتيب ا قبال )،مرتب: شيخ عطاء الله ( لا مور: ا قبال ا كادمي يا كستان،بن،٥٠٥ء) ص٥٣٥
                                                          انوارا قبال،مرتب:بشيراحمد ڈار ( کراچی:ا قبال اکادی،۱۹۲۹ء)
                                   تحديد تفكر اسلامي،متر جمهه:محرآ صفاعوان، ڈاکٹر، (فیصل آباد: کری ایٹوپبلشرز،۲۰۲۰)
                          تفكيلُ جديدالهيات اسلامير (اردو) مترجمه: سيدنذير نيازي (لا مور: بزم اقبال، بن، جون ٢٠١٢ء)
         حرف اقبال،مترتبه دمتر جمه:لطيف احمدخان شرواني (اسلام آباد:علامها قبال اوين يونيورشي، باراول،اگست ١٩٨٨ء)
شذرات ِفكرا قبال،مرتب: ڈاكٹرجسٹس جاويدا قبال،مترجم: ڈاکٹرافتخاراحمەصدىقى (لا ہور:مجلس ترقى ادب،بار دوم،مئى ١٩٣٨ء )
ملفوظات اقبال،مرتبه: بروفيسر يوسف سليم چشتي،مشموله: مقالات يوسف سليم چشتي،مرتبه: اختر النساء( لا ہور: بزم اقبال، ١٩٩٩ء )
                                                     كليات ا قبال اردو ( لا مور : شخ غلام على ايندُ سنز ، بار پنجم ، مار چ١٩٨٢ء ) .
                                                        كليات قبال فارس (لا هور: شخ غلام على ايند سنز ، بارسوم ، ١٩٧٨ ء )
                           کلیاتِ مکا تیب اقبال (جلد دوم) مرتبه: سیّد مظفر حسین برنی ( دملی: ار دوا کا دمی ، بار دوم ،۱۹۹۳ء )
                  گفتارا قبال،مرتبه محمد فیق افضل (لا مور: اداره تحقیقات یا کستان، دانشگاه پنجاب، باراول، جنوری ۱۹۲۹ء)
                            مقالاتِ اقبال،مرتبه: سيرعبدالواحد عيني ،محرعبدالله قريشي (لا مور: آئينها دب، باردوم، ١٩٨٨ء)
                         م كاتيب اقبال بنام نياز الدين، مرتبه عبدالله شاه ہاشى (لا ہور: اقبال ا كا دى يا كستان، باردوم، ٢٠٠٦ء)
                                                                                                          محدد بن تا ثير، ڈاکٹر،
                                              ا قبال كافكروفن ،مرتبه: افضل حق قرشي ( لا هور: بزم ا قبال بارسوم ،نومبر ١٩٩٣ء )
                                          محدریاض، ڈاکٹر، ڈاکٹر محرمعروف، ڈاکٹرسی۔اے۔قادرودیگراں،مرتبین وشہیل نگاران:
                                           شهيل خطبات ا قبال (اسلام آباد،علامها قبال اوين يونيورشي، باردوم، ١٩٩٧ء)
```

محمدز کریا، ڈاکٹر خواجہ،

ا قباليات چندنئ جهات (لا مور:خزييه علم وادب،بن، ١٠٠٠ء)

محسهبل عمر، ڈاکٹر

خطبات اقبال في تناظر مين (لا مور: اقبال اكادمي پاكستان، باردوم،٢٠٠٢ء)

محرشريف بقاء

خطبات اقبال برايك نظر (لا مور: اسلامك پېلى كيشنز، بن، سن)

موضوعات خطبات اقبال (لا مور: اقبال اكادي ياكتان، باراول، ٢٠٠٧ء)

محرعبدالله خان خویشگی ،

فر ہنگ عامرہ (اسلام آباد: مقتدرہ قومی زبان، باردوم، ۱۹۸۹ء)

محمرعثان، پروفیسر، فکراسلامی کی تشکیل نو،ایک مطالعه (لا ہور:سنگ میل پبلی کیشنز،ب ن،۱۱۰ء)

محرمعروف، ڈاکٹر،

تسهيل خطبهُ نمبرا، مشموله بشهيل خطباتِ اقبال (اسلام آباد، علامها قبال اوپن يونيورش، باردوم، ١٩٩٧ء)

محرمنور، پروفیسر

. توازن:ا قبال کی شاعری کاایک پہلو،مشمولہ:ا قبالیات کے سوسال

محربوسف گورایا، ڈاکٹر،

علامها قبال اوراصول اجتهاد (لا مور: بزم اقبال ، باراول ، ١٩٩٢ء)

محمد آصف اعوان، ڈاکٹر،

ه القبار وان ، دا سر ، اقبال كاتيسرا خطبه بختيقی وتوضيحي مطالعه ( لا هور : بزم اقبال ، ب ن ، ايريل ٢٠١٠ ء ) .

محرحسن، پروفیسر

اد في حقيقَ كِ بعض مسائل ،مشموله:اردومين اصول تحقيق ( جلد دوم ) ،مرتبه: دُا كُرُا يم سلطانه بخش (اسلام آباد: وردُوييْن پبلشرز،

بارچهارم،۱۰۰۱ء)

محرد بن تا ثير، ڈاکٹر،

ا قبال كافكر وفن ، مرتب: افضل حق قريثي (لا مور: بزم ا قبال ، بارسوم ، نومبر ٩٠٠ ء )

معين الدين عثيل، ڈاکٹر،

دنیائے اسلام میں اشتر اکیت کامسکلہ اور اقبال، مشمولہ: اقبال ۸۴ء، مرتب: ڈاکٹر وحیدعشرت (لامور: اقبال اکادمی یا کستان،

باراول،۱۹۸۲ء)

نيازعرفان، نسهها

. بيل خطه نمبره، مشموله بشهيل خطبات إقبال

وارث سر ہندی،

علمی ارد ولغت (لا ہور:علمی کت خانہ، بن ۱۹۹۲ء)

وحيدالدين،سيد،

فلسفها قبال ـ خطبات كي روشني مين (لا هور: نذير سنز پبلشرز، ب ن ١٩٨٩٠ ) ا

وحيدالدين، فقيرسيّد،

روزگارِفقير (جلد دوم) (لا مور بقيرانسانيت، بن ١٩٦٢ء)

وحيرعشرت، ڈاکٹر،

'اقبال كاتصور جهاد ، مشموله: اقباليات كے سوسال (لا مور: اقبال اكادى ، بار دوم ، ٢٠٠٧ء)

وحيدقريْتى ، ڈاکٹر،

اساسياتِ اقبال (لا مور: اقبال اكادى پاكتان ، بار دوم ، ٢٠٠٧ء)

يوسف حسين خان ، ڈاکٹر،

يوسف حسين خان ، ڈاکٹر،

يوسف سليم چشتى، پروفيسر،

يوسف سليم چشتى، پروفيسر،

شرح ارمغانِ تجاز (ار دو) (لا مور: عشرت بلسنگ ہاؤس، بن ، سن )

شرح زبور عجم (لا مور: مكتبة تعيم انساني بياسنگ ہاؤس، بن ، سن ، سن ، کو برا ۲۹۸ء)

شرح مثنوی پس چه بايد كر دمع مسافر (لا مور ، عشرت پبلشنگ ہاؤس، بن ، اكتوبر ۱۹۸۲ء)

Allen, R.E;

The Concise Oxford Dictionary of English (U.S.A, New York: Oxford University Press Inc, eighth edition, 1990)

David R,

LongMan Dictionary of Contemperary English, (USA, New York: LongMan corpus, New Edition, 1990)

Muhammad Iqbal, Dr Allama,

The Reconstruction of Religious Thought in Islam (Lahore: Institute of Islamic Culture, 7th Edition, 2009)

Websites/ Online Resources

كلّبات مكا تبب اقبال جلد ٢

CONST TO

ما المراب المرا

#### كلّبات مكاتبب اقبال جلد-٢

The state of the s

#### كليات مكاتيب اقبال جلد-٢

The ser

じんかのかとこと こうんしんしい いかりい ومد؛ خواناك والرجين كن وا ور كالله المراسي المارا تو کردی ہے، وق منول ہے می ذرا کردیفائی اس مول باہ موات میں در ارو خول ہول مارا را ان ہے۔ اس - = ploj - 1 2012 . 64

كليات مكاتبب اقبال جلد-٢

منزو علوه آب وه سروتر لوازرا من سر ومازاده از انحیه نازرا نور ازه یادده می نواطاز را بر به نفرنوی کت رام بگر بر روزی می نیوندی ایاز را عاده زخون مروال فخته الدورسار نازگر راه می زند فامله نمازیا ؟ میماند را در و ازول ۵ فوان خوش میماند کی بیش ن مازیا من المعالمة المعالمة

### كلّباتِ مكا تنيبِ ا فبال جلد -- ٣

ر المراد المراد

المرائع المرا

## كلّيان مِكاتيبِ اقبال جلد—٣

### كَتِباتِ مِكَا نَبِبِ اقبال جلد\_س واکر عاس علی فال لمع حیدر آبادی کے نام

مانی دیرواکط عباس علی خان صاحب

مان دیردا مرحبان مان اب کے تحفہ کے بیے دلی شکریہ قبول فرمائیے - مجھے اکر کلیفورڈ مانشڑوٹ کی کتاب کے تحفہ کے بیا اس كتاب: أن عالم كيرانساني برادري " BROTHERHOOD كي بهت مزورت

تھی . نظم کے بیریجی جو آب نے ازراہ لطف وکرم بیجی ہے اور جو ہیں نے بیجد بیبند م سے تسکریہ قبول کیجئے ۔ امید کہ مزاج بخبر ہوگا ۔ کی ہے تسکریہ قبول کیجئے ۔ امید کہ مزاج بخبر ہوگا ۔ مخلص محمدا قبال

دا قيا*ل نامه*)

# منشی طاہرالدین کے نام

بمبئی ہنچتے ہی سردار صلاح الدین سلجو تی قنصل افغانت مان مفیم بمبئ نے دعوت دی. ان کے ہاں ٹیر تنطف صحبت رہی ۔ سردار موسوف فارسی اور عربی او بیات بر ہوراعبور ر کھتے ہیں عربی کی جدید شاعری سے کھی باخبر ہیں. فارسی بیں فاقانی کے بڑے معترف بیں علوم دینی میں بھی کا فی دسترس رکھتے ہیں۔ میرات کے قاضی رہ چکے ہیں اور ان کے دولت کدھیم

عه سردار صلاح الدین سلج قی ، مندوستان میں افغانستان کے نونفل دسفیر ستھے یشعروادب کا عمده دوق رقطة تقيه وارى كرسينكرون دبوان الفين ازبر تقه أنفين حضرت علام سعيرك كرى عقیدت و محبّت تقی بالعموم النحیین مرشد کها کرتے ۔ اقبال جب کبھی دبلی یابمبی حاتے تو بالعموم انھیں کے إن افغان تونفل فانے میں قیام كرتے سردارسلجونى و بحویز برسى ( تقبير ماشير الكل صفح ير)