

## مجلّه اقبال

مجلّہ اقبال کا مقصد علامہ اقبال کی زندگی شاعری افکار اور علوم و فنون کے ان شعبوں کا سختیقی مطالعہ ہے جن سے انہیں گری ولچیں تھی مثلاً اسلامیات فلف مرانیات نہ ہوا۔ اوب اور فن وغیرہ۔

تربیل مضامین برائے اشاعت ' رسالہ جات برائے تبادلہ اور مطبوعات بغرض تبرہ (دو جلدیں) بنام مدیر اقبال ' تربیل زر اور کاروباری خط و کتابت بنام معتد ' برم اقبال ' تا کلب روؤ ' لاہور۔

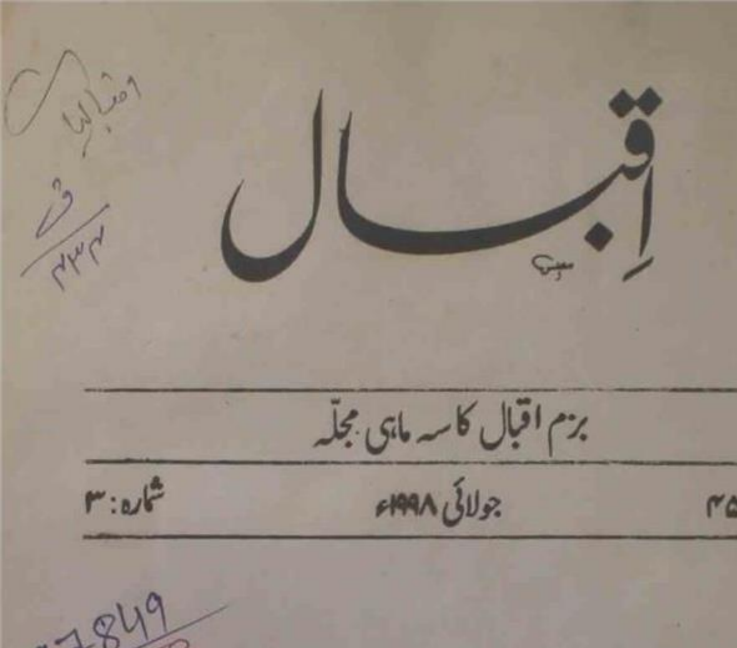
سوائے ان مضامین کے جن پر وضاحت کی گئی ہو کہ ان کے حقوق صاحب مضمون کے بین ، مجلّہ "اقبال" بیں مطبوعہ مضامین کے حقوق محقوظ بیں۔ نقل کی اجازت کے لیے مدیر اقبال سے دجوع کریں۔

مضمون نگار حضرات کے آفکار و آراکی ذمہ داری مدیران یا برم اقبال پر عائد شیں ہوتی۔ اگر کسی مضمون کے ہمراہ لفافہ اور عملت نہ بھیج جائیں تو اے واپس نہیں کیا جاتا۔

> سالانه چنده: ۱۰۰ روپ / ۲۵ ۋالر / ۲۱ پوند . قیمت فی شاره: ۳۰ روپ / ۷ ۋالر / ۵ پوند

پروفیسرڈاکٹر غلام حسین ذوالفقار (مدیر) برم اقبال ۲ کلب روڈ کلہور حاجی حنیف ایند سنزیر نٹرز نامر

مطح



27849

مندر پروفیسرڈاکٹرغلام شین ذوالفِقار

A. North of

برم أقب ال

Chil.

## مندرجات

| ۵  | رف آغاز:                                                         |     |
|----|------------------------------------------------------------------|-----|
| 11 | ایٹی دھاکے کے بعد:                                               | -1  |
|    | بریکیڈر (ر) ظفراتبل چودهری                                       |     |
| 10 | اتبل اور ملی تشخص: اردو زبان کے حوالے سے                         | -1  |
|    | پروفيسر ڈاکٹر سد محد اکرم                                        |     |
| M  | فكر اقبال- اتحاد اسلامى سے اتحاد انسانى تك                       |     |
|    | شابره يوسف                                                       |     |
| 20 | ری کے صوفی شاعریونس أمره                                         | -1~ |
|    | وُاكثر خليل طوق أر                                               |     |
| 44 | اقبال كا خطبه "الاجتهاد في الاسلام" اور اسلامي قانون كي تدوين نو | -0  |
|    | زابده پروین                                                      |     |
|    | (انگریزی مضامین)                                                 |     |
|    | (بائیں طرف ے)                                                    |     |
|    |                                                                  |     |

#### Contents

| 1. | Enforcement of Shariah in Pakistan,   | 1  |
|----|---------------------------------------|----|
|    | "Memorandum" by Allama Muhammad Asad. |    |
|    | (A historical document)               |    |
| 2. | A Critical study of A. J. Arberry's   |    |
|    | "Complaint and Answer."               | 23 |
|    | Abdul Ghani,                          |    |

### تعارف (زیر نظر شارے کے مضمون نگار)

ا- پروفیسرڈاکٹر سید محمد اکرم- صدر شعبہ اقبالیات ' پنجاب یونیوسٹی- لاہور
 ۲- محرّمہ شاہدہ یوسف- اسٹنٹ پروفیسر شعبہ اردو 'گور نمنٹ کالج خواتین ' فیعل آباد سے۔ ڈاکٹر خلیل طوق ار- استاد ' شعبہ شرقیات ' ادبیات فیکلٹی ' استانبول یونیور شی ترکیہ سے۔ محرّمہ زاہدہ پروین- اسٹنٹ پروفیسر شعبہ اردو ' گور نمنٹ کالج خواتین ' فیعل آباد میں مدامد محمد اسد مرحوم (حیات کا مختصر خاکہ مضمون کے شروع میں ملاحظہ سیجئے)
 ۲- علامہ محمد الغنی- اسٹنٹ پروفیسر' گور نمنٹ کالج ' راولپنڈی
 ۲- جناب عبد الغنی- اسٹنٹ پروفیسر' گور نمنٹ کالج ' راولپنڈی

Chur,

### بهم الله الرحل الرحيم

## حرف آغاز

می ۱۹۹۸ء کے آخری ہفتے میں پاکستان نے چاغی کے کو ستانی علاقے میں چھ کامیاب ایمی دھاکے کیے 'اور ایٹی طاقتوں کی صف میں شامل ہوگیا۔ الحمداللہ۔

ای ماہ مئی کی اا تاریخ کو پاکستان کے ازلی وشمن بھارت نے پو کھران اجتھان کے صحرا میں بانچ ایٹی دھاکے کرکے جنوبی ایشیا میں طاقت کے توازن کو ورہم برہم کر دیا تھا۔ اور برہمن سامراج نے اس کامیابی کے بعد پاکستان کو جارعانہ وحمکیاں دینا شروع کر دی تھیں۔ اس کا رقیمل ناگزیر تھا۔

طُرفہ تماثا یہ ہوا کہ نام نماد عالمی طاقتوں نے اپنے مخصوص انداز میں برہمی سامراج کو تھیکیاں دینے اور پاکستان کو دھمکیاں دینے کا وطیرہ افقیار کیا۔ دُورِ حاضر کا یہ عجیب و غریب تفاد تھا جس پر ہر منصف مزاج انسان کو صدمہ ہوا۔ پاکستان کے عوام اور حکمان دم بخود یہ ول خراش منظر دکھیے رہے تھے۔ نیو ورلڈ آرڈر کے چیپئن پاکستان کو ڈرا دھمکا بھی رہے تھے اور چند طلائی منظرو کھی رہے تھے اور چند طلائی منازل کا لائے بھی دے رہے تھے کہ وہ بے دست و پا ہو کر جان کی امان پائے اور اپنی خیر منا کے اور اپنی خیر منازلہ کی ایان بائے اور اپنی خیر منازلہ کا لیا ہے کہ وہ بے دست و پا ہو کر جان کی امان پائے اور اپنی خیر منازلہ کی ایا تھا کہ دو ہے دست و با ہو کر جان کی امان پائے اور اپنی خیر منازلہ کی ایا تھا کہ دو ہے دست و با ہو کر جان کی امان پائے اور اپنی خیر منازلہ کی دے در سے سے کہ وہ بے دست و با ہو کر جان کی امان پائے اور اپنی خیر منازلہ کی دے در سے سے کہ وہ بے دست و با ہو کر جان کی امان پائے اور اپنی خیر منازلہ کی دے در سے دو سے در سے سے کہ دو سے در سے

پاکستان کی مسلم لیگی حکومت برے صبر و تحل ہے سترہ روز تک اِس صورت احوال کا جائزہ لیتی رہی اور پاکستان کے غیور عوام اضطراب کی آگ میں جُلتے رہے۔ یہ اُن کی عرّت و حرمت کا سوال تھا۔ اُن کے ایمان کا امتحان تھا۔ وہ اپنی حکومت پر مسلسل دباؤ ڈال رہے تھے کہ برہمنی سامراج کے وحثی درندوں کو مُنہ تو ڑ جواب دیا جائے۔ پاکستانی قوم کے لیے ذات کی ذندگی یا عرّت کی موت کا مرحلۂ کریا سامنے آگیا تھا۔ اپنی شاندار روایات کے مطابق فیصلہ کرتا اذبس یا عرّت کی موت کا مرحلۂ کریا سامنے آگیا تھا۔ اپنی شاندار روایات کے مطابق فیصلہ کرتا اذبس ضروری ہوگیا تھا۔ حضرت علامہ اقبل نے ایسے ہی موقع کے لیے فرزندان بلّت کو یہ سبق ویا تھا؛ اے طائر لاہوتی اس رزق ہے موت اچھی جس رزق ہے آتی ہو پرواز میں کو آئی

بالآخر کیاکتان کے بیدار مغز حکمرانوں نے بردی بردباری اور ذمے داری کے ساتھ ساری صورت مال کا جائزہ لے کر اور سوچ بچار کے بعد بھارت کو منہ نوڑ جواب دینے کا فیصلہ کیا۔ یہ اُمّت مسلمہ کا اجتماعی فیصلہ تھا اُس اجماع اُمت کو تائید اللی بھی حاصل تھی :

واُعِدُّو الهُمُ مَنَا استَطَعتُم مِنَ قُوَةِ وَمِن رِبَاطِ الحَيل نُرُهِبُونَ بِهِ عَدُو اللّهِ وَعَدُو كُمُ (الانفال: ٢٠) (ترجمه) اور ان كافرول كے ليے جس قدر تم سے ہو سكے بتھيار اور ليے ہوئے گھوڑوں سے سلمان درست ركھو اور اس كے ذريعہ سے تم اپنا رعب جمائے و كو ان پر جو كه (كفركى وجہ سے) اللہ كے دشمن بين اور تهمارے وشمن بين)

اس دوران میرے ذہن میں قائد اعظم مرحوم و مغفور کی ایک تقریر کے چند جُلے بار بار گردش کرتے رہے۔ ان تاریخی جملوں کو اصل انگریزی متن اور اردو ترجے کے ساتھ قار کیں ، کی خدمت میں پیش کرنا چاہتا ہوں۔ گریملے مختفری تمید مُن لیجئے۔

یہ تقریر قائداعظم نے ۱۳ جولائی ۱۹۳۸ء کو سکندر آباد (حیدر آباد) کے ایک جاہے عام میں کی تھی اور یہ ایبا نازک موقع تھا جب انقال افتدار کی کھٹی میں برطانے کی (لیبر حکومت) اور بندو کانگری کے مفاداتی گئے جوڑ نے اسلامیان ہند کو سخت تشویشناک صورت حال سے دوچار کر دیا تھا۔ سب آبینی ذرائع بریکار ہوگئے تھے۔ برہمی سامراج نے کیبنٹ مشن پلان کے پُرزے پُرزے کر دیے تھے اور جان بُل (برطانے) مرعوب ہو کر اور اپنے وعدے وعید بحول کر افتدار برہمین سامراج کے حوالے کرنے پر تیار ہوگیا تھا اور اسلامیان ہند کو دھمکیوں سے نوازا جا رہا بھا۔ قائدا عظم بڑے حبر و تحل سے اس نازک صورت حال کا جائزہ لے رہے تھے اور پھر دو ہفتے بعد انہوں نے بہتی میں مسلم لیگ کونسل کے اجلاس میں برطانوی عامراج اور اُبجرتے ہوئے برہمی سامراج کے بینے اور علام لیگ کونسل کے اجلاس میں برطانوی عامراج اور اُبجرتے ہوئے برہمی سامراج کے بینے اور مسلم لیگ کونسل کے اجلاس میں برطانوی عامراج اور اُبجرتے ہوئے برہمی سامراج کے بینے اور مسلم لیگ نے آئینی جدوجمد کو خیراد کہ کر راست ہوئے برہمی سامراج کے بینے اور مسلم لیگ نے آئینی جدوجمد کو خیراد کہ کر راست اقدام کا فیصلہ کیا اور قائدا عظم نے ۲۹ جولائی ۱۹۳۹ء کو اپنی اختیائی تقریر کے خاتے پر فردوی کے شابنا ہے کا یہ شعر پڑھے ہوئے اپنے گرجدار لیج میں جریفوں کی مبارزت طبی کی وعوت کو شہل کیا :

"رات روی صلح است سازیم کار ورد نار" و کرند نییچم من از کار زار"

"If you seek peace, we do not want war, but if you want war, we will accept it unhesitatingly."

اب يمال متذكره بالا تقرير ك الكريزي جملے اور ان كا اردو ترجمه ملاحظه فرمائے:

"The world's justice and fairplay sounds very well, but what is actually happening in the world? there is no fairplay, and no friendship. When you yourself are strong enough to stand on your own legs then you will have friends more than actually you need. If not, the consequences are serious. It is the power-politics today without which you cannot get on."

ترجمہ: "دنیا کے عدل اور انصاف کے الفاظ نہایت خوش آئند محسوس ہوتے ہیں الین فی الحقیقت دنیا ہیں ہو کیا رہا ہے؟ نہ کمیں عدل و انصاف ہے اور نہ دوست جب آپ خود التے طاقور ہول کہ اپنے پیروں پر خود کھڑے ہو سکیں تو آپ کے پاس ضرورت ہے زیادہ دوست ہوں گے۔ آگر ایسا نہیں ہے تو نتائج سکین ہول گے۔ یہ طاقت کی سیاست ہے جس کے بغیر آپ ایک قدم بھی نہیں چل سکتے۔"

قائداعظم کے یہ الفاظ آج ہمارے کیے مضعل راہ ہیں۔۔ کاش کہ ہمارے بالائی حکمران طبقے نے نصف صدی قبل کشکول گدائی اُٹھا کر امریکی گندم اور ایداو کے نام پر بھاری سُودی قرضے لے کر عیش و عشرت کی راہ پر چلنے ہے پہلے ان الفاظ کے مطالب پر غور رکیا ہوتا اور اقبل کے فقر غیّور 'نان ہویں اور قوت حیدری کی اصطلاحوں پر نظر وُالی ہوتی اور انہیں سمجھا ہوتا 'قو ہمیں اتنا عرصہ در بدر کی محوکریں نہ کھانا پر تیں اور دنیا ہیں ذلیل و رسوا نہ ہوتا پر آ۔ ہماری ملی روایت یہ تو نہ مخی جس پر ہمارا بالادست گر بست ذہی طبقہ مغرب کی تہذی یلغار ہماری ملی روایت یہ و کر غلط راہوں پر چل پڑا اور ابھی تک بگٹ چل رہا ہے۔ ہمارے عوام تو اب ہمی رُد کھی سُوکھی کھا کر اپنی غیرت و حمیّت کا ثبوت دے رہے ہیں اور آزمائش کی گھڑی ہیں ان بھی رُد کھی سُوکھی کھا کر اپنی غیرت و حمیّت کا ثبوت دے رہے ہیں اور آزمائش کی گھڑی ہیں ان کے جوہر کھلتے ہیں اور وہ اقبال کے اس شعر کی مثال بن جاتے ہیں :

ری خاک میں ہے آگر شرر تو خیال فقر و غنا نہ کر کہ جمال میں نان شعیر پر ہے مدار قوت حدری

بعض نام نماد عالمی طاقتیں آج ہمیں پابدیوں کے ڈراوے دے رہی ہیں۔ انشاء اللہ اللہ عوام ان پابدیوں کو پرکاہ کے برابر بھی وقعت ہمیں دیں گے۔ اگر ہماری حکومت صدق دل سے مشکول گدائی نوڑ کر مقتدر اور بالادست طبقے کو بود و باش میں عوام کی سطح پر لے آئے اور اس طبقے کی لُوٹ کھوٹ کا بداوا کرسکے تو ہم بہت جلد آزمائش کی اس بھٹی سے انشاء اللہ گندن بن کر نکلیں گے۔ قائداعظم نے اپنی رصلت سے چار ہفتے قبل قوم کے نام اپنے آخری

يغام من يه الوداع الفاظ كے تھ:

قائد کے ان قیمتی الفاظ کو حزز جال بنائے اور صراط متنقیم پر قدم بردھائے۔ انشاء اللہ پاکستان عالم اسلام کا مضبوط حصار ہے گا' اور اکیسویں صدی اقبال کے خوابوں کی تعبیر کے مطابق عالم اسلام ہی کی نہیں بلکہ عالم انسانی کی فلاح و بہود کی صدی ہوگی' انشاء اللہ۔ اللہ عالم اسلام ہی کی نہیں بلکہ عالم انسانی کی فلاح و بہود کی صدی ہوگی' انشاء اللہ۔ (فلام حین نوالفقار)

수수수수수

#### OF THE FATHER OF NATION, QUAID-I-AZAM Mohammad Ali Jinnah,

in FOUR Volumes.

Collected & Compiled by: Khurshid Ahmad Khan Yusufi

VOLUME-1 1934-1937 (Printed & Published)

VOLUME-2 1938-1941 (April 6) (Printed & Published)

VOLUME-3 1941 (April 14)-1945 (Printed & Published)

VOLUME-4.... 1946-1948 (Printed & Published)

Each Volume contains more than 750 pages.

Price Rs. 350/- Each volume.

Discount according to the rules of Bazam-i- Iqbal's Publications.

Please Contact:

Bazm-i-Iqbal, 2-Club Road, Lahore, Phone No. 6363056

# بچھ اس شارے کے بارے میں

زیر نظر شارے میں دو مضامین انگریزی میں ہیں اور پانچ مضمون اردو میں ہیں۔
انگریزی جے میں پہلا مضمون ایک دستاویزی محضر نامہ (میمورندم) ہے جے اگت ۱۹۴۸ء
میں علامہ محمد اسد مرحوم نے بحثیت ڈائر کھٹر ادارہ اسلامک ری کنسٹر کشن حکومت پنجاب، وفاقی حکومت کو ارسال کیا تھا اور اس میں پاکستان میں نفاذ شریعت کے اہم اور بنیادی مسئلے کے بارے میں شاویز پیش کی تھیں۔ میمورندم سے قبل چودھری مظفر حسین نے پیش لفظ لکھا اور مدیر نے میں شعارتی شدرہ لکھا ہے۔

دو سرا مضمون پروفیسر عبدالغنی نے رقم فرملیا ہے اور پروفیسر اے۔ جے آبری کے انگریزی ترجمہ «فکوہ ، جواب فکوہ" پر تقیدی بحث کی ہے۔ پروفیسر آربری کلام اقبل کے ایک اہم مترجم بین اور سے بحث خالصتا تیکنیکی نوعیت کی ہے جے پروفیسر عبدالغنی نے بردی عرق ریزی اور دقیقہ سنجی سے پیش کیا ہے۔

اردو تھے میں پہلا مضمون بریکیڈیر (ر) ظفر قبل چودھری کا ہے "ایٹی دھاکے کے بعد.." یہ آج کا آتھیں مسلہ ہے جے مصنف نے ٹھوس تجزیاتی انداز میں لکھا ہے۔

دوسرا مضمون ڈاکٹر سید مجھ اکرم کا ہے "ملی تشخص اور اقبال' اردو زبان کے حوالے ہے۔" یہ اس سلسلے کا ایک اہم مضمون ہے۔ اردو ہندو مسلم تهذیبی ملاپ کا ایک اہم وڑھ تھی جے برطانوی استعار کی سیاسی مصلحوں نے ایک اختلافی مسئلہ بنا دیا۔ اور برہمی سامراج اس ورثے کا دشمن بن گیا۔ بسرکیف' اس کے نتیج میں اسلامیان ہند کا ملی شعور بیدار ہوا' اور اقبال فرث کی میں نبان کے فروغ و ترقی میں قائل قدر حصہ لیا۔

تيرا مضمون "فكر اقبل -- اتحاد اسلامي ے اتحاد انساني تك" مطالعہ اقبال كا ايك خاص

موضوع ہے جے محترمہ شاہدہ ہوسف نے برے موٹر پیرائے میں چیش کیا ہے۔

چوتھا مضمون ترکی کے معروف و مقبول صوفی شاعریونس اُمرہ پر ڈاکٹر خلیل طوق اُر نے رقم فرملیا۔ یونس اُمرہ پر ڈاکٹر خلیل طوق اُر نے رقم فرملیا۔ یونس اُمرہ مولانا جلال دین روی کے ہم عصر سے اور انہوں نے اناطولی ترکی بی شاعری کی۔ سات صدیاں بیت جانے کے بعد بھی یونس اُمرہ کا کلام آزہ ہے اور ترکوں کی اسلامی شاخت کا زندہ جاوید حصہ ہے۔ ڈاکٹر خلیل طوق اُر استبول یونیورشی بیں فارش اُردہ اور مطالعہ

پاکتان کے استاد ہیں اور کئی زبانوں ہیں درک رکھتے ہیں۔ بونس آمرہ پر سلیس آردہ ہیں ہے۔
مضمون لکھ کر انہوں نے اہل پاکتان کو یونس آمرہ سے ہی متعارف شیں کرایا بلکہ ترکی اور
پاکتان کے مابین اسلای ثقافتی رشتوں کو مزید مربوط کرنے کا اہم فریضہ انجام دیا ہے۔ انہوں نے
یونس آمرہ کے اناطولی ترکی کے اشعار کو اردو کا جامہ پہنا کر سے احساس دلایا ہے کہ صدیوں کے
طویل سفر اور علاقائی بُعد کے باوجود ہمارے دل اسلامی روایات و اظلاق کے حوالے سے ایک
ساتھ دھڑکتے ہیں۔

پانچوال مضمون محترمہ زاہدہ پروین نے اقبال کے ایک اہم خطبہ "الاجتماد فی الاسلام" اور اسلام قانون کی تدوین نوکی اہمیت کے لحاظ سے قلم بندرکیا ہے۔ علامہ محمد اسد کے محضر نامے کے ساتھ یہ مضمون بھی دور حاضر میں اجتماد کے مسئلے کی طرف ہماری توجہ مبذول کراتا ہے۔ اور یہ مسئلہ اقبال کو زندگی بھر بہت عزیز رہا اور وہ اس کے لیے مصطرب رہے۔

(14)

| مطبوعات      | اقبال کی نئ | p°1.                                                    |    |
|--------------|-------------|---------------------------------------------------------|----|
|              | نت تک       | باکستان: تصور سے حقیق<br>مجلد'                          | -1 |
| قیت ۲۰۰ روپ  | ۳۸۳ صفحات   | معلد '                                                  |    |
|              |             | اقبال: ایک مطالعه<br>مجلد<br>مجلد<br>تحریک اجرت<br>مجلد | _٢ |
| قیت ۱۲۰ روپ  | ۲۹۲ صفحات   | مجلد                                                    |    |
| 300 000000   |             | قريك اجرت                                               | -1 |
| قیت ۲۰۰ روپ  | ۲۲ صفحات    | ملح                                                     |    |
|              |             | جلد<br>اقبال کا اساسی وجدان                             | -٣ |
| قیمت ۱۳۰ روپ | صفحات ۲۷۳   | ملا                                                     |    |
|              | €           | مجلد<br>اسرار خودی (ترجمه و تش<br>مجلد                  | -0 |
| قیمت ۱۲۰ روپ | صفحات ۵۲۱   | مجلد                                                    |    |

ریدنیر (ر) ظفراقبل چورهری کی کی میلادی اینگی وهماکے کے بعد...

۲۸ می ۱۹۹۸ء پاکستان کی تاریخ میں ایک سنری دن ہے جب ہم نے ایک دن میں پانچ ایشی دھاکے کر کے اس میدان میں بھارت کا حماب چکا دیا۔ جس طرح پاکستان کا قیام ایک معجزہ تھا ای طرح پاکستان کے کامیاب ایٹی دھاکے ایک معجزے ہے کم شمیں۔ میں سمجھتا ہوں کہ یہ اللہ کا خاص فضل و کرم ہے کہ ہمارے سائنس دانوں' انجینئروں اور دفاعی ماہرین نے ایک مختفر عرصے میں ایٹی میدان میں اس قدر پیش رفت کی کہ وہ غوری جسے زیردست میزائل دا نے' ایٹم بم بنانے اور اس کا فیلڈ میں تجربہ کرنے کا کارنامہ سرانجام دے سکے۔ یہ کامیابیاں نہ صرف ایٹم بم بنانے اور اس کا فیلڈ میں تجربہ کرنے کا کارنامہ سرانجام دے سکے۔ یہ کامیابیاں نہ صرف پاکستان کے لئے باعث تخریب بلکہ ونیائے اسلام کی قوت اور وقار میں ایک اہم سنگ میل ہابت ہوں گی۔ اس کارنامے پر پوری قوم کو اپنے ملیہ ناز سائنس دانوں ڈاکٹر عبدالقدریر خال اور ان کے ساتھیوں پر بے انتما فخر ہے۔

دفاع میں ایٹی قوت استعال کرنے سے بھی دریغ نمیں کرے گا۔

بھارت کے اا اور ۱۳ مئی کے ایٹی دھاکوں نے دونوں ملکوں میں طاقت کے توازن کو درہم برہم کر دیا تھا۔ بھارت کی حکومت نے دنیا کی چھٹی ایٹی طاقت بنے کے بعد پاکستان کے خلاف جارحانہ طرز عمل کا مظاہرہ کیا اور آزاد کشمیر پر حملہ کرنے کی دھمکیاں دینے گئی۔ ان حالات میں پاکستانی عوام نے یک زبان ہو کر حکومت پاکستان سے مطالبہ کیا کہ وہ بھی اپنی ایٹی صلاحیت کا

مظاہرہ کر کے بھارتی حکومت کی اشتعال انگیز کارروائیوں کا مناسب جواب دے۔ پاکستان بھی ایک مخصوص لابی کے دانشوروں اور چند دیگر بزر بھروں نے بھارتی دھاکوں کو کیش کرانے کی تجویز بیش کی طراس بات پر عمومی انفاق رائے تھا کہ جمیں ڈالروں اور اقتصادی مراعات کے عوض اپنی قومی سلامتی اور خود مخاری کا سودا نہیں کرنا چاہیے۔ چنانچہ میاں نواز شریف نے بردی طاقتوں کے دباؤ کے باوجود ایٹی دھاک کرنے کا جرائت مندانہ فیصلہ کر لیا۔ بیس سجھتا ہوں کہ حکومت کو اس فیصلہ تک پہنچانے ہیں جانب مجمید نظامی کے مجاہدانہ کروار نے بھی اہم رول اوا کہا۔ پاکستان کے ایٹی دھاکوں پر پوری قوم نے جشن منایا۔ عالم اسلام نے بھی خبر مقدم کیا۔ دنیا کی بردی طاقتوں کے پاس پاکستان کے خلاف سخت اقدام کا کوئی جواز نمیس تھا۔ کیونکہ بھارتی کی بردی طاقتوں کے پاس پاکستان کے خلاف سخت اقدام کا کوئی جواز نمیس تھا۔ کیونکہ بھارتی اب سلامتی کونسل نے بھی پاکستان کے دھاکوں پر اسی طرح تشویش کا اظہار کیا ہے جس طرح بھاکوں پر کیا تھا۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ باجہائی حکومت نے دھاکوں میں پہل ابسارت کے دھاکوں پر رکیا تھا۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ باجہائی حکومت نے دھاکوں میں پہل کیارے ایک سرٹیے۔ کا میں شرفیہ جس کوئی شک نہیں کہ باجہائی حکومت نے دھاکوں میں پہل کیارے ایک سرٹیے۔ باکستان نے بورا بورا فائدہ اٹھایا۔

میاں نواز شریف نے اپ خطاب میں پاکتانی قوم کو متوقع اقتصادی پابندیوں کے نتیج میں پیش آنے والی مشکلات کا ہمت اور صبر سے مقابلہ کرنے کی تلقین کی ہے۔ قوم نے اس کا ہمت ہواب دینے کے عزم کا برطا اظہار کیا ہے۔ میاں صاحب کو اس وقت قوم کے ہوش و جذبہ کو کیش کرانے کی ضوورت ہے۔ اس کا واحد طریقہ ہی ہے کہ وہ خود' صدر مملکت'گورنر اور کیش کرانے کی ضومتی عہدیدار اور سیاستدان مادگی اور کفایت شعاری کا عملی مظاہرہ کریں۔ اس مللہ میں میاں صاحب نے وزیر اعظم سیکرٹریٹ چھوڑتے اور اس کے بعد مرحد کے وزیر اعلیٰ مللہ میں میاں صاحب نے وزیر اعظم سیکرٹریٹ چھوڑتے اور اس کے بعد مرحد کے وزیر اعلیٰ کے فرنش ہوئوں آئند ہیں۔ قومی اقتصادی کونس کا بیہ فیصلہ بھی خوش آئند ہیں۔ قومی اقتصادی کونس کا بیہ فیصلہ بھی خوش آئند ہے کہ موائے ترقیاقی منصوبوں اور ملازمین کی شخواہوں کے کونس کا بیہ فیصلہ بھی خوش آئند ہے کہ موائے ترقیاقی منصوبوں اور ملازمین کی شخواہوں کے کرنے اور مادگی و کفایت شعاری اپنانے کے لئے جس مزید چھی کا اعلان کرنے والے ہیں' وہ انتقابی نوعیت کا ہو گا۔ ان حالات میں باشعور افراد نے ۳۰ مئی کو میاں صاحب کی لاہور آید پر استقبال کے سالمہ میں لاہور کارپوریش کی طرف سے اخباری اشتمارات' کارپوریش اور دیگر استقبال کے سالمہ میں لاہور کارپوریش کی طرف سے اخباری اشتمارات' کارپوریش اور دیگر مکرت کے دیائش استقبال کے ناجائز استعال کو ناپند رکیا ہے۔ اب ہمارا ملک ایسی نمود و نمائش اور پہلک فنڈز کے ناجائز استعال کا متحمل نہیں ہو سکا۔

ایک طرف ملک کے اندر عوامی جوش و جذبہ عروج پر ہے تو دو سری طرف پاکستان کی میزائل فیکنالوجی میں اعلیٰ مہارت اور ایٹی دھاکوں نے ونیا کے اہم وارالحکومتوں میں ہل چل پو دی ہے۔ سلامتی کونسل امریکہ 'جلیان اور یورپ میں دفاعی تجزیہ نگار اور سیاس مجھرپاکستان کی ایٹی صلاحیت کے دُور رس نبائج کا تجزیہ کرنے میں مصووف ہیں۔ امریکہ اور اسرائیل کی جو لابی بھارت کو جونبی ایشیا میں علاقہ کا چودھری بنانا جاہتی تھی' اس کی امیدوں پر اوس پر گئی ہے۔ بھارت کو جونبی ایشیا میں علاقہ کا چودھری بنانا جاہتی تھی' اس کی امیدوں پر اوس پر گئی ہے۔ جس طرح جزل ضیاء الحق کے دور حکومت میں پاکستان نے افغان مجاہدین کی مدد کر کے دنیا کی دوسری سرپاور کو افغانستان میں فلست دے کر روی استعار کو توڑ پھوڑ دیا تھا۔ اس طرح اب دوبارہ طالت نے میاں نواز شریف کو یہ سعادت دی کہ ان کی حکومت نے بھارت کے جواب میں اپنی ایٹی برتری ٹابت کر کے پاکستان کو اس علاقے میں ایک اہم سڑریہ جب یوزیشن کا عامل ملک بنا دیا ہے۔ پاکستان کی ایمیت اس دجہ ہے بھی زیادہ ہو چکی ہے کہ مشرقی وسطی کے اسلامی ملک ہے جو ممالک میں دفاعی قوت میں پاکستان کا کوئی ہم پلہ نہیں اور اب پاکستان واحد اسلامی ملک ہے جو ایشی طاقت بن کر اُبھرا ہے۔ اس طرح پاکستان ایک بار پھر موجودہ ورلڈ آرڈر میں تبدیلیوں کا ایشی طاقت بن کر اُبھرا ہے۔ اس طرح پاکستان ایک بار پھر موجودہ ورلڈ آرڈر میں تبدیلیوں کا موجودہ بن سکتا ہے۔ اب دنیا پانچ برے ممالک سے سوال کر رہی ہے کہ آخر اُن کو دنیا میں اپنی بالدی جادی رکھنے کا کیا حق ہے؟

اس وقت میال نواز شریف کے پاس اہم کارڈ ہیں۔ اب یہ ان کی اور ان کے رفقا کی سوجھ پر مخصر ہے کہ وہ اپنے کارڈ پاکستان کے مفاد میں کس طرح استعمال کرتے ہیں۔ ایٹی وحکاول نے ہمیں الیی شاہراہ پر لا کھڑا کیا ہے جہال مسلسل چلتے رہنا ہی زندگی کی علامت ثابت ہو گا۔ ملک کے اندر میال نواز شریف کو فوری طور پر مندرجہ ذیل اقدامات کرنے کی ضرورت ہو گا۔ ملک کے اندر میال نواز شریف کو فوری طور پر مندرجہ ذیل اقدامات کرنے کی ضرورت ہو۔ آنے والے طالت میں در پیش چیلنجوں کا مقابلہ کرنے کے لئے تمام اہم سیای اور دبی جماعتوں سے مشاورت ' ترک نمود و نمائش' اخراجات میں کی اور کفایت شعاری کا ایک کمیل اور انقلالی میں کے۔

قرض نادہندگان سے قرضوں کی فوری اور بیرون ملک جمع شدہ ناجائز رقوم کی واپسی۔
عالمی تناظر کے حوالے سے میاں صاحب کو تمام اہم اسلامی ممالک کے دورے کر کے
پاکستان کے نقطۂ نظر اور ہنود و بیود کے گئے جوڑ اور سازعوں سے پیدا ہونے والی صور شحال کے
بارے میں ان کو اعتماد میں لینا چاہیے۔ پاکستان اس وقت اپنے قرضہ جات کی ری شیڈولنگ
کروانے کی پوزیشن میں ہے۔ میاں صاحب کو قرضے معاف کروانے کا مطالبہ کر دینا چاہیے۔ اگر

اس مطالبه كو منظور شيس بكيا جاتا تو ياكستان كو نادبنده بن جانا چا سي- اس طرح بم خود انحصاري كى طرف قدم بردها كر كفكول بيش كے لئے تو و كتے ہيں۔ كشير كے سلے كو اولين ترج ديے ہوئے سامتی کونسل اور بری طاقتوں سے مطاب کرنا چاہیے کہ فور آ اس سئلہ کو حل کرنے کے لئے ٹھوس قدم اٹھائیں۔ دریں اٹا کشمیری کرتت بہندوں کی امداد کے لئے قوم کے جذبے کو بیدار کرنا چاہیے اور ہر بین الاقوای و علاقائی فورم پر اس سئلے کے حل کے لئے پوری قوت

ے آواز اٹھائی چاہیے۔ اس پالیسی کے تیتیج میں سرحدول پر کشدگی بردھنے سے جمیں پریشان نہیں ہونا چاہیے ' کونکہ موجودہ بھارتی حکومت کشمیر کی سرحدول پر پہلے سے ہی اشتعال انگیز کارروائیال کر رہی ہے۔ سلامتی کونسل میں جب بھی نے متقل اراکین کا سوال اٹھے تو پاکستان کو او- آئی- ی كے لئے دو سيوں كا مطالبہ كر دينا جاہے اور اگر بھارت كو متقل ركن بنانے كى تجويز زير غور

آئے تو پاکستان کو بھی اپنے لئے سیٹ کا مطالبہ کرنا ضروری ہو گا۔ مختربہ کہ ایٹی دھاکوں کے بعد اب عوام کو اس خوش منمی کا شکار نہ ہونے دیا جائے کہ سے ایٹی وجاکے بجائے خود ہمارے دفاعی اور دیگر سائل عل کردیں گے۔ ابھی تشمیر کا فیصلہ ہونا باقی ہے۔ نیز تبدیل شدہ عالمی منظر نامے میں پاکستان کی اہمیت کو سمجھتے ہوئے جمال ہمیں زیادہ ے زیادہ سردیجک فوائد حاصل کرنے کی طرف توجہ دینی چاہیے ' وہاں قوی اتحاد کی فضا کو برقرار رکھے' بیرونی قرضوں سے ممل نجات یا کر خود انحصاری کی ظرف قدم بردهانے اور امریک کی ذہنی غلامی سے چھٹکارا یانے کے لئے بھی یہ سہری اور تاریخی موقع ہے۔ ان اقدامات کے

بغیر ہم ایٹی دھاکوں کے حقیق ثمرات سے بسرہ مندنہ ہو علیں گے۔

( شکریه "نوائے دفت")

#### New Books of Bazm-i-Iqbal

PAKISTAN: As visualised by Iqbal & Jinnah Price: 200/-Pages: 320 (Hard Bound)

Space, Time & Orders of Reality,

Price: 130/-Pages: 224 (Hard Bound)

Development of Iqbal's Mind & Thought, Price: 150/-(Hard Bound)

Pages: 288

## اقبال اور ملی تشخص اردو زبان کے حوالے سے

حافظ نے زلف سخن میں شانہ زنی کو ایک عظیم فن تفتور کیا اور اس حوالے سے مندرجہ زیل شعر میں این کمال فن کا اظہار کرتے ہوئے کمان):

کس چو حافظ کشید از رخ اندیشہ نقاب تا سر زلف عروسان مخن شانہ زوند

لیکن اقبل نے اپنے فن کو محض فن کے لئے نہیں بلکہ قوی نقاضوں کے لئے وقف کر دیا۔ انہوں نے قوی زبان اردو کی اصلاح و آرائش کی خاطر گیسوئے اردو میں شانہ زنی کی ضرورت محسوس کی اور دلسوزی ہے کہالاء):

گیموئے اردو ابھی منت پذیر شانہ ہے شع یہ مودائی دلموزی پروانہ ہے

زبان کو کسی بھی قوم کے تشخص میں غیر معمولی اہمیت حاصل ہوتی ہے۔ عصر حاضر میں اقبال بلاشیہ دین اسلام کے عظیم مفکر و مبلغ پہچانے گئے ہیں اور اصولاً یمی ان کی سب سے بدی شاخت ہے کیئوں انہوں نے اپنی غیر معمولی دینی حمیت کے باوجود اردو زبان کو دین ہی کی طرح اہمیت دیتے ہوئے ۱۹۳۷ء میں ایک خط میں لکھا:

"اگرچہ میں اردو زبان کی بحثیت زبان خدمت کرنے کی اہلیت نہیں رکھتا کا ہم میری الله عصبیت دین عصبیت سے کسی طرح کم نہیں۔(۳)"

اقبل کے مندرجہ بالا بیان کی تائید مولوی عبدالحق کے نام ان کے ۱۹۳۹ء بی میں لکھے ہوئے ایک اور خط سے بھی ہوتی ہے علامہ کے الفاظ ہیں :

"آپ کی تحریک سے مسلمانوں کا مستقبل وابستہدام)" اس ایک بھلے ہے واضح ہوتا ہے کہ اقبال کی نظر میں اردو زبان کی تحریک دراصل برصغیر میں مسلمانوں کی آزاد اسلامی مملکت ے حسول کی تحریک تھی جس سے مسلمانوں کا مستقبل وابستہ تھا۔ علامہ نے ۱۹۳۷ء میں مولوی عبد الحق کے نام ایک اور خط میں اردو زبان سے اپنی والهانہ وابستگی اور قوم کے لئے اس کی اہمیت کا اظہار کرتے ہوئے تحریر فرمایا:

"دکاش بین اپنی زندگی کے باقی ایام آپ کے ساتھ رہ کراردو کی خدمت کر سکتا۔"(ہ)

اقبال نے یونیورٹی میں عربی زبان اعلیٰ سطح تک پڑھی اور اس میں اتمیازی حقیت حاصل
کی اگریزی زبان میں وہ بقول خود ان کے اپنا مائی الضمیر بمتر بیان کرنے پر قادر تھے فاری ان
کی الہای زبان تھی کیون اس سب پچھ کے باوجود انہیں اردو زبان جو برصغیر کے کو ڈوں
ملمانوں کی زبان تھی نمایت عزیز رہی۔ چنانچہ اقبال نے اپنی سب سے پہلی تصنیف "علم
الاقتصاد" اردو زبان میں رقم کی۔ یہ نہ صرف اقبال کی پہلی تصنیف تھی کی بلکہ علم اقتصاد پر اردو
زبان میں سب سے پہلی تصنیف تھی(د) جو ۵ مواہ سے پیشحر کامی گئی۔

انیسویں صدی میں غالب نے ریختہ کو رشک فاری بنا دیا تھا (د) لیکن اقبال نے محسوس کیا کہ اردو کا دامن ابھی نگ ہے۔ چنانچہ انہوں نے سینکٹوں نئی نئی تر کیات اور اصطلاحات وضع کرکے اردو زبان کو خاص وسعت عطاکی اور اے اس قدر معظم کر دیا کہ وہ جدید سیای و فنی اور علمی و ادبی ہر طرح کے دقیق مضافین کے بیان کے قاتل بن گئے۔ بانگ درا' ضرب کلیم' فنی اور علمی و ادبی ہر طرح کے دقیق مضافین کے بیان کے قاتل بن گئے۔ بانگ درا' ضرب کلیم' بال جبریل اور ارمغان تجاز کی اردو نظمیس رفعت تخیل' بجدت مضمون' بعفت زبان اور قدرت بیان کے اعتبار سے اپنی مثال آپ ہیں۔ اقبال کے کلام کا نب سے نمایاں اور منفرد پہلو اس کی ارثر آفری ہے جس نے دلوں کو آک ولولہ تازہ عطارکیا جیسا کہ انہوں نے کمارہ:

اک ولولہ تازہ دیا میں نے ولوں کو لاہور سے تا خاک بخارا و سمرقتد

مولوی عبدالحق بحق رقم طراز ہیں کہ: "اقبال کے کلام میں جو ولولہ ، جوش اور تخلیقی قوت ہوہ کی دوسرے شاعر کے کلام میں نہیں بائی جاتی۔ اگرچہ انہوں نے فرنگی تمذیب ، جہوریت ، و طنیت اور مادینت کے بُت بڑی ہے دردی سے توڑے ہیں ، لیکن ہماری شاعری میں سب سے زیادہ مغربی خیالات سے تمتع انہی نے حاصل کیا ہے۔ وہ بہت بڑے مفکر اور عظیم المرتبت شاعر ہیں۔ انہوں نے حکیمانہ افکار کو جو مغرب و مشرق کی حکمتوں کے گمرے مطالع ، المرتبت شاعر ہیں۔ انہوں نے حکیمانہ افکار کو جو مغرب و مشرق کی حکمتوں کے گمرے مطالع ، واتی غور و فکر اور زندگی کے تجربات سے حاصل کے اپنے جذبات و وجدانات میں ڈیو کر شعر کے قالب میں ایسے لطیف ، پُر جوش اور انقلاب انگیز ہیرائے سے ادا کئے ہیں کہ ان کے پڑھنے سے قالب میں ایسے لطیف ، پُر جوش اور انقلاب انگیز ہیرائے سے ادا کئے ہیں کہ ان کے پڑھنے سے قالب میں ایسے لطیف ، پُر جوش اور انقلاب انگیز ہیرائے سے ادا کئے ہیں کہ ان کے پڑھنے سے قالب میں ایسے لطیف ، پُر جوش اور انقلاب انگیز ہیرائے سے ادا کئے ہیں کہ ان کے پڑھنے سے

مردہ ولوں میں بھی زندگی کے آثار نمودار ہونے گئے۔ اقبال نے اپنے کلام سے اردو زبان کا مرتبہ اتنا بلند کر دیا ہے کہ اس سے پہلے اسے نصیب نہیں ہوا تھا۔ اب اردو کی تنگ دامانی کی شکلیت اس شدّت سے باتی نہیں رہ گئی۔ وہ بلاشبہ شاعر مشرق کے خطاب کے مستحق ہیں۔"(ہ) اگر اردو زبان کی تاریخ کے ابتدائی نقوش تلاش کئے جائیں تو ہم اس نتیج پر پہنچتے ہیں کہ ہندوستان میں مسلمانوں کی آمد کے ساتھ ہی ہیہ زبان صورت پذیر ہونا شروع ہو گئی تھی۔ جس طرح قائداعظم نے فرمایا تھا کہ: "پاکستان اس روز بن گیا تھا جب پہلا ہندو مسلمان ہوا تھا(ا،)" طافظ محمود شیرانی نے ہندوستان میں آکر توظن اختیار رکیا (ا) "

شرانی کے زدیک اردو دیلی کی قدیم زبان نہیں ہے ' بلکہ وہ مسلمانوں کے ساتھ دہلی ہیں گئی اور چونکہ مسلمان پنجاب سے ہجرت کر کے گئے اس لئے ضروری ہے کہ وہ پنجاب سے کوئی زبان اپنے ساتھ لے کر گئے ہوں۔"(۱۱) محمود کے زمانے ہیں غزنی ہیں متعدد ترجمان تھے جن بین سے تلک اور بہرام کے نام تاریخوں ہیں طبتے ہیں۔(۱۱)

پانچویں صدی ہجری کے آغاز میں جب لاہور غرنویوں کا دارا کھومت بنا تو متعدد ایرانی فرجی خاندان نظام حکومت کے استخام کے لئے لاہور میں منتقل ہوئے۔ اس طرح بکوت ایرانی فوجی بھی لشکروں کی صورت میں جگہ جگہ متعین ہوئے۔ ایسے ماحول میں جہاں ہر طرف ہندو ہی ہندو سے کھی لشکروں کی صورت میں جگہ جگہ متعین ہوئے۔ ایسے ماحول میں جہاں ہر طرف ہندو ہی ہندو اسلام کے مسلمان صوفی اور مبلغ حضرات بھی آئے۔ شاہ اسلمیل بخاری کے علاوہ حضرت علی ہجویری اس سلملے میں نمایت نمایاں حیثیت کے حامل ہیں۔ وہ اپنا وطن مالوف اور عزیز و اقارب کو چھوڑ کر ہندوستان کے اجبی لوگوں میں جنہیں وہ نا ہم بخس کتے ہیں صرف تبلیغ اسلام کے لئے آئے اور لاہور میں مستقل طور پر سکونت پذیر ہوئے۔ غلام ہی حرف کو خالص فاری زبان میں تبلیغ نہیں کر کتے تھے ' بلکہ ملی جلی زبان میں گفتگو کرنے پر مجبور تھے۔ ہندوستان آئے سے پیٹھ حضرت علی ہجویری نے محدود کے دربار میں ایک کرنے پر مجبور تھے۔ ہندوستان آئے سے پیٹھ حضرت علی ہجویری ہے محدود کے دربار میں ایک ہندو فلفی سے مناظرہ بھی مکیا تھا۔ (۱۰)

ای دُور کے معروف شعرا میں ہے مسعود سعد سلمان لاہوری (متونی ۱۵۵ه) ہے 'جن کے فاری دیوان میں ایک نظم شر آشوب ہے '(۵) اس سے متعدد ایے لوگوں کا پتہ چاتا ہے جن کے فاری دیوان میں ایک نظم شر آشوب ہے '(۵) اس سے متعدد ایے لوگوں کا پتہ چاتا ہے جن کے مختلف پیشے سے اور وہ لاہور اور نواحی علاقوں میں آباد سے۔ سلمان انہیں عمواً اپنا یار کمہ کر پکار آ ہے 'مثلاً عبر فروش' رسمریز' رقاص' صوفی' فصاد' نانوائی' پہلوان' چاہ کُن' مطرب' نحوی'

شاعر ساقی سپایی کسان فیروزه فروش زرگر فقیه ار سندی (۱۱) یار تشمیری (۱۱) کیمیاگر شکاری واعظ مام شر کبوتر باز جام و گان باز فلفی طبله نواز نقاش باغبان آجر ریشم باف کات ایر فیر مسلم (۱۱) تیرساز سقا ستار نواز او بار قاضی کردا با زاید دربان قصاب عطار دف نواز تنج زن طبیب منجم اور فال کیر-

ان مخلف پیشہ ور لوگوں کے ججوم سے معلوم ہوتا ہے کہ یمال بکٹرت ایرانی خاندان آباد سے جن سے مسلمانوں اور ہندوؤں پر مشتل ایک مخلوط معاشرہ آئی کی پایا جو دو مخلف تمذیبوں اور ترزوں کا مظر تھا۔

مسعود سعد سلمان فاری زبان کا آیک غیر معمولی شاعر قرار دیا جاتا ہے۔ بعض اساد کے مطابق وہ ہندی زبان میں بھی شعر کہنا تھا اور اس کا آیک دیوان ہندی تھا جو اب ناپید ہے۔ محمد عونی نے اس کے ہندی ویوان کی تصدیق کی ہے۔(۱۹)

ان محاشرتی تعلقات کی بنا پر ہندوؤں نے یقیناً فارسی زبان سکھی اور مسلمانوں نے ہندوی یا ہندی زبان کی تحصیل کی۔ محمود غزنوی کے عظیم مصاحب وانشور ابور یجان البیرونی نے ہندو ستانی تهذیب و تهذن علوم و فنون اور غراجب و اخلاق کا محققانہ مطالعہ رکیا اور اس کے نتائج کو اپنی شرو آفاق تصنیف ''تحقیق ما للهند'' میں شبت رکیا۔ وہ اس مقصد کے لئے ہندوستان میں سالما سال رہا۔ یقیناً وہ بھی ہندوؤں سے فارسی آمیختہ ہندی زبان میں گفتگو کرتا تھا۔ تبلیغ اسلام کی خاطر حضرت معین الدین چشتی (متوفی سامانھ) غزنہ سے ہوتے ہوئے لاہور آئے اور یمال کی خاطر حضرت معین الدین چشتی (متوفی سامانھ) غزنہ سے ہوتے ہوئے لاہور آئے اور یمال کی خاطر حضرت معین الدین چشتی (متوفی سامانھ) غزنہ سے ہوئے وقت تک محمد غوری (متوفی سامانھ) نے اس علاقے کو فتے نہیں رکیا تھا۔ آپ نے اس کمل ہندی ماحول میں سکونت اختیار کی۔ وو شاویاں بھی کیں۔ آپ کی ایک زوجہ ہندو راجا کی لڑکی تھی '(۲۰) ظاہر ہے آپ نے وہاں فارسی آمیختہ ہندی زبان میں تبلیغ اسلام کا کام انجام دیا۔

۵۸۳ میں مجمد غوری (متونی ۱۹۳۵) نے غزنوی حکومت ختم کر کے لاہور پر قبضہ کر لیا المجمد میں دور دُور تک فتوحات حاصل کیں۔ جنگ میں راجا پر تھوی قتل ہوا۔ سلطان مجمد غوری نے ہندوستان میں حکومت اپنے ایک معتمد غلام قطاب الدین ایب (متونی ۱۹۵۵) کے سرد کوری نے ہندوستان کی حکومت اپنے ایک معتمد غلام قطاب الدین ایب (متونی ۱۹۵۵) کے سرد کی جس نے ایک وسیع علاقے میں مستقل حکومت کی بنیاد رکھی۔ اس حکومت کی تشکیل سے ہندو مسلم معاشرہ مزید وسیع اور متحکم بنیادوں پر اُستوار ہوا۔ مسلمان حکرانوں نے مرور زمال کے ہندو ساتھ نظام حکومت کے استحکام کے لئے بکثرت فاری زبان خاندانوں کو دبلی اور دو سرے ساتھ ساتھ نظام حکومت کے استحکام کے لئے بکثرت فاری زبان خاندانوں کو دبلی اور دو سرے ساتھ ساتھ نظام حکومت کے استحکام کے لئے بکثرت فاری زبان خاندانوں کو دبلی اور دو سرے

شرول میں آباد رکیا۔ اس اقدام سے ایک وسیع ابنیاد معاشرہ تفکیل پایا جس میں مسلمان اور ہندہ دونوں قوموں نے ضرورت کے تحت ایک دوسرے کی زبان 'آداب' رسوم' اخلاق' تدن فنون اور علوم سیجے۔ شرول میں مجدیں' مدرسے اور خانقابیں تائیں ہوئیں۔ نقاشی' خطاطی' معماری' تجاری' مصوری اور شمشیر سازی جیئے فنون کی ترویج ہوئی۔ بعد کے ادوار حکومت میں دبلی میں مندرجہ ذیل محلے یائے جاتے تھے:

محلّہ عبای محلّہ عبری محلّہ خوارزم شاہی محلّہ دیلمی محلّہ علوی محلّہ ایا بی محلّہ غوری محلّہ علی محلّہ علی محلّہ بی محلّہ دوی محلّہ سنقری محلّہ موصلی محلّہ سرقندی محلّہ کاشغری اور محلّہ خطائی۔ مطلّہ چکیزی محلّہ روی محلّہ سنقری محلّہ معلوں کا قائم ہوا اس کا نام مغلبورہ رکھا محلّ مطان جلال الدین مخلّی کے دور میں ایک نیا محلّہ مغلوں کا قائم ہوا اس کا نام مغلبورہ رکھا محلّہ ایک محلّہ معلوں کا قائم ہوا اس کا نام مغلبورہ رکھا میں۔

مغلیہ دور حکومت اور خصوصاً ہمایوں کی ایران سے واپسی ۱۵۵۵ء کے بعد ہندوستان میں بے شار فاری زبان خاندان آ ہے۔ چنانچہ دونوں قوموں نے ایک دو سرے کی تہذیب و تهدن پر گرے اثرات مرتب کئے۔ اکبر' جمانگیر' شابجہان اور اور نگزیب عالمگیر کے پُر شکوہ ادوار حکومت میں ایک وسیع و عریض سلطنت واحد نظام حکومت کے تحت تشکیل پائی۔ اس نظام نے جہاں ہندوستان کی متعدد اور مختلف ریاستوں کو سای اور معاشرتی وحدت عطاکی وہاں انہیں لسانی وحدت کا بھی عظیم عطیم دیا۔ یہ زبان ریختہ یا اردو کے نام سے موسوم ہوئی۔ مغلیم باوشاہ خود بھی ضرورت کے مطابق اس میں گفتگو کرتے تھے۔ شابجہان کے بارے جی ملا عبدالحمید لاہوری کھتا ہے:

"آپ عموماً فاری زبان میں بڑی فصاحت و بلاغت کے ساتھ تفتگو کرتے ہیں اور بعض مندوستانیوں سے جو فاری نہیں جانتے ہندوستانی میں۔"(۱۲)

اورتك زيب عالكيرك متعلق لما محمد كاظم رقم طراز ب:

"آپ اکثر اوقات سلیس اور بلیج فاری بین گفتگو کرتے ہیں 'لیکن چفتائی ترکی بھی خوب جانتے ہیں اور ترکول کے ساتھ ای زبان میں بات کرتے ہیں۔ البتہ اہل ہند کے ساتھ جو فاری نہیں جانتے یا فاری اچھی طرح نہیں بول کتے ان کے ساتھ ضرورت کے مطابق ہندی میں گفتگو کرتے ہیں۔"(۱۳))

جان فر -ایر اور تگزیب کے عمد کا ذکر کرتے ہوئے لکھتا ہے:

"دربار کی زبان فاری ہے اور عوام اندستان زبان بولتے ہیں جس کا باضابطہ رسم الخط

اردو زبان کے عناصر ترکیبی کی توضیح کرتے ہوئے مولوی عبدالحق لکھتے ہیں: "دفتری کاروباری درباری تنذیبی اور تعلیمی زبان فاری تھی۔ اس کی قلم دہلوی زبان پر گلی تو اس پیوند سے ایک نئی مخلوط بولی وجود ہیں آئی۔ ابتدا ہیں یہ ہندی یا ہندوی کملاتی تھی۔ بعد ہیں دوسری بولیوں سے امتیاز کے لئے اس ریختہ کا نام دیا گیا جس سے مراد ملی جلی زبان ہے۔ یہی بولی رفتہ رفتہ اس مرتبے کو پینچی جے ہم اردو کہتے ہیں۔ یہ زبان جس کے لئے زہین پنجاب کے میدانوں میں تیار ہوئی اور جس نے دلی کے خاص طلاح ہیں ایک نئی بولی کا روپ دھارا منوفیوں ورویشوں اور سلطنت دبلی کے اشکروں کی بدولت گرات و کن پنجاب اور دو سرے علاقوں میں درویشوں اور بری تیزی سے پھیلتی چلی گئی۔"ده

چوں کہ پنجاب سے مسلمانوں کے تعلقات وہلی کے مقابلے میں زیادہ قدیم ہیں اس لئے مسلمانوں نے اس ملک کی زبان میں سب سے پہلے شعر گوئی کی بنا رکھی۔ مشائخ و صوفیہ نے سب سے پیشتر دہلی و پنجاب میں ہندی کی سربر سی کی ہے۔ ان کا تعلق عوام الناس سے براہ راست تھا۔ اس لئے دلی زبانوں کی تربیت انہی سے شروع ہوتی ہے ' ان اہل اللہ میں ہم مشہور بزرگوں کے نام دیکھتے ہیں 'مثلاً: شخ فریدالدین مسعود متونی ۲۱۵ھ' شخ نظام الدین اولیاء متونی ۲۵۵ھ ' امیر خسرو متونی ۲۵۵ھ اور شخ فریدالدین سعود متونی قلندر متونی ۲۵۵ھ ' انہوں نے متونی ۲۵۵ھ اور شخ فریدالدین بوعلی قلندر متونی ۲۵۵ھ ' انہوں نے شخ نظام الدین اولیاء سے ہندی دوھروں میں مشاعرات کئے۔ "(۲۱)

اس طرح اردو زبان جے ہندی یا ہندوی یا ریختہ کا نام دیا گیا مسلمانوں اور ہندوؤں کے صدیوں پر محیط باہمی معاشرتی میل جول ہے معرض وجود بین آئی تھی اور بلاشہ یہ زبان دونوں قوموں کی مشترکہ نقافت کا خوبصورت اظہار تھی۔ ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی کے بعد انگریزوں کی مسلم دشمنی کے تحت عمت عملی یہ طے پائی کہ ہندوؤں اور مسلمانوں بین زیادہ سے زیادہ اختلاف اور عداوت پیدا کی جائے آگہ یہ دونوں قویس کسی طرح اور کسی وقت بھی متحد نہ ہو اختلاف اور عداوت پیدا کی جائے آگہ یہ دونوں قویس کسی طرح اور کسی وقت بھی متحد نہ ہو کئیں۔ اس طریق کار کے تحت انگریزوں نے مسلمانوں کو ہندوؤں کے ذریعے زیادہ سے زیادہ کمزور اور بدحال کرنے کی کوشش کی اور اس کے نتیج بیس مسلمانوں کے تہذیبی و تمذی آٹار کو جوان کی عظمت رفتہ کے برجتہ نقوش سے ختم کرنے کے لئے کسی اقدام سے دریغ نہ بریا۔ مرزا جوان کی عظمت رفتہ کے برجتہ نقوش سے ختم کرنے کے لئے کسی اقدام سے دریغ نہ بریا۔ مرزا عالب نے اپنی درد ناک حالات کے مایوس کن رویے کے پیش نظر کیا:

یا رب زمانہ مجھ کو مناتا ہے کس لئے ۔ اوح جمال ہے حرف کرر نبیں ہوں میں لیکن انگریزی حکومت اس بات کی متعبد تھی کہ وہ مسلمانوں کو مغلوب اور ہندوؤں کو اُن پر مسلط کرے۔ گور نر جزل لارڈ الن برائے کہا: "غیں اس عقیدے کی طرف ہے آنکھ بند منیں کر سکتا کہ یہ قوم (مسلمان) بنیادی طور پر ہماری مخالف ہے۔ اس لیئے ہماری صحیح پالیسی یہ ہم مندوؤں کو اپنا طرفدار بنائیں۔"(دم) مشہور فرانسیس محقق گارسیں دیای نے بھی ہندوؤں کی اردو دشمنی کو ای جذبے پر محمول کیا تھا کہ ہندو ہر اس چیز کو منا دینا چاہتے ہیں جو انسیس اسلامی عمد کی یاد دلائے۔"(دم)

سرسید اجر خان نے اپنی تعلیمی رپورٹ میں لکھا: "میں سال سے ملک کی خدمت کر رہا ہوں۔ میں نے بھی ہندو مسلم کا اخیاز نہ رکیا۔ لیکن جب ہندووں نے اردو کی مخالفت کی اور ہر ایسی شے سے بیزاری کا اظہار رکیا جس کا تعلق اسلامی عمد سے ہے تو مجھے یقین ہو گیا کہ ہم مل کر کام نہیں کر کئے اور میں نے اپنی کوششوں کا رُخ مسلمانوں کی اصلاح اور تعلیم کی طرف پھیر دیا۔ اس وقت سے ہندو اور مسلمان الگ ہو گئے اور دو جدا قویس بن جمئیں۔"(۲۹)

اردو اور اردو رسم الخط کی مخالفت کا اصل سبب بیان کرتے ہوئے مسٹر گاندھی نے ناگپور کے ایک جلسہ میں کما: "اردو زبان مسلمانوں کی زبان ہے۔ قرآن کے حدف میں لکھی جاتی ہے اور مسلمان بادشاہوں نے اے اپنایا اور پھیلایا۔ مسلمان چاہیں تو اس کو رکھیں اور پھیلائیں۔"(۲۰)

مولانا الطاف حسين حالى "حيات جاويد" من لكسة بن :

لیفٹینٹ گورز مسٹر جی کیمبل نے بہار میں' اردو کی بجائے ہندی کو کیتھی حوف میں دفتری' تعلیمی اور عدالتی زبان بنائے جانے کا اعلان کر دیا۔"(۲۳) اردو کی تشکیل کے بارے میں ڈاکٹر فرمان نتجوری لکھتے ہیں:

"اردو 'ہندو مسلمان کے ملاپ کا عاصل اور دونوں کی تہذیبوں کا علم ہے۔ ہندو مسلمان میں اتحاد و یگا نگت کی جو صور تین پیدا ہو ہیں وہ اس کی مدد سے پیدا ہو ہیں۔ اس کی پیدائش و ترتی اور مقبولیت میں کئی جرکو دخل نہیں تھا 'ورنہ اگر مسلمان حکران چاہیے تو اپنے ہزار سالہ دور حکومت میں ہندوؤں کو عربی 'فاری یا ترکی سکھنے پر ای طرح مجبور کر دیے جس طرح انگریزوں نے صرف ڈیرڈھ سو سال کی حکومت میں ہمیں انگریزی پڑھنے پر مجبور کر دیا تھا۔ لیکن مسلمانوں نے ایسا نہیں رکیا 'بلکہ انہوں نے اپنی انگریزی پڑھنے پر مجبور کر دیا تھا۔ لیکن مسلمانوں نے ایسا نہیں رکیا 'بلکہ انہوں نے اپنی زبانوں کو ترک کرکے اپنی رواداری کے ثبوت میں مقامی زبانوں کو ترجیح دی۔ "(۲۳)

سائی بیداری کا اصل سب اور آل انڈیا مسلم لیگ قائم ہونے کی بنیاد سمجھنا چاہیے۔(۲۱)

انگریزوں کی منظم سازش اور پیم کوشش کے نتیج میں ریختہ سے عربی اور فاری الفاظ فارج کرنے اور ان کی جگہ سنسکرت کے الفاظ داخل کرنے کا عمل باقاعدگی سے شروع وا۔ اس مل سے ہندی زبان معرض وجود میں آئی۔ ڈاکٹر آراچند کا مندرجہ ذیل بیان اس صورت حال کی وضاحت کرتا ہے:

"جدید ہندی اس وقت تک نامعلوم تھی کیونکہ اس کا کوئی لڑی ہر موجود نہ تھا' ادبی مقاصد کے لئے اس کا استعال فورٹ ولیم کالج کے قیام کے بعد شروع ہوا۔ کالج کے پروفیسروں نے للولال جی اور دو سرے اساتذہ کی ہمت افزائی کی کہ وہ تصنیف و تایف کا کام ای زبان میں کریں جس میں اردو کے مصنفین کرتے ہیں' لیکن عربی و فاری کے الفاظ کی جگہ سنکرت کے الفاظ استعال کریں۔ اس طرح ایک نے اسلوب نے جنم لیا اور ہندوؤں نے اے اپنی خاص ضرورتوں کے میں مطابق خیال کیا۔ عیسائی تبلیغی جماعتوں نے اس میں انجیل کا ترجمہ کر کے اور بھی اہمیت بردھا دی۔ لیکن اس نے اسلوب کو جے جدید ہندی کمنا چاہیے متبول ہونے میں بردی جس بردی کی۔ حقیقاً یہ ۱۸۵۷ء کے بعد ہوا کہ ہندی کی طرف لوگوں نے توجہ کرنی شروع کی۔ اس کو

معظم کرنے کے لئے خاص کوششیں کی گئیں۔ حتی کہ صوبائی حکومتوں نے بھی لوگوں کو اردو کے استعال سے روک دیا۔"(۱۰) ہندی اور اس کا لسانی نظام و استحکام مکمل طور پر مصنوعی اور خود ساختہ تھا جے انگریزوں کی یہ مسلسل خود ساختہ تھا جے انگریزوں کی یہ مسلسل کوشش رہی کہ سنسکرت آمیز ہندی کو زیادہ سے زیادہ فردغ دیا جائے تاکہ مسلمانوں اور ہندوؤں میں تفریق کا عمل زیادہ سے زیادہ مستحکم ہو جو ان کی حکمت عملی کی اساس تھی۔

ڈاکٹر غلام حین ذوالفقار رقم طراز ہیں کہ: جدید ہندی کا آغاز و ارتقاء کسی فطری لسانی عمل کے نتیج میں نہیں ہوا تھا' بلکہ فورث ولیم کالج کے آئین و ضوابط کی روشنی میں دیکھا جائے تو برطانیہ کی استعاری حکمت عملی کا یہ ایک شاہکار تھا۔(۲۸)

اس ضمن میں ڈاکٹر تاراچند فورٹ ولیم کالج کے اہدان کے متعلق لکھتے ہیں: فورٹ ولیم کالج میں جو برطانوی افسرول کو ہندوستانی زبانیں سکھانے کے لئے قائم ہوا تھا، مجملہ دیگر زبانوں کے برج اور اردو کی تدریس بھی شروع ہوئی۔ برج صرف شعر و شاعری کی زبان تھی اور نشر کے لئے استعمال نہیں ہوتی تھی۔ اردو جے ہندو اور مسلمان دونوں پڑھتے تھے فطری طور پر ہندوستان کی عام زبان کے طور پر انتخاب کی جاتی تھی۔ بدقتمتی سے اقتیازات پیدا کرنے کی شدید خواہش نے کالج کے اساتذہ کی اس امر کی طرف حوصلہ افزائی کی کہ وہ ایک نئی قتم کی اردو ایجاد کریں جس فاری اور عملی الفاظ کو سنسکرت سے بدل دیا جائے۔ یہ اقدام عمدا اس لئے کیا گیا کہ جس میں فاری اور عملی الفاظ کو سنسکرت سے بدل دیا جائے۔ یہ اقدام عمدا اس لئے کیا گیا کہ ہندوؤں کو ان کی ایک اپنی زبان دی جائے۔ "دو")

انگریزوں کی سربرستی میں یہ مخصوص زبان ہندوؤں کے لئے فورٹ ولیم کالج کلکتہ کی اسانی فیکٹری میں تیار کی گئی اور بالکل نئی چیز تھی۔ باشی فرید آبادی لکھتے ہیں: "ہندی کے نام ہے کسی الی زبان کا وجود نہیں ملتا جے اردو کے مقابلے میں استعال کیا گیا ہو یا جے اردو پر برتری حاصل رہی ہو۔ جس اردو سے ہندی کا تنازع ہے اور جو پچپلی صدی کے آغاز میں فورٹ ولیم کالج کلکتہ کے ارباب حل و عقد کے زیر اثر نمودار ہوئی ہے بالکل نئے برانڈ کی ہندی ہے "دوس)۔

جب ۱۸۸۵ء میں آل انڈیا کاگری تھکیل پائی تو اس نے ہندو قومیت کو بیدار کرنے میں فاص کردار اواکیا۔ کاگری کے متعصبانہ رجانات کو ید نظر رکھتے ہوئے ایک سال بعد سرسید احمد خان نے ۱۸۸۱ء میں مسلم ایج کیشنل کانفرنس علی گڑھ میں قائم کی جو مسلمانوں کے تعلیی شعور کو بیدار کرنے کے لئے تھی' اس کے بیس سال بعد آل انڈیا نیشنل کاگری کے خطوط پر مسلمانوں کے حقوق کے تحفظ کے لئے ۱۹۰۹ء میں آل انڈیا مسلم لیگ تھکیل پائی۔ ڈاکٹر فرمان

نتچوری نے بجا طور پر مسلم لیگ کے قیام کو مسلم ایج کیشنل کانفرنس کا تو سعی عمل قرار دیا ہے اس

روزبروز بدلتے ہوئے طلات میں مسلمان اپ تہذیبی تشخص خصوصاً اردو زبان کے بارے میں فکرمند ہوئے۔ چنانچہ اا ۱۹ء میں پنجاب کے تغلیمی مسائل پر غور و خوش کرنے کے لئے پنجاب پراونشل ایجوکیشنل کانفرنس قائم ہوئی۔ علامہ اقبال اس کے سکرٹری مقرر ہوئے۔ ۱۵ اپریل ۱۹۱۱ء کو اس کانفرنس کا جو اجلاس منعقد ہوا اس میں اردو سے متعلق دو اہم قرار دادیں منظور کی گئیں۔ پہلی قرار دادیہ تھی:

"اس کانفرنس کی رائے میں اردو رسم الخط کا متداول رہنا صوبہ پنجاب کی عام علمی اور تمنی ترقی کے لئے از بس ضروری ہے اور اس کے موجودہ عالمگیر استعال میں کسی قتم کی مداخلت کرنا صوبہ پنجاب کی علمی اور تدنی ترقی کو سالها سال پیچھے ڈال دے گا۔"

دو سری قرار داد:

"اس کانفرنس کی رائے میں پنجاب کے بالعموم اور مسلمانوں کے بالخصوص علمی اغراض اس امر کے متقاضی ہیں کہ اردو زبان کو ہی صوبہ پنجاب میں واحد ذریعہ تعلیم رہنے دیا جائے "(۲۲)۔
علامہ اقبال آخر دم تک اردو سے وابستہ رہے۔ انہوں نے ۱۰ جنوری ۱۹۳۸ء کی ایک نشست میں شفتگو کے دوران فرمانا:

"ہندی اور اردو کے نزاع سے لے کر جب سالها نبال ہوئے مسلمانوں کی آنھیں کھلیں اور انہوں نے محسوس ہیا کہ سربید کا یہ قول کہ ہمارا اور ہندوؤں کا راستہ الگ الگ ہے، حرف بخو ہے۔ یہ احساس اس وقت بھی قائم تھا جب ترک موالات کی تحریک زوروں پر تھی، اور اس وقت بھی جب کا گرس نے علی الاعلان مسلمانوں کی جُداگانہ قومیت سے انکار رکیا۔ جب نہو رپورٹ پیش کی گئی اور جب اس سابی محاذ کے ساتھ قوی تعلیم اور قومی زبان کے نام سے ایک نیا محاذ ہماری تہذیب و تمدن اور ہمارے اظال و معاشرت کے ظاف قائم رکیا گیا۔"

بتاریخ ۲ فروری ۱۹۳۸ء کی ایک نشست میں نذر نیازی نے علامہ اقبال کے کہنے پر قائداعظم محمر علی جناح کی ایک تقریر پڑھ کر سائی جو اس روز اخبار میں چھپی تھی۔ اقبال اس تقریر کی دو باتوں سے خوش ہوئے۔ ایک تو جناح کے اس کہنے پر کہ "بندے مازم" ہے شرک کی اُو آتی ہے۔ دو سرے اس پر کہ ہندی ہندوستان کی تحریک وراصل اردو پر حملہ ہے اور اردو کے پردے میں اسلامی تهذیب پر۔"(۲۳))

" انتخار کے ارچ کی نصب میں اقبال کا ارشاد تھا کہ اگریزوں نے باوجود سلطنت مغلیہ کے زوال و انتخار کے ... یہ ملک مسلمانوں سے چینا تھا۔ مسلمانوں کے لسانی اور تهذبی غلبے کو وہ اپنے ایک ایک خطرہ تصور کرتے تھے ' لہذا انہوں نے بڑی تن دہی سے اردو کو فروغ دیا ٹاکہ مسلمانوں کا رشتہ فاری اور عربی سے کٹ جائے اور وہ اپنے علمی اور تهذبی ورثے سے محروم ہو جائیں۔ گر پھر ای اردو سے جب مسلمانوں کے شعور ملی کو تقویت پنجی اور وہ ان کی قومی زبان بن گئ تو یہ امر جمعا" حکومت کو ناگوار گذرا اور اب اس نے اردو کے مقابلے میں ہندی کی جمایت شروع کر دی۔ "دی)

اگرچہ علّامہ اقبال نے اپنا سرمایہ فکر و نظر بیشتر فاری زبان میں خفل رکیا لیکن وہ بخوبی آگاہ سے کہ برصغیر کے مسلمانوں کی زبان اردو ہے اور اسی زبان سے ان کا کمی تشخص متحکم ہو سکتا ہے ' لاندا وہ زندگی بحر اردو کی ترویج کے لیے کوشاں رہے' مولوی عبد الحق نے کہا: "بہیں پاکستان اور اس کے ساتھ زندگی کا نیا تصوّر اقبال نے دیا۔ لیکن اگر آپ گذشتہ اسی (۸۰) سال کی تاریخ پر نظر ڈالیس تو معلوم ہو گا کہ اس کی ابتدا بھی کو وہ کیسی ہی خفیف ہو' اردو سے ہوئی۔ قصر پاکستان کی بنیاد میں جس نے پہلی اینٹ رکھی وہ اردو

علامہ اقبل نے اپنی زندگی کا آخری شعر بتاریخ کے فروری ۱۹۳۸ء اردو میں کماراس) جس کا عنوان "حضرت انسان" ہے۔ یہ قطعہ درج ذیل ہے(ے):

اگر مقصود کُل بین ہوں تو جھ سے ماورا کیا ہے؟
مرے ہنگامہ بائے نو بنو کی انتما کیا ہے؟
علامہ اقبال کی وفات کے بعد قائداعظم نے پٹنہ میں سلم لیگ کے سالانہ اجلاس منعقدہ دسمبر ۱۹۳۸ء میں اردو میں تقریر کرتے ہوئے کیا:

"و اکثر سر محد اقبال کی موت مسلم ہندوستان کے لیے ناقابل تلافی نقصان ہے۔ وہ میرے ذاتی دوست تھے۔ انہوں نے ایسی نظمین کہیں جو دنیا میں بھترین ہیں۔ وہ اس وقت تک زندہ رہیں گے جب تک اسلام زندہ ہے۔ ان کی اعلیٰ شاعری ہندوستانی مسلمانوں کی تمناؤں کی ترجمان ہے اور اس کے اثرات عالیہ سے ہم نسل بعد نسل فوائد حاصل کرتے رہیں گے۔ "(۸۰)

مولوی عبدالحق نے علامہ اقبال کی وفات پر مجلّہ "اردو" میں تعزیق شدرہ تحریر کیا جو درج ذیل ہے:

پرے ہے چرخ نیلی فام سے منول مسلماں کی سارے جس کی گرد راہ ہوں وہ کارواں تو ہے مکال فائی کلیں فائی ازل تیرا ابد تیرا خدا کا آخری پیغام ہے تو وہ طوداں تو ہے منا بند عروس لالہ ہے خون جگر تیرا تری نبیت براہی ہے، معمار جمال تو ہے تری فطرت ایس ہے ممکنات زندگانی کی جمل کے جوہر مضمر کا گویا امتحال تو ہے جمال کے جوہر مضمر کا گویا امتحال تو ہے بیدا جوہر مضمر کا گویا امتحال تو ہے بیدا کہ اقوام زیشن ایشیا کا پاسباں تو ہے بیدا کہ اقوام زیشن ایشیا کا پاسباں تو ہے سبق پجر پڑھ صدافت کا عدالت کا شجاعت کا لیا جائے گا تجھ سے کام دنیا کی امامت کا لیا جائے گا تجھ سے کام دنیا کی امامت کا

اقبل کے ان ولولہ انگیز اشعار اور زمان و مکال کی وسعوں پر کھیلے ہوئے اعلیٰ افکار کی طال اردو زبان ملت پاکستان کے لیے یقینا سرمایہ حیات اور باعث افخار ہے۔ چنانچہ حضرت قائداعظم جنہوں نے اقبال کو اپنا رہنما قرار دیا تھا' اقبال کی وفات کے دس سال بعد ۲۱ مارچ قائداعظم جنہوں نے اقبال کو اپنا رہنما قرار دیا تھا' اقبال کی وفات کے دس سال بعد ۲۱ مارچ مامائے کو ڈھاکہ میں تین لاکھ سے زائد مجمع کے سامنے کما تھا :"میں آپ پر واضح کر دینا چاہتا ہوں کہ پاکستان کی سرکاری زبان صرف اردو ہوگی۔"

۲۳ مارچ ۱۹۳۸ء کو ڈھاکہ یونیورٹی کنووکیشن کے موقع پر اُردو کی ہمہ گیرافادیت کے پیش نظرانہوں نے فرمایا:

"ملک کے مخلف صوبوں کے مابین رابط پیدا کرنے کے لیے ایک اور صرف ایک ہی زبان قوی زبان قرار پائے گی اور وہ اردو ہے۔ اردو زبان جس کی نشوہ نما بیں برصغیر کے ہزارہا ہزار افراد نے حصہ لیا ہے اور جو پاکستان کے وسیع و عربیش خطوں کے علاوہ اور بھی تمام علاقوں بی سی حجی جاتی ہے اور جو دو سری علاقائی زبانوں سے کہیں بہتر طور پر اسلامی کلچراور مسلمانوں کی مراحت کی زبانوں سے قریب تر ہے، نتیجتا" روایت کی آئینہ دار ہے اور جو دو سرے اسلامی ممالک کی زبانوں سے قریب تر ہے، نتیجتا" سرکاری زبان کملائے گی۔ "(دہ)

قائداعظم کی سے آواز دراصل اقبل ہی کی روح کی آواز تھی، جنبوں نے کما تھا(٥٠):

#### اے با شاعر کہ بعد از مرگ ذاد چشم خور بربت و چشم ما کشاد

## حوالے و حواثی

ا۔ دیوان حافظ ' شران ۱۳۳۷ ص ۳۹ سے۔ بانگ درا لاہور ۱۹۵۱ء ص ۸۵ سے۔ اقبال ' مکاتیب اقبال حصہ دوم ' لاہور ۱۹۵۱ء ص ۸۸ مینا ص ۸۸ مینا ص ۸۸ مینا ص ۸۱ مینا ص ۸۱ مینا ص ۸۱ مینا ص ۸۱ مینا ص ۴۰ شاد و اقبال ' مکاتیب ' حیور آباد ۱۹۳۲ ص ۴۰ مینا کے کہ ریختہ کیوں کہ ہو رشک فاری کے ۔ جو بیہ کے کہ ریختہ کیوں کہ ہو رشک فاری گفتہ غالب ایک بار پڑھ اکے اے سا کہ یوں گھر ضرب کلیم ' لاہور' ص ۱۵

٩- اردو دارة المعارف اسلاميد لابور جلد ٢ ص ٣٥٠- ٣٥١

10. Speeches, Statements and Messages of the Quaid-e-Azam, Vol. III,

Lahore 1996, P. 18

اا- حافظ محمود خال شیرانی ، پنجاب میں اردو الهور ۱۹۷۲ء ص ۵۲ اردو کا نام ادبیات میں میر محمد عطاحیین خان تحسین نے «نو طرز مرصع» تالیف ۱۳۱۳ میں سب سے پیشخر اختیار کیا- دیکھتے پنجاب میں اردو ص ۲۸ ۱۲- پنجاب میں اردو ص ۱۷ سا- اردو دارہ معارف اسلامیہ جلد ۲ ص ۱۳۳۲

14. Nicholson, Kashfalmah jub Lahore 1992. P XI

الحد و الوان معود سعد سلمان مران ۱۳۱۸ صفحات ۱۳۳۱ تا ۱۵۳ مروکشیر
 الحد خورشید ملاحت است رویش که الله ای بت کشمیرد سروکشمیر
 ای بت زیبا کافر دلی و کافر دیں
 ای بت زیبا کافر دلی و کافر دیں
 کفر و ایمان شده از زلف رخت هر دو یقین
 ۱۹- محمد عوفی تذکره لباب الالباب کیدن ۱۹۰۳ ص ۱۳۳۹ «او را سه دیوان است کی بتازی کی بیاری و کی به حدوی "-

·۲- ارود وائره المصارف اسلاميه جلد ع ص ۱۳۲

١١- واكثر تد عر بندوستاني تنديب كاسلاول ير اثر كراجي ١٩٩٢ء ص ٨٨ ٢٢- عبد الحميد لا مورى وشاه نامه كلكة ١٨٢٢ ص ١١١٢ ٢٣- محد كاظم عالكير عامد ، لكفتو ١٨٩٠ ص ١٩٩٥ نيز اس منمن عن ديكي " تاثير زبان اردو بر زبان فارى" كلف وكتر محد صديق خان شبلي اسلام آباد ١٣٤٠ ٢٣- واكثر فرمان تتحوري بندي اردو تنازع كراجي ١١٥٤ء ص ١٨ بحواله رقى اردو على كره ١٩٩٥ء ٢٥- اردو وائرة المعارف اسلاميه وانظاه منجاب طبد ع ص ١٣٣٠ ٢٦- شيراني پنجاب من اردو ص ١١٦١- ١١١١ ۲۷- مندی اردو تازع ص ۸ ، بحواله حالی کاسیای شعور ص ۳۰ ۲۸- واكثر متازحن اقبل اور عبدالحق كراچي ص ۳۱ ٢٩- قوى زيان- كراچي ايريل ١٩٩١ع ص ٥ ٠١٠-٣١- واكثر فرمان تتحوري بندى اردو تازع كراج ١٩٧٤ء ص ٢٩٣ ٢٦- مولانا طال عيات جاويد اكادى بنجاب الديش ١٩٥٧ ص ١٩٥٠ ٣٧- واكثر غلام حيين ذوالفقار ، قوى زبان كے بارے ميں اہم وستاويزات اسلام آباد ص ٢٥ ٢٣٠ بندي اردو عازع ص ٢٧ ٥٦ اينا ص ١٥١ ١٣١ اينا ص ٢٣٥ ٣٤- ايضاً ص ٣٨ بحواله- وفي زِالِم آف بندوستاني اله آباد ١٩٣٣ء ص ٢٢-٣٣ ٣٨- وُاكثر غلام حسين ذوالفقار ، قوى زبان كے بارے ميں اہم وستاويزات اسلام آباد ١٩٨٥ء ص ٢٩ 39- The Problem of Hindustani, Allahabad 1944, p. 57, 58. 40- A History of Freedom Movement, Vol. III p. 35

# مجلس ترقی اوب لاہور کی چند اہم مطبوعات

| 49/100/         | از ڈاکٹر جمیل جابی۔                | ا- تاريخ اوب اردو: جلد اول ا              |
|-----------------|------------------------------------|-------------------------------------------|
| / ۱۸۰ روپ       | از دُاكمْ جيل جالي-                | ۲- تاریخ ادب اردد : جلد دوم ا             |
| 2016-1          | از داکر سید سلطان محمود حسین-      | ٣- تعليمات خطبات كارسين و تأى :           |
| 451 To/         | از ۋاكىز نى بخش بلوچ-              | ۲- سنده میں اردو شاعری:                   |
| 4010/           | از محمد بادی حسین-                 | ۵- زبان اور شاعری :                       |
| 40170/          | از سید عابد علی عابد-              | ٢- البدلع:                                |
| 40/10/          | رج متاز افر برزا-                  | ۷- مقالات تأثير:                          |
| 4010-1          | از داکش نظیر حنین زیدی-            | ۸- مولانا ظفر على خال-احوال و آثار:       |
| 4014-1          | از كنهيا لال-                      | 9- آريخ لاءور :                           |
| 42150/          | از يونس جاويد-                     | ۱۰ حلقه ارباب زون :                       |
| / ۹۰ روپ        | از ایرعابد-                        | ١١- ديوان غالب منظوم پنجابي ترجمه:        |
| / ۹۳ روپ        | مرتبه يونس جاويد-                  | ١٢- كليات نائخ : جلد اول '                |
| /+۹ روپے        | مرتبه یونس جاوید-                  | ۱۳- کلیات ناسخ : جلد دوم ، حصه اول        |
| / ۱۰ روپ        | مرتبه یونس جادید-                  | ۱۲۰ کلیات نائخ: جلد دوم ، حصه دوم         |
| 40/40/          | از ڈاکٹر سلیم اخر۔                 | ۱۵- نفساتی تقید:                          |
| امع روپ         | مرجبه عشرت رحمانی-                 | ١١- آغا حر ك ذراك : جلد اول               |
| /۵۰ روپ         | از ن- م- راشد-                     | ١٤- جديد فاري شاعري : رجمه                |
| /۱۸ روپے        | از ذاكم افتار احمد صديقي-          | ۱۸- شذرات فكر اقبال : طبع ددم ترجم        |
| / ۲۰ روپ        | از پروفیسر شریف تخبای –            | ١٩- خطبات اقبل : (پنجابی زجمه)            |
| /١٩ روي         | از پروفیسر شریف تخبای -            | ٠٠- جاويد نامه : (منظوم بنجابي ترجمه)     |
| 43, 10/         | از دُاكمْ خواجه حميد جزداني-       | ا۲- ذكر رسول" - مثنوى روى مين :           |
| رو تحقیق کی اہم | غالب فاری تذکرے واستانیں اور تنقید | ان کے علاوہ کلیات میر' کلیات مصحفی' کلیات |
|                 |                                    | كتابين وستياب بين-                        |
|                 |                                    |                                           |

مجلس ترقی ادب کلب رود لاجور فون: ۱۳۹۳۸۲۳

# فكر اقبال- اتحاد اسلامي سے اتحاد انساني تك

اقبل کے نظام افکار میں دعوت اتحاد اسلامی علاقائی وابستگیوں کے خلاف ایک قلبی اور قری جماد ہے۔ یہ وحدت ملت اسلامیہ کا ایک ایبا نصب العین ہے جو وابستہ مقام نہیں۔ اس کی اساس ایک عالمگیراور آفاقی عقیدے پر قائم ہے جو سفلہ قتم کی منافرتوں اور مخاصموں کی نفی کرتا ہے۔ جس کے نزدیک تعقیات اور مغارتیں اور حسب و نسب کے غیر انسانی معیار لائق اعتما نہیں۔ ڈاکٹر شید عیداللہ اپنی گرانفذر تھنیف "مطالعہ اقبال کے چند نے رخ" میں رقم طرازیں:

"اقبل کا پیغام اتحاد دنیا میں ایک ایسی جماعت پیدا کرنا چاہتا ہے جس کا مقصد مرحلہ اول میں عظیم انسانی مقصد کے لیے ہم عقیدہ توحید پرستوں کی اندرونی تنظیم ہو اور مرحلہ عانی میں پورے کرہ ارضی میں پیغام اخوت کی اشاعت مد نظر ہو۔"()

جمال الدین افغانی (۱۸۳۹ء – ۱۸۹۵ء) جنہیں ذہنی و گری اعتبار ہے اقبال کا پیش رو کما جاسکتا ہے اسلام کی نشاۃ خانیہ ہی کے نہیں اتحاد بین المسلمین کے بھی نقیب الیاں وہ اسلام کی بین خربی گری اور اصلامی تحریکات کے برے پرجوش موید تھے۔ جمال الدین افغانی کی بین الاسلامیت کی تحریک ہے ہیں عبدالوہاب کی سیای اور اصلامی اتحریک ہے استعاری طاقتوں نے وہابیت کا عنوان دیا' اپنی نوعیت کے اعتبارات ہے ایک واظی تحریک تھی جس کا مقصد اسلام کو ان زاکد یا Surplus عقیدوں اور رسوم (Rituals) ہے پاک کرنا تھا' جو بہت می تمذیبوں کے باہمی اختلاط کی وجہ سے غربی رسومات کا جصہ بن جاتے ہیں' اور اسلام کی ہیت اجتماعی پر ان کے منفی اثرات مرتب ہونا شروع ہو جاتے ہیں'۔ یہ ایک طرح سے اسلام کی تطیرو اجتماعی پر ان کے منفی اثرات مرتب ہونا شروع ہو جاتے ہیں'۔ یہ ایک طرح سے اسلام کی تطیرو نشوی پر ان کے منفی اثرات مرتب ہونا شروع ہو جاتے ہیں'۔ یہ ایک طرح سے اسلام کی تطیرو کے ذریعے اے دبانے (Purification) کا عمل تھا جس کی سیاسی قوت کا اندازہ ہوتے ہی طاقت اور قوت کا ذریعے اے دبانے (Supress) کرنے کی کوشش کی گئے۔

ملمانوں کے دور انحطاط کے ساتھ اکثر خطوں میں انیسویں صدی میں حیت فکر و نظریہ

بنی تحریکات شروع ہوگئی تھیں لیکن ان کی نوعیت زیادہ تر فیر ندہبی تھی۔ اس دوران طرابلس الفرب (لیبیا) میں ایک بہت بری ندہبی تحریک کا آغاز ہوا جس کے مقاصد تبلیغی بھی تھے اور رفاعی بھی۔ یہ دفاع دراصل فکری اور ذہنی طور پر مغربی طاقتوں کی چیرہ دستیوں کے خلاف عوام الناس میں شعور و آگئی کی سطح کو بلند کرنا تھا۔ یہ تمام تحریکات سید جمال الدین افغانی کی تحریک کو ایک فکری پس منظر فراہم کر رہی تھیں۔ سید جمال الدین افغانی مسلم مملکتوں کے درمیان کوئی ایب "وفاق" قائم کرنا چاہتے تھے جو اہل مغرب کی جارحیت کو سیای جواب فراہم کرے "اگرچہ اس تصور نے ہنگامی اور وقتی صورت حال کے تحت جنم لیا تھا، لیکن اس کی ہے میں موجود اخلاص اس تصور نے ہنگامی اور وقتی صورت حال کے تحت جنم لیا تھا، لیکن اس کی ہے میں موجود اخلاص فکر کے تحت اس میں آفاقیت اور دوامیت کی صورت پیدا ہو گئی تھی۔ لیکن ترکی کے سلطان عبد الحمید ٹائی کے شاطرانہ اقدامات نے اس کی اصل دوج کو مسنح کر دیا اور یہ تحریک بھی عبدالحمید ٹائی کے شاطرانہ اقدامات نے اس کی اصل دوج کو مسنح کر دیا اور یہ تحریک بھی عبدالحمید ٹائی کے شاطرانہ اقدامات نے اس کی اصل دوج کو مسنح کر دیا اور یہ تحریک بھی عبدالحمید ٹائی کے شاطرانہ اقدامات نے اس کی اصل دوج کو مسنح کر دیا اور یہ تحریک بھی اسلامی کے المیے کا شکار ہوگئی۔ بقول عزیز احمد:

"سلطان نے جمال الدین افغانی کو (استانبول میں) بلا کر ایک طرح کی نظریندی کے عالم میں رکھا' اور ان کے خیالات کو توڑ مروڑ کر ایک ایسی رجعت بہند پان اسلامی تحریک شروع کی جو افغانی کی تعلیم کے بالکل خلاف تھی۔ پان اسلامی تحریک کو انہوں نے اپنے استحکام اور اپنی رجعت بہند داخلی اور خارجی حکمت کے لیے استعمال کیا۔ "")

جمال الدین افغانی کی تحریک کے برعکس اقبال کی برعوت اتحاد اسلامی اینے اندر وسیع تر بہوت و ابعاد رکھتی ہے۔ جمال جمال اتحاد اسلامی ان کے نثری اور شعری افکار کا موضوع بنا ہے وہال انہوں نے اس سے مراد کوئی وسیع تر اسلامی ریاست یا Broad based حکومت اور خلافت مراد نہیں لی بلکہ اس سے مسلمانان عالم کے درمیان ایک بین الاقوای نوعیت کا اتحاد مراد لیا ہے ، جو یورپ کی استعاری طاقتوں کے جارحانہ مقاصد کے ظاف انہیں ایک سیاسی دفاع فراہم کرسکے۔

اقبل نے دعوت اتحاد اسلامی کی صورت میں امت مسلمہ کی منتشر قوتوں کو ایک نظریاتی اساس فراہم کی۔ اسلامی اقدار کے ہمہ جبت احیا کی کاوش بھی اس کے مقاصد جلیلہ میں ہے ایک تھی۔ ایک تھی۔

اقبل کی دعوت اتحاد اسلامی ایک ایبا منشور تھی جس کا مقصد مسلم قومیتوں کے مابین تعصبات اور رقابتوں کو ختم کرنا اور حسب و نسب زبان و ثقافت اور جغرافیائی حدود کے حصار سے نکل کر عقید و توجید اور ناموس رسالت کی بقا کے لیے مستعد رہنا ' بیٹنلزم کی تھ نظر اور

متعقب سات کے فریب کا پردہ چاک کرنا' مغرب میں مشینی اور صنعتی انقلابات کے عفریت سے اور وہاں کے Bohemian نظام ساست سے اپنے آپ کو بچانا۔ اس لیے کہ اہل مغرب کے یمال غرب محض ایک مجرد عقیدہ ہے 'جس کا اطلاق اور سربرسی سیاست میں ایک بے معنی چیز ہے۔ کلیسائی نظام کی یورچین سیاست میں عدم شمولیت ہی دراصل استعاری طاقتوں کی اس بے راہ رو سیاست کا ایک اہم سبب ہے۔ اقبال کی دعوت اتحاد اسلای کا ایک مقصد یورپی استبداد اور جبر کی غیر انسانی اور Monstrous قتم کی سیاست کا توڑ پیدا کرنا اور اپنے عالمگیر شکوہ اور تبور کے بل ہوتے پر اقوام عالم میں اپنا مقام بحال کرنا ہے اس لیے کہ بقول ڈاکٹر سید اور تبور کے بل ہوتے پر اقوام عالم میں اپنا مقام بحال کرنا ہے اس لیے کہ بقول ڈاکٹر سید عداللہ:

"مادی اور حیوانی بنیادوں پر قائم قومیتوں کا تصور ہلاکت آفریں ثابت ہوچکا ہے اور اب دنیا کو کسی روحانی اور اخلاقی عقیدے کی سخت ضرورت ہے۔"(۳)

اقبل کی دعوت اتحاد اسلامی کا مقصد عربوں میں وبائے عصر (Epidemic) کی طرح کھیلتی ہوئی نیشنلٹ تحریک جو ترکوں کے خلاف ان کے ولوں میں انگریزوں نے پیدا کی تھی' کے خطرناک متابع کا ایک آفاتی اور ویریا جواب میا کرنا تھا۔ برصغیر پاک و ہند اور مشرق وسطی کے مسلمانوں کو ایک ایسا پلیٹ فارم میا کرنا تھا جمال ان کی غلامانہ اور شکست خوردہ ذہنیوں اور تھے ہوئے اعصاب کو جمد حیات کا ایک نیا حوصلہ فراہم کیا جاسکے۔ یہ اتحاد دعوت اسلامی اقبال کے لیے منتهائے مقصود ضمیں تھی بلکہ یہ ایک عظیم تر مقصد کے حصول کا ذریعہ ہے۔ اقبال کے رسیع تر اسلامی اقبال کے دریعے ایک ایسا اوارہ قائم کرنا چاہتے ہیں جو پوری انسانیت کے لیے فیض رسال ہو۔ جمال قومیت اور وطن پر تی کے لات و منات عصر حاضر کے بو انسانیت کے لیے فیض رسال ہو۔ جمال قومیت اور وطن پر تی کے لات و منات عصر حاضر کے بو بسلوں کی یاد نہ ولائیں۔ حسب و نسب اور لادینیت کے طوفان بلاخیز کا مقابلہ اس وارث لوح و بسلوں کی یاد نہ ولائیں۔ حسب و نسب اور لادینیت کے طوفان بلاخیز کا مقابلہ اس وارث لوح و

قلم کی دعوت اسلامی کی تجدید ہے کیا جائے 'اس لیے کہ آپ بقول سید ابوالحن ندوی:

"آپ نے دنیا کے انسانوں کو متحارب کیمپوں سے نکال کر حسن عمل 'خدمت خلق اور حصول رضائے اللی کے ایک ہی محاذ پر کھڑا کر دیا۔۔۔ اور خابت کر دیا کہ مومن کی زندگی متفرق و متضاو وحدتوں کا مجموعہ ضیں 'بندگی و عبودیت کی ایک ہی وحدت اور اکائی ہے۔ "(")

ا قبل کی دعوت اتحاد اسلامی کا مقصد اس عالمگیر فوز و فلاح کی بازیافت ہے جس کی اشاعت و تبلیغ کے لیے اس دارث سیف و قلم نبی آخر الزمال نے اپنی حیات طیبہ کے ہر لمحہ کو وقف کر اقبال کے زدیک اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کی اساس ہی ایک شیرازہ بند قوت ہے جو دعوت اتحاد اسلامی کو ایک محور و مرکز فراہم کر سکتی ہے۔ ان کی دعوت اتحاد اسلامی کا مقصد حیات کی بہتی اور بے معنویت کو زندگی کی ازلی اور ابدی صداقتوں ہے ہمرشتہ کرنا ہے 'اور انسان کی اجتاعی فلاح و بقا کے مقاصد عالیہ کے حصول کی تک و دو کرنا ہے۔ اسلم انساری اپنی تصنیف اقبال عہد آفریں "میں لکھتے ہیں:

"انہوں نے قوم کو جو نصب العین دیا وہ بیک وقت مثالی بھی تھا اور حقیقت پندانہ بھی۔ جنوب مغربی ایشیا میں ایک آزاد اسلامی مملکت کی تھکیل ایشیا میں ایک نے اسلامی تملکت کی تھکیل ایشیا میں ایک نے اسلامی تمدن کی صورت پذیری اور عالم اسلام کا اتحاد۔ اقبال کے نصب العین کے تین بنیادی زاویے ہیں۔"(۵)

ان کی دعوت اتحاد اسلامی عالمگیر محبت و اخوت ' بھائی چارے اور فوز و فلاح کا ایک حیات آفریں پیغام ہے جس میں ایک نے فکری اور انسانی انقلاب کا ایک جامع منشور ہے۔ دعوت اتحاد اسلامی کے ضمن میں اقبال کا تجویز کردہ لا تحہ عمل اپنے اندر متعدد ابعاد (Multiple dimensions) رکھتا ہے ' جن کی کچھ جسیں فکری اور نظریاتی ہیں اور کچھ عملی اور اطلاقی ہیں۔

فکری اور نظریاتی سطح پر انهوں نے ہذہب کو ایک قلبی اور ذہنی واردات بنا کر پیش کیا۔
وہ اسلامی تعلیمات کی ایسی صداقتوں کو سامنے لائے جنہیں بھی مسلمانوں نے بھی صحیح ذہنی تناظر
(Frame of mind) میں مجھنے کی کوشش نہیں گی۔ یہی وجہ ہے کہ اپنی دعوت اتحاد اسلامی کو سینی (Authentic) بنانے کے لیے اسلام کے اساسی خطوط کی نئے سرے سے وضاحت کی۔
انہوں نے بدلتی ہوئی اقدار کے ساتھ ندہب کی نئی ترجمانی کی ضرورت محسوس کی۔ اقبال کی دعوت اتحاد اسلامی دراصل اسلام کی نشاۃ ٹانیہ سے گرا ربط و ضبط رکھتی ہے۔ عزیز احمد اپنی معرکت الآرا تصنیف "برصغیر میں اسلامی کلچ" میں لکھتے ہیں:

"دمسلم ہندوستان کی ذہنی دانشورانہ قیادت ۱۹۲۰ء کے عشرے میں اقبال کو منتقل ہوگئی۔ ان کے سیای فلفہ کی بنیاد بھی اسلام کے دو اہم و لابد عناصریہ قائم منتقی کی نیاد کھی خدا کی وحدانیت اور حضرت مجھ صلحم کی رسالت۔"(۱)

اقبال نے ندہب میں موجود ارتقائی (Spirit) کی توضیح و صراحت سے ندہب کی حرکی روح اور اس کے امکانات کو واضح کیا۔ انہوں نے اپنے اخلاص قکر سے اسلام کے قکری ورث میں

انقلابی صفات پیدا کر دیں۔ اقبال نے بین الاسلامیت یا اتحاد اسلامی کے لیے نظریاتی طور پر ایسی (Applicability) اور عکمت عملی سے کام لیا جس سے اس نظریہ کی اطلاقیت (Applicability) کی راہ ہموار ہوگئ۔ انہوں نے اپنے خطبات کے ذریعے واضح کیا کہ اسلامی فقہ ناقابل تغیر قانون نیس ۔ اجتماد کے ذریعے جدید معاشرے کی ضروریات کے مطابق اسے بدلا جاسکتا ہے۔ ڈاکٹر یوسف گورایہ اس ضمن میں کہتے ہیں:

"عمر حاضر میں اقبال اسلامی تصورات کے سب سے براے شارح ہیں۔ انہوں نے اپنے اجتمادات سے شریعت کی تعبیر نو کے اصول و قواعد پیش کیے ہیں۔ "کے) انہوں نے اپنے فلسفیانہ انداز استدلال سے دعوت اتحاد اسلامی کو ایک ہمہ گیر تحریک کی صورت دی اور اسلامی تظر اور عالمگیر انسانی اقدار کی پیش رفت ہیں ایک اہم کردار ادا کیا۔ دعوت اتحاد اسلامی میں اقبال کی عالمگیر انسانی اقدار کی پیش رفت ہیں ایک اہم کردار ادا کیا۔ دعوت اتحاد اسلامی میں اقبال کی جانب سے پیش کیا گیا نصاب فکر و عمل نئی اسلامی دنیا کی تشکیل میں نمایت گرے اور دور رس اثرات کا حال ہے۔ اس لیے کہ اس کے اہم نکات کی ترتیب و تدوین میں انہوں نے مشرق و مغرب کی علمی و فکری تحریکات سے اکتماب فیض کیا ہے۔

اس دعوت اتحاد اسلامی کا سب سے اہم نکتہ وہ ارشاد ربانی ہے جس کی رو سے بنی نوع انسان کو ایک ہی اصل سے پیدا کیا گیا:

"خلقلم من نفس واحده" (٨) (تم كو ايك بي اصل عيداكياكيا)-

اقبال امت ملد کے بابین اتحاد کو بنائے لا الد الا الله پر اجتوار کرنا چاہتے ہیں۔ ان کی اس وعوت کا نقطۂ آغاز امت ملمہ ہے جو ایک نمونہ (Model nation) ہے 'شروع ہوگا اور ان کا منتائے مقصود فلاح عالم انسانی ہے۔ اس ضمن میں اقبال کے افکار کی تشریح و وضاحت کرتے ہوئے عزیز احمد اپنی کتاب "برصغیر میں اسلامی جدیدیت" میں کتے ہیں: (یہ اقبال ہی کے افکار کی نثری وضاحت ہے)۔

"دلمت اسلامیہ کو جو تمام دنیا میں بھری ہوئی ہے کس طرح مر تکز کیا جاسکتا ہے۔ اس کا مرکزی ماسکہ اسلام کے بنیادی تصور توحید میں دریافت کیا جاسکتا ہے۔ اس کی خارجیت بہ حیثیت ایک معاشرتی قوت کے اخوت اسلام میں منعکس ہے ، جس کی بنیاد قرآن اور سنت پر ہے۔ بقول اقبال اس کا مرکز محسوس کعبہ ہے۔ جے وہ مرجع قلب و نظرے زیادہ اہمیت نہیں دیتے۔ طواف صرف آیک قدیم یادگار کے گرد گھومنا نہیں ہے بلکہ "ہم مسلمانوں اور کعبہ کے مابین ایک ایسا رمزی ربط ہے جس سے جریل بھی ناواتف ہے۔"(۹)

اتحاد اسلامی کی اساس بنے والا ہر نکتہ 'ہر خط' ہر آیت اور ہر مرکز محسوس' انہیں ہے حد عزیز ہے۔ ان کی دعوت اتحاد اسلامی کسی عالمگیر مسلم خلافت کا سنگ بنیاد نہیں۔ اس لیے کہ ''وہ اب اس بنجہ پر بہنچ گئے تھے کہ عالمی مسلم خلافت دور حاضر میں ناقابل عمل ہے۔ بین اسلامی سیاسی مقولہ کی اگر کوئی واضح شکل ہو کتی ہے تو صرف یہ کہ وہ علاقائی قومی ریاستوں میں کیئر القومیتی کا روپ افتیار کرے۔''دا)

اقبل خضر راہ میں ضمنی عنوان کے تحت اپنی ایک نظم "دنیائے اسلام" میں اتحاد اسلام کے ملے میں ایک نظم "دنیائے اسلام" میں اتحاد اسلام کے ملے میں اپنے مجوزہ اہم نکات پیش کرتے ہیں(۱۱) :

رابط و ضبط ملت بیضا ہے مشرق کی نجات ایشیا والے ہیں اس تکتے ہے اب تک بے خبر پیر سات چھوڑ کر وافل حصار دیں ہیں ہو ملک و دولت ہے فقط حفظ حرم کا اک شمر ایک ہوں مسلم حرم کی پاسپانی کے لیے ایک ہوں مسلم حرم کی پاسپانی کے لیے نیل کے ساحل ہے لے کر آبخاک کاشغر نیل کے ساحل ہے لے کر آبخاک کاشغر ہو کوں من جائے گا جو کرے گا افتیاز رنگ و خوں من جائے گا ترک فرگائی ہو یا اعرائی والا گر

وہ اقدار کی شکست و ریخت کے اس دوراہ پر دعوت اتحاد اسلامی ہے ملت اسلامیہ کو الیک نئی حکمت اور بصیرت دینا چاہتے ہیں اور اے اپ "مرکز" ے رجوع کرنے کی دعوت دیتے ہیں۔ انہوں نے اس نظم ہیں بی نہیں اپنی بہت ی اور منظومات ہیں اپنی تقاریر و مکاتیب میں اور اپ مقالات و نظبات ہیں امت مسلمہ کے لیے ایک اجماعی لا تحہ عمل ترتیب دیا ہے جس میں بارحا مرکز کی طرف مراجعت اور لحت بیضا کے باہمی ربط و ضبط پر زور دیا ہے۔ اس لیے کہ باہمی اختلاف اور مخاسمتیں عالمی سطح پر تحقیراور رسوائی کا سبب بنتی ہیں اور جو قوتیں اپ مقام و منصب کو بھول جاتی ہیں وقت کا دھارا بھی انہیں بھلا کر آگے برجھ جاتا ہے۔ مقام و منصب کو بھول جاتی ہیں وقت کا دھارا بھی انہیں بھلا کر آگے برجھ جاتا ہے۔ اقبال "رموز بیخودی" ہیں امت مسلمہ کو اس طرح اپنا مقام و منصب یاد دلاتے ہیں (۱۱):

امت مسلمہ کے ذہنی و قلبی عوارض ان کی محکوی و مظلوی اور ان کے انحطاط و زوال کی سب سے بڑی وجہ خبر کے سرچشمہ بائے فیضان سے دوری اور بے توجبی ہے۔ امت مسلمہ جو غذہبی شعور کے فقدان کی وجہ سے اپنی نامیاتی قوتوں کو خیر باد کمہ بیٹی تھی اور وقت کے دوراہ پر بے یارومددگار کھڑی تھی اقبال نے اس موقع پر دعوت اتحاد اسلای کی صورت بیس مسلمانوں کی پریشاں صفوں میں ملی سیجتی اور اجتماعی شیرازہ بندی اور اجتمام کے لیے ایک یس مسلمانوں کی پریشاں صفوں میں ملی سیجتی اور اجتماعی شیرازہ بندی اور احتمام کے لیے ایک لاگھ عمل تجویز کیا۔ اور اس لا تح عمل کی اولین شق کے طور پر روح اسلام کو از سرنو ایک قوت محرکہ اور ایک سرچشمہ فیضان کی حیثیت سے متعارف کروایا۔ اقبال کے ساتویں خطبے 'دکیا خرب کا امکان ہے "کی تسیل کرتے ہوئے پروفیسر عثمان کہتے ہیں :

"جدید عمد جو ایک شدید بحران سے دوچار ہے ایک حیاتیاتی انقلاب کا تقاضا کر آ ہے اور اے آگر کوئی چیز تبای سے بچا عمق ہے تو ند ہب ہے۔"(۱۲)

امت سلمہ کا زوال و انحطاط باہمی افتراق اور عدم اتحاد کا نتیجہ ہے۔ اسلام کے ازلی اور ابدی اصولوں سے انحراف سے اس کے اندر قوت کا خلا (Power vacuum) پیدا ہوگیا ہے۔ اقبل اپنی دعوت اتحاد اسلامی سے اس کے اندر از سرنو وہ قوت و استعداد (Power Potential) پیدا کرنا چاہجے ہیں۔ اس کے اندر از سرنو وہ قوت و استعداد (Power Potential) پیدا کرنا چاہجے ہیں۔ اس کے شخصاتے ہوئے "زبور عجم" میں کہتے ہیں۔):

این نکت کشاکندهٔ اسرارِ نمان است ملک است تن خاک و دین روح روان است تن زنده و جان زنده و ربط تن و جان است باخرته و حاوه و ششیر و خان خیز از خواب گران خواب گران خیز از خواب گران خیز

دعوت اتحاد اسلامی کے ملیے میں اقبال کے حیات آفریں اور حیات خیز لائحہ عمل کے پھے اور نکات میں منفی متم کے رویوں کے خلاف اقبال کا قلبی و فکری جماد ہے۔ ان رویوں میں منفی قتم کی قناعت پہندی' بے عملی سکھانے والا صبر اور سل انگار بنانے والا توکل یا نفی ذات سکھانے والا شیوہ سلم و رضا اور تقدیر پر بے جا بھروسا' مسلمانوں کے بیہ نقط ہائے نظر اقبال کے زدیک سراسر غیر اسلامی تھے۔ اقبال نے اس ہمہ جت قتم کی بے بیٹنی میں مسلمانوں سے ہاتھ میں مشعل یقین دی(۱۵):

تو شمشیری ز کام خود برول آ برول آ از نیام خود برول آ نقاب از ممکنات خوایش برگیر مه و خورشید و انجم را به برگیر شب خود روشن از نور یقیس کن ید بینا برون از آسیس کن ید بینا برون از آسیس کن

اقبال نے وعوت اتحاد اسلامی کے لیے جو لائحہ عمل تجویز کیا اس میں عقیدوں کی مرکزیت اور زندگی کی معنویت ایک نقطۂ برکار حق کی طرح ہیں جس کو اساس بنا کر زندگی کا ہر دائرہ اس سبت کی نشاندہ کی کرے گا جس کی معنویت خدا کی وحدانیت ' رسول خدا کے اتباع ' عالمگیر اخوت اور اتحاد علی ہے متعین ہوتی ہے اور جو بالاخر حق کے غلبے اور باطل کی فکست پر منتج ہوتی ہے۔ "ویسمع اللّه الباطل ویحق الحق بکلمته (۱۱)

(ترجمہ) الله مناتا ہے باطل کو اور ثابت کرتا ہے جن کو اپنی باتوں ہے)۔

اقبال کی دعوت اتحاد اسلامی کا ایک اور اہم نکتہ خیرو شرکی مسابقت اور حق و باطل کی آوین شیں جن کی قوتوں کو مستعد اور مجتمع کرنا ہے۔ اس لیے کہ عصر حاضر کی آغوش میں ہزار در ہزار فتنے ہیں۔ وقت نے اپنی اندھی قوتوں کو بے زمام و بے لگام چھوڑ دیا ہے۔ حزب اللہ اور حزب شیطان کے ذوق محاربت و مسابقت میں اتحاد اسلامی کی بنیاد پر قوتوں کو مجتمع کیے بغیر حزب اللہ کی کامیابی کو کیسے یقینی بنایا جاسکتا ہے۔ وہ امت جو اپنی شیرازہ بندی شیس کر پاتی وہ ارشاد خداوندی کی اس یقین دہانی کی کیسے حقدار ہو سکتی ہے۔

"الا ان حزب الله هم المفلحون (١٥)

(رجمه) الله بي كي جماعت كامياب م) يا بحريد آيه مباركه

الا ان حزب الشيطن هم الخاسرون (١٨) (ب شك شيطان كابى كروه بار من ب) اقبال كى دعوت اتحاد اسلام كى نشاة

ٹانیہ Renaissance کے مقصد جلیلہ کے حصول کا ذریعہ ہیں۔ اسرار و رموز میں بعنوان "پیش کش بحضور ملت اسلامیہ" میں کتے ہیں(۱۱):

> رمز سوز آموز از پردانه م ور شرر تغییر کن کاشانه و طرح عشق انداز اندر جان خویش کازه کن بامصطفی بیان خویش

اقبل این ایک مضمون "جغرافیائی حدود اور مسلمان" میں جو ۱۹۳۸ء میں (وطنی قومیت کے همن میں) لکھا گیا تھا' کہتے ہیں:

"ب اسلام ہی تھاجی نے بی نوع انسان کو سب سے پہلے یہ پیغام دیا کہ دین نہ قوی ہے ' نہ نسلی ہے ' نہ انفرادی ' نہ پرائیویٹ بلکہ خالصتاً انسانی ہے اور اس کا مقصد باوجود تمام فطری المبیازات کے عالم بشریت کو متحد و منظم کرنا ہے۔ "(۱۰) محرون ایجو کیشنل کانفرنس کے اجلاس منعقدہ الماء میں مولانا شبلی کی تقریر کے جواب میں "بین اسلام ازم" کے بارے میں اپنے عقیدے کا اظہار اس طرح کیا:

"جھے کو پان اسلاسٹ ہونے کا اقرار ہے اور میرا بید اعتقاد ہے کہ ہماری قوم ایک شاندار مستقبل رکھتی ہے اور جو مشن اسلام کا اور ہماری قوم کا ہے وہ ضروری پورا ہو کر رہے گا۔ شرک اور باطل پر تی دنیا ہے ضرور مٹ کر رہے گی اور اسلامی روح آخر کار غالب آئے گی۔ اس مشن کے متعلق جو جوش اور خیال میرے ول میں ہے اپنی نظموں کے ذریعے قوم تک پنجانا چاہتا ہوں۔"(۲۱)

 ے خردار رہے کی تلقین کی۔ چنانچہ "حرفے چند با امت عربیہ" کے عنوان سے اہل عرب کو اهل فرنگ کی شاطرانہ چالوں سے آگاہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں(۲۲):

اے ز انسون ِ فرقی ہے خبر فتنہ ها در آشین ، او گر الل فتنہ ها در آشین ، او گر الل الل اللہ اشترانش را ز حوش خود برال اشترانش را ز حوش خود برال محکمتش ہر قوم را ہے چارہ کرد وصدت ِ اعرابیال صد پارہ کرد قوت از جمعیت ِ دین ِ مبیل قوت از جمعیت ِ دین ِ مبیل دین مبیل و یقیل دیں ہمہ عزم است و اظام و یقیل دیں ہمہ عزم است و اظام و یقیل

"مثنوی پس چہ بلید کرد" میں شعری سطح پر الحاد بین الاسلامی کے لائحہ عمل کے تمام نکات کا بیان 'جن میں سے بیشتر زیر بحث آنچے ہیں ' بردی تفصیل سے کیا گیا ہے۔ اقبال نے اقوام مشرق کو اس Strategy سے آگاہ کیا ہے جو ان کی دعوت اتحاد اسلامی کی بنیاد ہے۔ کہتے ہیں

: (17)

اے امیر رنگ پاک از رنگ شو مومن خود کافر افرنگ شو مومن خود کافر افرنگ شو رشتهٔ سود و زیال در دست تست آبردے خادرال در دست تست این کمن اقوام را شیرازه بند رایت صدق و صفا را کن بلند الل حق را زندگ از قوت است الل حق را زندگ از قوت است قوت بر ملت از جمعیت است است الل جمعیت است

اقبال ترکوں اور عربوں کے باہم متخاصم و متخالف روبوں سے بہت افسردہ و مضطرب ہو جاتے ہے۔ فلسطین پر یہودیوں کی دست درازیاں انہیں بے چین کر دینیں۔ اہل تشمیر پر ڈوگرہ رائے کے جرو استبداد کی تفصیل من کروہ افتکبار ہو جاتے اور استعاری طاقتوں کے ہاتھوں برصغیر کے مسلمانوں کا استحصال انہیں مغموم و ملول کر دیتا۔ وہ بیسویں صدی میں بلاشہ بین الاسلامیت

کے سب سے بڑے نقیب تھے۔ ۱۲ دسمبر ۱۹۳۱ء کو موتر عالم اسلامی (یرو محلم) میں انہوں نے اپنی الوداعی تقریر میں فرمایا:

"میرا ایمان ہے کہ اسلام کا متعقبل اہل عرب کی ذات ہے وابسۃ ہے اور ان کا متعقبل ان کے باہمی اتحاد پر موقوف ہے۔ ان کے لیے مقدر ہوچکا ہے کہ عظیم الثان طاقت بن جائیں۔ اسلام کے سوا دنیا کی کوئی طاقت اس الحاد اور مادیت کا مقابلہ نہیں کر علی جو یورپ سے نشرد اشاعت حاصل کر رہا ہے۔"(۲۳)

پین اسلام ازم کی اصطلاح کو جب اہل مغرب نے Negative impacts اور Wrong Connotations کے ساتھ استعال کرکے اخوت و محبت کی اس وعوت کے مقاصد کی غلط تعبیرات و تصریحات کرنی شروع کیس تو اس کی وضاحت میں اقبال نے ۲۸ ستبرا۱۹۹۳ء کو لفظ پین اسلامن کی تشریح کرتے ہوئے کہا:

"بین اسلامزم کا لفظ فرانسی صحافت کی ایجاد ہے اور یہ لفظ ایسی مفروضہ سازش کے لیے استعالی کیا گیا تھا جو۔۔ اسلامی ممالک غیر اسلامی ممالک خاص کر بورپ کے خلاف کر رہے تھے۔۔ اسلام ایک عالمگیر سلطنت کا بقینا مختقر ہے جو نسلی اخیازات سے بقینا بالاتر ہوگی اور جس میں مختصی اور مطلق العنان باوشاہتوں اور سرمایہ داریوں کی گنجائش نہ ہوگی۔ غیر مسلموں کی نظروں میں شاید یہ محض خواب ہو' لیکن مسلمانوں کا یہ ایمان ہے۔ "(دم) انہوں نے دعوت اتحاد اسلامی کے کچھ نکات کو اپ ایک یکچر (ملت بیضا پر ایک عمرانی نظر" میں یوں واضح کیا ہے:

"جاری قومیت کا اصل اصول نہ اشتراک زبان ہے نہ اشتراک وطن نہ اشتراک اغراض اقتصادی کیکہ ہم لوگ اس براوری میں جو جناب رسالت ماب نے قائم فرمائی تھی اس لیے شریک ہیں کہ مظاہر کائلت کے متعلق ہم سب کے معقدات کا سرچشمہ ایک ہے 'جو نسبت انگلتان کو انگریزوں اور جرمنی کو جرمنوں ہے ہو اسلام کو ہم مسلمانوں ہے ہے۔"(۱۲) اقبل کی دعوت اتحاد اسلامی اس بادی برحق کی دعوت ہی کی تجدید ہے جس نے بینکٹوں اقبل کی دعوت اتحاد اسلامی اس بادی برحق کی دعوت ہی کی تجدید ہے جس نے بینکٹوں

اقبل کی دعوت الحاد اسلای اس ہادی برس کی دعوت ای کی جدید ہے ، س سے مساوات اور سل کے اہم نکات توحید' مساوات اور سل کے اہم نکات توحید' مساوات اور عالمیراخوت میں۔ اقبل نے اس اولی و ابدی پیغام کو یوں دہرایا(ے):

تو ای کودک منش خود را اوب کن مسلمال زادهٔ؟ ترک نب کن

#### برنگ احمر و خون د رگ و پوست عرب نازد اگر ترک عرب کن

اقبال کی دعوت اتحاد اسلامی میں جغرافیائی حدود کو انتظامی امور کے نقطۂ نظرے تو متعمین کیا جاسکتا ہے اور آزاد مسلم ریاسیں ایک بڑے وفاق کے تحت آزادانہ کام کر حتی ہیں کیان اسلام کی غایات عالیہ کی بقا اور مقاصد جلیلہ کے حصول کے لیے اور حرم اور حرم ہوابستہ عقیدوں کے لیے ان کے نقطہ نظر میں بگانگت اور کیر آئی ایک بیشنی اور قطعی امر ہے جس کے تحت ہر مسلم ریاست کا مفاد پورے اسلامی بلاک کا مفاد متصور ہوگا۔ اس تصور کے نکات کی وضاحت علامہ اقبال کی شہرہ آفاق نظم دفشکوہ میں بھی ملتی ہے (۲۸):

اقبال سید محمد سعید الدین جعفری کے نام اپنے ایک خط مرقومہ ۱۲ نوجر ۱۹۳۳ میں اتحاد بین المسلمین کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ "آپ Pan Islam کو ایک پولٹیکل یا قوی تخریک تصور کرتے ہیں۔ میرے نزدیک سے ایک طریق چند اقوائم انسانی کو جمع کرنے اور ان کو ایک مرکز پر لانے کا ہے۔ اس لحاظ ہے ایک مرکز شہودی پر مجتمع ہو جانے اور ایک ہی قتم کے خیالات رکھنے اور سوچنے کے باعث سے اقوام نسلی اور قوی اور ملکی اخمیازات و تعصبات کی لعت کے آزاد ہو جائیں۔ پس اسلام ایک قدم ہے نوع انسانی کے اتحاد کی طرف سے ایک سوشل نظام ہے جو حریت و مساوات کے ستونوں پر کھڑا ہے۔ "(۲۹)

اقبال کی دعوت اتحاد اسلامی بین اسلامی بلاک کے تمام امور اسلامی اور آفاتی قوانین کے آلج ہوں گے، مقاصد کے اعتبار ہے اس متحدہ بلاک کے ذیر گران چھوٹی بڑی آزاد مسلم ریاسیں سلح پر بی نہیں' اقتصادی اور معاشی سلح پر بھی اسلام کے قوانین کی پابند ہوں گ۔ ان کے تہذبی و ثقافتی امور بھی اسلام کی بنیادی روح ہے متصادم نہیں ہوں گے اور ان کے درمیان باہمی افتراق و فقنہ پردازی کا کسی مرسلے پر کوئی سوال نہیں اٹھے گا' اور کلمہ توجید ان منتشردانوں کو اخوت' رواداری اور مروت کی لڑی بین پرونے کا عظیم فرض منصی انجام دے گا۔ اس اتحاد عالم اسلامی کی اساس اشتراکیت اور اشتمالیت کی طرح محض شکم کی مساوات پر قائم

سی ہوگی بلکہ اے عقیدہ و فکر کی ایک متحدہ روحانی اساس بھی میسرہوگی جس کو یقینا شکم کی مساوات پر تفوق حاصل ہوگا کیونکہ پیٹ اور شکم پروری کے مسائل اسلام میں مقصود بالذات سی بلکہ غایات عالیہ کے حصول کا ذریعہ ہیں۔ "اسرار و رموز" میں اس نقطۂ نظر کی وضاحت کرتے ہوئے کتے ہیں۔" اسراد و رموز" میں اس نقطۂ نظر کی وضاحت کرتے ہوئے کتے ہیں۔"):

أمت مسلم ز آیات خدا است اسلام از آیات خدا است اسلام از بنگامهٔ قالو بلی ست از ابعل این قوم بے پروائے استوار از نخن نزلنا سے استوار از نخن نزلنا سے

اقبل اس رزم که حیات اور کشاکش زیست می امت مسلمه کو ایک نفس واحد کی طرح زنده دیکھنا چاہتے ہیں اور انہیں اسلام کی "عروة الوثقی" کو پکڑے رہنے کی تلقین کرتے ہیں۔ وہ انہیں ایک اجماعی شعور محافظت اور ایک باہمی شعور تمدن عطاکرنا چاہتے ہیں۔ ڈاکٹر سید عبداللہ اقبال کے بین الاسلامی تصور کی وضاحت کرتے ہوئے کہتے ہیں:

"اس مرکز کو عقیدوں کے اولین کیمپ یا حصار کا درجہ حاصل ہے۔ یہ وطن صرف کھانے پینے کی منڈی نہیں عقیدوں کی چھاؤٹی ہے۔ اس کے بعد دو سرا دائرہ وسیع تر وطن کا ہے۔ یعنی وہ سب اقالیم جن میں مشترک عقیدے کی حکرانی ہو۔ ان مشترک عقیدوں والے دو سرے وطن بھی اپنی این وطن سمجھے جاسکتے ہیں۔ فرق صرف انظامی سمولت کا ہوتا ہے کہ ہر یونٹ کو اپنی جگ اپنے ہی وطن سمجھے جاسکتے ہیں۔ فرق صرف انظامی سمولت کا ہوتا ہے کہ ہر یونٹ کو اپنی جگ ایس میں اشترک ہوتے ہیں۔ وہ مقاصد عالیہ کے لیے تابس میں اشتراک و اتحاد قائم کرتے ہیں۔(۳۱)

یہ ہیں اقبل کی دعوت اتحاد اسلامی کے اہم نکات اور ان کا مجوزہ لائحہ عمل جس کی توضیح و تشریح کی مختلف مراحل میں حتیٰ المقدور کوشش کی گئی۔

اقبال کی دعوت اتحاد اسلامی کی آفاق گیر جنوں کے سامنے استعاری طاقتوں کے تمام عقیدہ ہائے اشتراک اپنی بے معنویت اور عدم استحکام کی بناء پر خوار وزبوں ہیں اور اس کے برعکس اقبال کی دعوت اسلامی جغرافیائی قیود کے حصار سے نکل کر اقتصائے عالم کو محیط ہے۔ برعکس اقبال کی دعوت اسلامی جغرافیائی قیود کے حصار سے نکل کر اقتصائے عالم کو محیط ہے۔ جس میں زندگی کی بے بیتینی اور بے انضباطی کا مداوا ہے اور جس میں عالم انسانیت کی اجتماعی فلاح کے سارے خواب مضمر ہیں۔

### حواشي

١- عبدالله سيد واكثر مطالع اقبال ك چند ف رخ المور برم اقبال ١٩٨٣ ص ١١٥

٢- عزيز احد اقبال في تفكيل الهور كلوب يبلشرز سن ندارد على ٥٩

٣- عبدالله سيد واكثر "مسائل اقبال" للهور

٣- ابو الحن على ندوى سيد مولانا "نفتوش اقبال" كراچى، مجلس نشريات اسلام ١٩٧٩ ص ٢٠٠٠

۵- اسلم انساری "اقبال عد آفرین" کاروان ادب مان ۱۹۸۷ء ص ۲۶

٢- جميل جالبي واكثر مترجم برصغير بين اسلاى كلجر لامور اداره نقافت اسلاميه ١٩٩٠ء س ٩٨

٤- يوسف كورايه ذاكم "اسلاى تصورات اقبال اور عصر حاضر" لا بور بزم اقبال

٨- القرآن مورة النماء- آيت ا

٩- جميل جالي واكثر "رصغير من اسلاى جديديت" لامور اداره شافت اسلاميد ١٩٨٩ء ٢٣٩

١٠- ايضاص ٢٣١-٢٣٢ ص ٢٣٩ ١١- محد اقبال بأنك درا المهور غلام على پياشرز ١٩٢٣ ص ١٩٢٣

١١- محد اقبال "اسرار و رموز" غلام على ير نثرز ١٩٩٠ء ص ٨١

١١- محر عثان پروفيس "فكر اسلاى كى تفكيل نو" سك ميل بيلى كيشنز لامور " ١٩٨٤ ص ٢٠٩-٢١٠

١١- محد اقبال "زبور عجم" لابور پاكتان تائمزيريس من ندارد ص ١١١

١٦- القرآن شوري ٢٣

١٥- ايناص ٢٣٢

١٨- القرآن المجاول

١١- القرآن المجادله ٢٢

١٩- محد اقبال اسرار و رموز كابور غلام على ير نشرز ١٩٩٠ء ص ١٨

٢٠- عبدالواحد معيني سيد الهور آئينه ادب ١٩٨٨ء ص ٢٦٦ ١١- اليفاص ١٨٣

٢٢- محر اقبال كليات اقبال فارى المؤر غلام على يباشرز ١٩٨١ء ص ١٣٠ اليناص ١٣٨

٢٠٠ - رفيق افضل "گفتار اقبال ابهور اداره تحقيقات پاكتان ١٩٢٩ء ص ١٣٣ - ايضاص ١١٨٨

٢٦ \_ عبدالواحد معيني سيد عقالات اقبال لا بور آئينه ادب ١٩٨٨ء ص ١٥٩

٢١- محد اقبال كليات فارى ص ٢٢٢/٥٢

٢٨- محد اقبال ؛ بانك ورا و لا بور غلام على يبلشرز ١٩٧٢ء ص ٢٠٢

٢٩- رفيع الدين باشي مرتب "خطوط اقبال" لابهور خيابان ادب ١٩٧٦ ص ٢١٦ "

ا٣١- محد اقبل امرار و رموز الابور علام على ير نشرز ١١٩٥٠ ١١٩ ١١٩

٣٢- عبدالله سيد وْأكثر "مسائل اقبال" للهور مغربي پاكستان أكيدى ١٩٤٥ء ص ٢٣٥

## ری کے صوفی شاعریونس أمرہ

یونس مرگیا کمہ کر صلی دیتے ہیں موت میوان کی ہے عاشق کی نہیں

یہ آواز اتنی عاشق یونس کی آواز ہے جو تقریباً سات سو سال سے اناطولیا کے لوگوں کے ولول میں زندہ ہیں۔ اور جن لوگوں کے دل میں وہ رہتے ہیں انسیں کو گرما گرم کر کے ایک نی زندگانی بخشتے ہیں۔

عاشق یونس' نام دیگر یونس اُمرہ' حال حاضرے صدیوں پہلے اس وقت ایک اوبی زبان کی حیثیت سے اپنی ترقی کے اوائیلی اووار طے کرنے والی اناطولیا کی ترکی زبان میں محیر کن ورجے کے خوبصورت تصوفی اشعار لکھنے والے شاعر اور اناطولیا کے ترکوں کی تفکری زندگی کے پہلے بزرگ نمائندہ ہیں۔()

ہم اس مقالے کے اگلے صفحات میں: یونس اُمرہ کون ہیں؟ کمال پیدا ہوئے 'کس فتم کی زندگی بسر کی کمال فوت ہوئے اور کیا کیا کارنامے انجام دیے؟ اور اس فتم کے بعض دیگر سوالات کے جوابات کا کھوج لگائیں گے۔

### حالات زندگی

جمال تک یونس آمرہ کی حقیقی زندگی کا تعلق ہے ہمارے ہاں وسیع اور متند معلومات ا موجود نمیں۔ یمی وجہ ہے کہ ان کی جائے پیدائش' مسلک' تاریخ وفات وغیرہ کے سلطے میں ا مخلف آراء چیش کی جاتی ہیں۔

ان كے بارے من سب ب تطعی معلومات جو جميں دستياب ہيں وہ يہ كہ انہوں نے اپنے تقوق رسالہ "رسالہ النصحيم" كو ٤٠٥ه من قلمبند كيا-(۱) جيساك ندكورہ رسالہ كے باكن من درج ب:

الله مضمون من آم اشعار كا تركى سے اردو ميں ترجم چين كيا كيا ہے۔

کلام کی تاریخ سات سو سات سخی یونس کی جان اس راہ پ فدا سخی اس شعرے بید اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ یونس نے بجری ساتویں صدی کے او آخر اور آخروں صدی کے او آخر اور آخویں صدی کے او آخر اور آخویں صدی کے او آخر اور آخویں صدی کے او آئل میں زندگی بسری ہے سال پہلے ترک محقق عدنان ایس ایرزی اس کے او آخرہ کے بارزی عومی لا بسریری میں ایک مجموعہ دریافت کیا۔ اِس مجموعہ میں یونس آخرہ کے بارے میں یہ الفاظ درج ہیں (۲):

وفات يونس أمره: سنه: ۲۰۵ مدت عمر: ۸۲ سال

اس آخری دریافت سے یہ نتیجہ افذ کیا جا سکتا ہے کہ یونس اُمرہ ۱۳۳۸ م بیں پیدا ہوئے اور ۸۲ مالہ حیات کے بعد بتاریخ ۲۰۵۵ / ۱۳۲۰ م راہ گرائے عالم جاودانی ہوئے۔
علاوہ ازیں بعض دیگر دلائل بھی موجود ہیں جن میں اس تاریخ کی تائید ملے گی۔ مثال کے طور پر یونس اُمرہ کی مولانا جلال الدین روی (متوفی ۱۷۲ ہے /۱۳۷۳ م) سے ملاقات 'جس کا ذکر آگے چل کر آئے گا۔ اور گئیکلی بایا (Geyikli Baba) اور سیدی بالم نامی (Seydi Balım) ور سیدی بالم نامی میلادی کے اوائل میں برحیات اشخاص جو تیرھویں صدی میلادی کے اوائل میں برحیات تھے اور جن بر یونس اُمرہ نے این کام میں نکتہ چننی کی ہے۔ (ا

تے اور جن پر یونس اُمرہ نے اپنے کلام میں تکتہ چینی کی ہے۔(۳) یونس اُمرہ کی تاریخ بیدائش و مفلت کی طرح اِن کی جائے بیدائش

یونس آمرہ کی تاریخ پیدائش و وفات کی طرح ان کی جائے پیدائش کے متعلق مختلف مآفذ میں تضاد پایا جاتا ہے۔ بکتاشی مسلک(ہ) کے لوگوں کے ''ولایت نامہ'' نام کی تصانف میں ان کی جائے پیدائش کے 'متعلق یہ لکھا جاتا ہے کہ وہ سوری حصار (Sivri Hisar) کے گاؤں صاری کوئے (پیدائش کے 'متعلق یہ لکھا جاتا ہے کہ وہ سوری حصار (Sarıköy) کے گاؤں صاری کوئے رہنات ہیں' اس لئے کہ ان کا کوئی متند جُوت نہیں بلاا۔ علاوہ ازیں چند سال پہلے دریافت شدہ ایک و ساویز میں یونس امیر بیگ نای ایک فتحض کا ذکر ہے جو ای دوران صاری کوئے نای گاؤں میں جیا اور مرنے ہے امیر بیگ اپنی جائیداد ای صاری کوئے میں موجود درگاہ کے نام وقف کر گیا۔ اس سے یہ تخینہ لگایا جا سکتا ہے کہ یہ یونس امیر بیگ وہ ہو ہونس آمرہ سمجھا گیا اور ولایت ناموں میں موجود غلط فنمی کا باعث بنا۔ اور بعض دیگر مآفذ میں ان کی جائے پیدائش کے طور پر دو سرے شر قرہ مان کی جائے ہیں۔ لیکن تا حال حاضر یہ وثوق سے نہیں کہ جا سات کہ وہ کمال پیدا ہوئے سے جاتے ہیں۔ لیکن تا حال حاضر یہ وثوق سے نہیں کہ جا سات کہ وہ کمال پیدا ہوئے سے دن

عاشق چلی کی کتاب "مشاعر الشعراء" اور حسین وصاف کے "سفینہ اولیاء" نام کا تذکرہ شعراء جیے قدیم مآفذ میں یہ آیا ہے کہ یونس اُمرہ "اُقی" بعنی اُن پڑھ تھے۔ (ے) ان قدیم مآفذ کے زیر اثر بعض معاصر محققین نے بھی اپنی تصانف میں یونس اُمرہ کے اُتی پُن کا ذکر کیا لیکن چند سال پہلے تک جاری یہ رائے حال حاضر میں مسترد کی جانے گلی ہے اور معاصر محققین القاق رائے ہے یہ کتے ہیں کہ یونس اُمرہ اُتی نہیں تھے بلکہ اس کے بر عکس اعلی درج کے تعلیم یافتہ اور اینے زمانے کے علوم مروجہ سے واقف تھے۔

نامور ترک عالم و محقق فواد کوپرولو (Fuad Köprülü) اس سلسلے میں لکھتے ہیں : دیوان یونس اُمرہ میں جگہ جگہ اس زمانے کے مروجہ علوم اور فلسفیانہ نظریات کی طرف بلیغ اشارات پائے جاتے ہیں۔ ان کو دیکھنے کے بعد یونس کے اُئی پُن کے بارے میں جو روایات موجود ہیں ان کو ایک تاریخی حقیقت کی نظرے دیکھنا ناممکن ہے۔(۸)

عبدالباقی گول پنارلی (Abdülbaki Gölpınarlı) بھی یونس اُمرہ کے اُن پڑھ نہ ہونے کی طرف اشارہ کرتے ہوئے رقمطراز ہیں: یونس کو فاری پر اتنا عبور تھا کہ سعدی اور مولانا روی سے ترجمہ کر سیس-(۹)

پروفیسر ڈاکٹر فاروق کے۔ تیمور آش (Faruk K. Timurtas) یول لکھتے ہیں : یونس اُمرہ کے کلام سے یہ امر آشکار ہو جا آ ہے کہ ان کو عربی 'فاری 'علوم اسلامیہ اور آریخ اسلامیہ ' فرض اپنے دور کے علوم مروجہ سے اچھا فاصہ درک حاصل تھا۔ اس کو مد نظر رکھتے ہوئے کہ قونیہ اس وقت علم و ترذیب کا گوارہ تھا 'اختال مُنالب یہ ہے کہ انہوں نے اپنی تعلیم و تربیت تونیہ میں مکمل کی ہوگ۔(۱)

رہا یونس اُمرہ کا اپنے کلام میں اپنے آپ کو "اُئی" کہنا ' جیسا کہ طمار تروک عالیہ نامی کتاب کے مصنف صادق وجدانی نے لکھا ہے: یونس نے حضرت نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی پاک صفت سے موصوف ہونے کی غرض نے اپنے کلام میں اپنے لئے "اُئی" کا لفظ اِستعمال کیا مسمد،

یونس کے سفر اور مولانا جلال الدین روی کے ملاقات

یونس کمال کمال گئے اور بکن بکن ملکوں کا سفر کیا؟ یہ صحیح طور پر معلوم نہیں۔ ان کے سفروں کے متعلق جو معلومات جمیں حاصل ہے وہ صرف ان کے کلام سے اخذ کی گئی معلومات

یں۔ یونس خود فرماتے ہیں کہ وہ مجنوں کی طرح خاک راہ اڑاتے رہ ، تیرز نخبوان ، شراز اور سیواس ، قیصریہ اور مرعش جیسے اناطولیا کے بعض دیگر شہوں کی زیارت کرتے رہے۔ اس معاملہ میں ان کے چند اشعار ملاحظہ ہوں:

سر ہوا روم و شام کا آپر کے سب ملکوں کا بت وحونڈا نہیں ملا مجھے ایک غریب جھے جیسا (دیوان یونس ص ۱۳۳)

بیت گئیں سردیاں روم میں خیر و شر اُٹھ گئے ہم سے اوا آخر بہار آ گئی ہم لوث آئے الحمد لله (دیوان یونس ص ۱۲۹)

ان سنروں کے دوران یونس کی ملاقات مولانا روی ؓ ہے ہوئی۔ یونس اُن کی صحبتوں ہے فیض یاب ہوئے۔ یونس اُن کی صحبتوں ہے فیض یاب ہوئے۔ یونس نے اپنے دیوان میں دو جگہوں پر اُن کا ذکر کیا ہے:
جب سے مولانا روی کی ہم پر ایک نظر ہو گئی نظر مو گئی نظر مبارک اُن کی رہی آئینہ دل کا (دیوان یونس ص ۱۳۸)

مولانا کی صحبت میں عشرت ہوئی ساز کے ساتھ عارف ڈویا معنی میں اتنا کہ ہو فرشتے کے ساتھ (دیوان یونس ص ۱۳۳۳)

متذكرہ بالا اشعارے بيد واضح ہوتا ہے كہ يونس كو مولانا روئ ہے والهانہ عقيدت تھی۔ اور جب مولانا روی نے رحلت فرمائی تو اُس وقت يونس ١٣٣ برس كے تھے۔ مولانا كى وفات كے بعد يونس اُنہيں حرت سے ياد كرتے رہے :

فاقِد احمد قطب الدين سلطان سيد نجم الدين مولانا جلال الدين وه قطب جمان كمال مولانا جلال الدين وه قطب جمان كمال (ديوان يونس ص ١١٠)

مولانا روی اور یونس اُمرہ کے بارے میں دو روایات کانی مشہور اور دلچپ ہیں۔ اُن میں ے ایک جو شخ علیمان آفندی (متونی ۱۸۱۹ م) کی تالف "بحر الولایہ" میں ملتی ہے ' یوں ہے : مولانا روی نے ایک دن فرمایا : منازل النی میں سے جس جس مقام پر میں فائز ہوا اس میں ایک ترکمان بزرگ کا نقش قدم پایا' اور میں ان سے سبقت نمیں لے جا سکا۔ اس مقولہ سے مراد

يونس أمره بي- (١١)

دو سری روایت یہ ہے: یونس ایک دن مولانا روی کی خدمت میں حاضر ہوئے اور سوال کیا کہ کیا مثنوی آپ نے تحریر فرمائی؟

مولاتا روی نے جواب دیا: جی ہاں۔ اس پر یونس نے کہا: آپ نے بہت طول و دراز دے کر لکھا ہے! آگر میں آپ کی جگہ ہو یا تو کہتا:

گوشت اور ہڈی کا کپڑا پین کر سامنے آیا یونس کا نام اپنا کر آتھوں کے سامنے آیا والسلام (۱۱)

یماں یونس اُمرہ کے متعلق ایک اور مسکے کا ذکر کرنا ہے جانہ ہو گا۔ اور وہ ہے اُن کی شادی اور بیجی۔ یونس کے متعلق دو سرے مسائل کی طرح اُن کی شادی اور بیجی کے معلطے میں بھی ہمیں کافی معلومات حاصل نہیں۔ اس سلسلے میں ایک اور روایت اور اُن کے دیوان میں دو اشعار ہیں جن سے ان کی شادی اور بیجی کی موجودیت کا ثبوت ملتا ہے۔

دو اشعار ہیں جن سے ان کی شادی اور بیجی کی موجودیت کا ثبوت ملتا ہے۔

روایت کھے یوں ہے: جب یونس گذم کی طلب میں مشہور متصوف عاجی بکتاش ولی کی ورگاہ میں عاضر ہوئے تو یونس سے پوچھا گیا: گذم دیں یا نفس (وم)؟(۱۳) اس پر یونس نے کما: مجھے نفس کو کیا کرنا؟ میرے اہل و عیال ہیں۔

اس موضوع ہے متعلق اُن کے دیوان میں موجود دو اشعار میں ہے ایک یول ہے:

اس دنیا میں دیئے مجھے بیٹا بیٹی اور دو ذوجات
مجھے نہیں دیار واسطے
مجھے نہیں خواہش اُن کی میرا فغان دیدار واسطے
(دیوان یونس میں میں)

اوپر میں ندکورہ معلومات کو مد نظر رکھتے ہوئے یہ کہا جا سکتا ہے کہ یونس اُمرہ نے شادی ک'شاید دو شادیاں' اور اُن کا ایک بیٹا اور ایک بیٹی تھی۔

#### وفات اور مزار کی جگه

یونس اُمرہ کا انقال کب اور کمال ہوا اور اُن کی ابدی آرام گاہ کمال ہے؟ یہ بھی ایسے موضوعات ہیں جن پر اختلاف آراء پائی جاتی ہیں۔
باوجودے کہ آریخ پیدائش پر بحث کرتے ہوئے یونس کی دفات کی آریخ کا ذکر آچکا ہے لیکن اس موضوع پر چند اور باتیں تحریر کرنی ہوں گی۔ بعض محققین کے مطابق یونس اُموہ کین اس موضوع پر چند اور باتیں تحریر کرنی ہوں گی۔ بعض محققین کے مطابق یونس اُموہ

۱۳۵۳ میں اور دیگران کے نزدیک ۱۳۵۲ میا ۱۳۵۲ –۱۳۲۲ کم میں فوت ہوئے۔ ان کی تاریخ وفات سے متعلق بیر بحث و مباحثہ کا بازار گرم تھا کہ بایزید عموی لا بریری میں دریافت شدہ و شیقہ نے تمام اختلافات کو رفع دفع کیا۔ اس میں مرقوم تھا کہ یونس اُمرہ کا انقال بتاریخ ۲۰۵ھ ہوا اردو فقتیکہ وہ راہ گراٹ عالم جاودانی ہوئے بستن ۸۲ سے۔ (۵)

یونس اللی وفات کمال ہوئی؟ اور اُن کا مزار کس جگہ پر ہے؟ آج تک اِن سوالات کا جواب قطعیّت کے ساتھ نہیں دیا جا سکا۔ اس سلسلے میں بورصہ 'بولو' عرض روم' قرہ مان' صاری کوئے اور اناطولیا کی ڈھیر ساری جگہوں کے نام چیش کئے جاتے ہیں۔ اہل تحقیق کا خیال ہے کہ یہ اس پیار اور محبت کا نتیجہ ہے جو اناطولیا کے لوگوں کے دلوں میں یونس اَمرہ کے حق میں بائی جاتی ہے۔ ایکن اکثر اُن کی جائے پیدائش یعنی صاری کوئے ہے طور یونس کی جائے وفات اور مرفن کے زیادہ قابل قبول ہے۔ (۱۱)

### یونس أمره عمتعلق ایک مشهور روایت

ہمارے خیال میں یمال یونس أمرہ کے متعلق ایک روایت کا ذکر کرنا بجا ہو گا۔ یہ روایت مشہور ہونے کے ساتھ ساتھ ان کی راہ طریقت سے انتساب کے بارے میں پچھ معلومات فراہم کروانے کے لحاظ سے بھی دلچیپ ہے:

"ضابی بکتاش ولی جو ولی اور متصوّف بزرگ بین خراسان سے کوئی کر کے روم (اناطولیا)
میں تشریف لے آئے اور سکونت گزیں ہوئے تو ان کی کرامات و ولایت کا چرچا چاروں طرف
بھیل گیا۔ ہر طرف سے تحبّان و مریدان اُن کی درگاہ میں جمع ہو کر فیض حاصل کرنے لگے۔ اور
غرباء و فقراء جو اُن کے احسانات کی شہرت سنتے تھے اپنا نصیب لینے کی غرض سے اُن کی خدمت
میں حاضر ہو جاتے تھے۔

اُس زمانے میں صاری کوئے نامی ایک گاؤل تھا جو صاری حصار کے شال میں واقع تھا۔
اس گاؤل میں یونس نامی ایک شخص تھا' انتما درجے کی مختاجی میں زندگی بسر کرتا تھا اور اُس کا پیشہ کاشتکاری تھا۔ ایک دفعہ سخت قحط پڑا اور جو فصلیس تھیں وہ تباہ ہو گئیں۔ یونس کی سمع میں اُن بررگ (حاجی بکتاش) کے اوصاف حسنہ پنچے۔ اس لئے کہ اُن کے دروازے پر جو آتا' خالی ہاتھ بنیں جاتا۔ یونس نے سوچا اس مبارک درگاہ پر میں بھی حاضری دوں تاکہ کچھ اپنا نھیب حاصل میں جاتا۔ یونس نے سوچا اس مبارک درگاہ پر میں بھی حاضری دوں تاکہ کچھ اپنا نھیب حاصل کوں۔ خالی ہاتھ نہ جانے کے لئے اپنے بیل پر کچھ جنگلی کھل لادتے ہوئے صولوجہ قرہ ہویوک کوں۔ خالی ہاتھ نہ جانے کے لئے اپنے بیل پر کچھ جنگلی کھل لادتے ہوئے صولوجہ قرہ ہویوک (Suluca Karahöyük) کی طرف' جمال حاجی بکتاش ولی رہائش گزین شے' روانہ ہوا۔

قرہ ہوبوک میں چنچ ہی حاتی بگاش ولی کی خدمت میں آیا۔ اپ تخفے پیش کرتے ہوئے یونس نے کہا ہیں ایک غریب آدمی ہوں' اس سال اپی کاشت سے پچیر حاصل نہیں ہوا۔ امید ہے کہ وہ بخفہ جو میں لے آیا ہوں' اسے قبول کریں اور اس کے بدلے میں مجھے تھوڑی بہت گندم عنایت فرمائیں۔ آپ کے عشق سے اس پر کفایت کروں گا۔

حاجی بگاش نے کہا: اچھا! اور اپنے مردوں سے تھم بکیا کہ اسے گندم دیں۔ یونس چند دن وہاں محمرا' روانہ ہوتے وقت حاجی بگاش نے اپنے مردوں سے کہا: جا کر یونس سے پوچیس اسے گندم دیں یا نفس؟ اس سے یہ سوال کیا گیا۔ جواباً یونس نے کہا: بیس نے دم کو کیا کرنا مجھے گندم چاہیے۔ یونس کا جواب حاجی بگاش ولی کو پہنچایا گیا اس پر حاجی بگاش نے فرمایا: جائیس یونس کو بتائیں' لینے والی گندم کے ہر ایک وانے کے عوض دو نفس دیتے ہیں۔ پھر جواب کے طور پر یونس نے کہا: نفس سے پیٹ نہیں بھر آئ میرے اہل و عیال ہیں۔ اگر گندم عنایت فرمائیں ہمارے لئے کافی ہے۔ اس پر حاجی بگاش نے دوبارہ فرمایا: جائیں' بتائیں' لینے والے بک فرمائیں ہمارے لئے کافی ہے۔ اس پر حاجی بگاش نے دوبارہ فرمایا: جائیں' بتائیں' لینے والے بک فرمائیں ہمارے ایک گذم کے دی نفس دیں گے۔ یونس نے جواب دیا: جمحے نفس کو کیا گیا ہمرے اہل و عیال ہیں' بجھے گندم چاہیے۔ یہ جواب سنتے ہوئے حاجی بگاش نے تھم کیا کہ اس کی مرضی کے مطابق گندم دی جائے۔

یونس کو گندم دی گئے۔ یونس گندم لینے کے بعد روانہ ہوا۔ گاؤں کے جمام کے سامنے آیا گفاکہ اے ہوش آیا کہ مُیں ولی حضرت کے پاس گیا۔ انہوں نے ججھے نصیب چیش کیا اور فرمایا کہ لینے والے کو ایک گندم کے والے کے دی دم دیئے جائیں گے۔ پھر بھی جی نہیں مانا۔ کیا ہے والے کو ایک گندم کے والے کے دی دم ویئے جائیں گے۔ پھر بھی خی نہیں مانا۔ کیا ہے مقللنہ حرکت کی۔ یہ گندم تو چند دنوں تک ختم ہو جائے گئ اور بین نے تو عمر بھر کی نخت سے انکار کر دیا۔ واپس جا کر اولیاء کے دروازے پر جا پڑوں 'ہو سکتا ہے کہ جو نصیب عطا ہوا تھا ' وہ ججھے دے دیں۔ یونس واپس آیا اور اپنے قتل سے گندم اُنار نے لگا۔ حاتی بکتاش ولی کے ظیفوں نے اس واپس آیا اور اپنے قتل سے گندم اُنار نے لگا۔ حاتی بکتاش ولی کے ظیفوں نے بواب دیا 'جواب دیا 'جھے گندم کی ضرورت نمیں ' میں ' جھے عطا ہوئے نصیب کو چاہتا ہوں۔ خلیفوں نے یونس کی دیا ' خواہش حاتی بکتاش تک پہنچادی۔ انہوں نے فرمایا جاس کا وقت اب گزر گیا ہے۔ ہم نے اس قشل کی چابی چیدت اُمرو (Taptuk Emre) کے حوالے کر دی ہے۔ یونس سے کمیں کہ وہ تہدت کے پاس جائے اور اپنا نصیب اس سے حاصل کرے۔

اس پر یونس روانہ ہوا اور تیدوق اُمرہ کی خدمت میں جا حاضر ہوا۔ اور حاجی بکتاش کا ملام انسیں پنچلیا۔ تیدوق اُمرہ نے خیر مقدم کر کے کما بخوش آمدید ' تیرا حال پہلے ہے ہمیں

معلوم ہوا تھا۔ خدمت کر کوشش کر اپنا نصیب عاصل کر۔ یونس نے کہا: جو خدمت ہمارے لائق ہے وہ ہم کریں گے۔ تبدوق کی درگاہ کے پیچے پہاڑ تھا۔ تبدوق نے یونس سے اس پہاڑ سے کئری لانے کی فرمائش کی۔ روز یونس پہاڑ سے کئری کاٹ کر اپنے کندھوں پر لاد کر لے آیا۔ لیکن اس کی کوشش یہ رہتی کہ جو لکڑی کاٹے وہ بالکل سیدھی ہو کیونکہ وہ سوچتا تھا کہ اولیاء اللہ کی خدمت میں خم دار لکڑی زیب نہیں دے گی۔ یونس چالس سال تک تبدوق اُمرہ کی درگاہ میں خدمت کرتے رہے۔

ایک دن اناطولیا کے اولیاء اللہ میں ہے ایک گروہ تبدوق اُمرہ کی درگاہ کے مجمع میں شامل ہوا۔ مجلس میں بہت ہجوم تھا۔ اس ہجوم میں یونس گوئندہ نای ایک شخص بھی موجود تھا۔ جب تبدوق اُمرہ جذبے میں آئ تو یونس گوئندہ ہے فرمانے لگے: یونس شعر ارشاد فرما! گوئندہ ان کی بات نہیں مُن سکا۔ انہوں نے پھر فرمایا: ارشاد فرما۔ ہمیں شوق ہے سننے کا۔ لیکن یونس گوئندہ نے توجہ نہیں مُن سکا، تو یونس گوئندہ نے قوجہ نہیں مُن سکا، تو یونس اُمرہ کی طرف مُنہ کرکے کما: یونس! ابھی وقت آ پہنچا ہے، ہم نے فرانے کا قفل کھول دیا۔ اور اب تو اپنا نھیب لے لیا اس مجلس میں تو بول! خداوند کریم کی موجودگی کا نفش اپنی جگہ پہنچ اب تو اپنا نھیب لے لے! اس مجلس میں تو بول! خداوند کریم کی موجودگی کا نفش اپنی جگہ پہنچ اب تو اپنا نھیب لے لے! اس مجلس میں تو بول! خداوند کریم کی موجودگی کا نفش اپنی جگہ پہنچ اور وہ شوق کے سمندر میں ڈوب گیا۔ اس کے منہ سے موتیوں کی طرح کلام نکلنے لگا۔ حکمت اور وہ شوق کے سمندر میں ڈوب گیا۔ اس کے منہ سے موتیوں کی طرح کلام نکلنے لگا۔ حکمت النی سے واقف ہو گیا اور مجلس میں جو اس کا کلام سنتا وہ جران رہ جاتا۔

یہ سب سے مشہور اور مروجہ روایت ہے۔ اس روایت کے علاوہ یونس کی طریقت سے انتساب اور حکمت اللی سے روشناس ہونے سے متعلق دو اور روایات ہیں 'ہر چند دہ بھی دلچپ ہیں لیکن اختصار کو ید نظر رکھتے ہوئے انہیں تفصیل کے ساتھ لکھنے سے گریز کرتے ہیں۔ صرف اس قدر رقم کرنے پر اکتفاکرتے ہیں کہ پہلی روایت ہیں یونس آمرہ کی تپدون آمرہ کی صاجزادی کے ساتھ شادی کا ذکر آ تا ہے اور دو سری روایت مختفرا یوں ہے کہ یونس تمیں سال تپدون آمرہ کی خدمت بجالانے کے بعد یہ سوچتے ہوئے کہ ججھے راہ تفقوف و طریقت میں جس مقام پر پنچنا گیا نہنچ نہیں پایا' تپدون آمرہ کی درگاہ سے الگ ہو جاتے ہیں' لیکن راسے میں سات خدا رسیدہ لوگ جو ان سے ملتے ہیں' یونس کو خواب غفلت سے بیدار کرتے ہیں۔ اور وہ اپ مُرشد کے پاس لوٹ جاتے ہیں' ایکن راسے میں سات خدا رسیدہ لوگ جو ان سے ملتے ہیں' یونس کو خواب غفلت سے بیدار کرتے ہیں۔ اور وہ اپ مُرشد کے پاس لوٹ جاتے ہیں۔

یونس کے متعلق ایک اور دلچیپ بات مشہور ہے۔ کہتے ہیں کہ جب وہ قرآن مجید کی تلاوت کرنے لگتے تھے تو بہتا پانی رُک کر ان کی تلاوت سُنتا۔(۱)

### يونس أمرة افكار و خيالات ك آئين ميس

یونس اُمرہ زبان ترکی کے سب سے ایجھے شعراء میں سے ہیں اور اُن کے کِلام کی شاعرانہ خصوصیات اور خوبیاں' جو بے مثل ہیں' یہاں ان امور کو ایک طرف رکھ کر' اُن کی شاعری کی رُوح تک پینچنے کی سعی کی جائے گی جس سے وہ صدیوں سے چرا خلائے دل روش رکیا کرتے ہیں۔

ہیں۔

یونس کون تھے۔ ایک صوفی شاعر اور بزرگ دین۔ اس لئے اُن کے کلام کو نظر تحقیق سے گزارتے وقت اس پہلو کو بدِنگاہ رکھ کر کلام یونس کو پر کھنا ہو گا۔ اور آئندہ سطور میں یونس اُمرہ کے کلام کے عمدہ عمدہ موضوعات پیش کئے جائیں گے۔

### تصور عشق اور عشق اللي

بہ نظرائل تقوف ''عشق'' مجت کا پیار کرنے والے کو 'اپ قابو بین لینا ہے۔ اُس کے جم میں پھیل جانا اور نفوذ کرنا اور عشق پیچان کی ماند اے اپنی آغوش میں سالینا ہے۔ عشق انسان کو حق تعالیٰ تک لے جانے والی راہ ہے۔ یہ خواہ دو انسان کے بین کا مجازی عشق ہو خواہ اللہ تعالیٰ و بندہ مومن کے درمیان کا حقیقی عشق۔ ہر صورت میں نتیجہ ایک ہی ہے' عشق انسان کی اپنے خالق حقیقی تک رسائی کا زینہ قرار پاتا ہے۔ (۱۸) بعض صوفیان کرام ''فَالَ داوُد علیه السّلام: یَا رَبِ لِمَاذَا خَلَقَت الخَلَقَ؟ فَالَ: کُنتُ کُنْزَا مَخفِیا فَاحْبَبْتُ أَنْ اُعُرَفُ فَ اللّٰهُ تَعَالَىٰ کے فالق حقیقی کی الله تعالیٰ نے فائٹ کُنْزَا مُخفِیا فَاحْبَبْتُ أَنْ اُعُرَفُ فَ فَحَلَقَ النّٰ اللّٰهِ تعالیٰ نے معروف و مجبوب ہونے کی غرض سے محلوقات کو طلق کیا اس لئے خالق حقیقی سے بیار کرنا عمروف و محبوب ہونے کی غرض سے محلوقات کو طلق کیا اس لئے خالق حقیقی سے بیار کرنا چاہیے اور عشق ''معرفت و اوراکِ جمل'' کا نام ہے۔ (۱۰)

اوپر میں نذکور معلومات کی روشنی میں جب ہم یونس کے کلام پر غور کرتے ہیں تو دیکھتے ہیں کہ ان کا کلام عشق ہی عشق و کھائی دیتا ہے۔ یونس کی نظر میں عشق و محبت دنیا کے تمام موجودات کا اصل ہے اور ان کی آفرینش کا باعث۔ بقول یونس: "عشق ہی عشق ہے ہر چہ موجود عالم میں "انسان کی زندگی عشق کے ذریعے معنی پذر ہوتی ہے اور اس کی قیمت بھی برحتی ہے۔ (۱۱) اس سلسلے میں یونس کے کچھ اشعار ملاحظہ ہوں:

مکین یونس کیا کرے ، درد دل کس سے کے اس سے مشق اس سے دوست کو ضیافت دے الذّت والی شئے ہے یہ عشق (دیوان یونس ص ۸۹)

یہ زمین جب نہ تھی' آسان جب نہ تھا' موجود تھی عشق کی بنیاد قدیم ہے عشق ازلی ہے عشق ' برچہ ہے موجود اُسے عشق نے کیا ایجاد قدیم ہے عشق ازلی ہے عشق مرچہ ہے موجود اُسے عشق نے کیا ایجاد (دیوان یونس ص ۱۳۱)

متی دے کر عاشق بنایا گیا کیا تھا میں عشق سے پکایا گیا بھے پھر سے عقل بخش دی ہے عشق نے فیر و شرکی تمیز کرنے لگ گیا

(ديوان يونس ص ١١٢)

نہ کر اُس سے پند و تھیجت جو نہ کرے عشق کمی سے سے گا نہیں جس کے دل میں عشق نہ ہو وہ تو بس جیوان ہی جیوان ہے سمجھے گا نہیں جس کے دل میں عشق نہ ہو وہ تو بس جیوان ہی جیوان ہو میں میں (دیوان یونس ص ۹۸)

جیسا کہ اوپر کی سطور ہے واضح ہوا ہو گا یونس امرہ 'عشق کے سمندر کے غوطہ زن ہیں۔
لیکن یونس کا عشق 'وہ عشق نہیں جو فرباد و شریں ' لیکی مجنوں ' وامتی عذرا یا جیر را بنجھا اور ستی
پُنوں کے بابین موجود ہے۔ ہر چند ان کرداروں کا عشق و محبت بھی اعلی درجے کے اصابات اور
ہے انتہا کے بیار پر محیط ہے۔ پھر بھی مجنوں کے علاوہ دیگروں کے عشق دُنیوی اور انسانی صدود
ہے آگے نہیں گزر پاتے اور دو مخلوقات کے بابین کے عشق ہوتے ہوئے رہ جاتے ہیں۔ اگر
یونس اُمرہ کے عشق پر نظر ڈالی جائے تو و کھائی ویتا ہے کہ اُن کا عشق عام داستان بائے عشق ہے
تھوڑی می بھی مماثلت نہیں رکھتا۔ یونس کے عشق کی ایک اہم خصوصیت ہے اور وہ سے ہے
تھوڑی می بھی مماثلت نہیں رکھتا۔ یونس کے عشق کی ایک اہم خصوصیت ہے اور وہ سے ہوئی اللہ
کہ عشاق دیگر مخلوقات سے بیار و محبت کرتے ہیں اور یونس مخلوقات کے خالق ہے ' یعنی اللہ
تعالی ہے۔ اور یونس خالق حقیق کے عشق تک مجازی عشق کے رائے ہے گزر کر نہیں بلکہ
تقوف کے سلوک کے درجات طے کر کے پہنچ جاتے ہیں اور اس کے کلام کے یوستان کی سر

کرتے وقت قدم قدم پر ان کے عشق النی کے کرشات سے ہمارا سابقہ پر تا ہے۔
جہاں میں آنے سے پہلے تھا میرا ول بچھ سے بستہ
منت نبیں یہ یونس کی گر کرے جیری خدمات ہے حد

(دیوان یونس ہے۔ سے۔ ص ۹۰)

ازل سے میری جان اندر موجود تھی بیہ عشق کی آتش بیں آشکار شیں کرآ' جانا ہوں کہ دوست نے ڈالی (دیوان یونس ص ۱۹۲)

ہے تیرا عشق دریا' میں ایک مجھلی ہوں اس کی مجھلی پانی ہے گر نظے تو اس کو موت آجائے گی مجھلی پانی ہے گر نظے تو اس کو موت آجائے گی (دیوان یونس گ'ص ۲۳۷)

دوست کے عشق سے عالم بھرے' اس سے عشاق وجود پائے عشق سے بغیر پھول مرجھائے' عشق سے مربوط صحت و خوشی اسمال (دیوان یونس ص ۱۳۸۸)

آتش عشق نے یونس کو اپنی لپیٹ میں لئے رکھا ہے اور وہ اِس کے طلبگار ہیں' اس سے گریزاں نہیں:

چھوڑ بچھے کیں جل جاؤں 'جم کا دھواں اُڑاؤں' بلبل گریاں بن جاؤں دوست کے باغیجے کے اندر' کیں پھول کی مانند کھل جاؤں پر کھلتے ہی مرجاؤں عشق ہے اس درد کی دوا' عشق کے لئے کروں میں جان فدا یونس کا ہی ہے کہنا' عشق بنا ایک دن نہ رہوں (دیوان یونس میں سال)

عشق النی ایک ایا عضر ہے کہ انسان کو اپنے وجود سے دُور کر آئے اُئے اپنے آپ میں عائب کر دیتا ہے۔ ایک دفعہ عشق کی چنگاری دل میں گرے تو اُس جم کے ذرہ ذرہ تک کھیل جاتی ہے۔ اور جمال النی کے مشاہدے کی آرزو و تمنّا اتنی برحتی ہے کہ نہ عاشق کی عقل رہتی ہے نہ اس کا قرار (۲۰) وہ آتش زیریا ہو کر اپنی خودی سے عاری 'جھی گریان جھی خندال دشت و صحراؤں میں پھر آ رہتا ہے۔ اس موضوع کو یونس اُمرہ کی زبانی خنے:

این چان ہوں جلتے جلتے عشق نے رنگایا مجھے خون سے نہ عاقل ہوں ایس نہ دیوانہ ' آ ' رکھے مجھے عشق نے کیا کیا نہا

اک دم چلتی ہوا جیے اک دم اُونا خبار جیے اک دم اُونا خبار جیے اک دم بہتا سلاب جیے 'آ' دیکھ ججھے عشق نے کیا رکیا بہتے پانی جیے سرسرا کر درد مند جگر داغ کرتا ہوں اپنے شخ یاد کر کے روتا ہوں آ' دیکھ جھے عشق نے کیا رکیا یا ہاتھ پکڑ اُٹھا جھے یا اپنے ہے وصل کوا جھے بہت رولایا ہنا جھے آ' دیکھ جھے عشق نے کیا رکیا بہت رولایا ہنا جھے آ' دیکھ جھے عشق نے کیا رکیا جوں بن کر چانا ہوں اُس یار کو خواب میں دیکھتا ہوں جاگتے ہی ملول ہوتا ہوں آ' دیکھ جھے عشق نے کیا رکیا موں ماکسین یونس بیچارا ہوں آ' دیکھ جھے عشق نے کیا رکیا موں از سر تا یا زخمی ہوں دوست کے ملک ہے آوارہ ہوں آ' دیکھ جھے عشق نے کیا رکیا دوست کے ملک ہے آوارہ ہوں آ' دیکھ جھے عشق نے کیا رکیا دوست کے ملک ہے آوارہ ہوں آ' دیکھ جھے عشق نے کیا رکیا دوست کے ملک ہے آوارہ ہوں آ' دیکھ جھے عشق نے کیا رکیا دوست کے ملک ہے آوارہ ہوں آ' دیکھ جھے عشق نے کیا رکیا

#### انسان دوستی

اسلام میں انسان کا خاص مقام ہے۔ وہ اشرف المخلوقات ہے۔ اور جیسا کہ قرآن مجید ش آیا ہے "لَقَد خَلَقْنَا الانسانَ فی اَحْسَن تقویم" (سورۃ الین آیہ ۳) اللہ تعالیٰ نے انسان کو حین تقویم پر خلق کیا ہے۔ صوفیائے کرام کی نظر میں آفر میش ہے مقصود و غرض وجود انسان تھا اور اس کی خلقت کاملہ۔ اور جیسا کہ حدیث قدی میں مذکور ہے "خلق اللہ آدم علی صورته" (بخاری ج ۳ ص ۵۲ / مسلم ج ۸ ص ۱۳۹)۔ اللہ تعالیٰ نے انسان کو اپنی صورت دے کر پیدا کیا ہے۔ (۲۳) ہے حد اصانات اللی کا مظر ہوتے ہوئے انسان طاہر ہے کہ پیار و مجت کے لاکت ہے اور اسلام کی رُو سے فرد پر لازم ہے کہ وہ اپنے والدین ہے بمایوں سے نرشتہ واروں ہے مختفر نوع انسان سے پیار کرے اور یہ پیار و محبت انسانوں کے دائرے کی حیثیت سے اور اس سے بھی اہم بندہ مومن ہونے کی حیثیت سے انسان ہونے کی حیثیت سے اور اس سے بھی اہم بندہ مومن ہونے کی حیثیت سے پیار کرنے کے لائقوں کو

یونس محض لوگوں کے دلول میں بیار و محبت کا شعلہ جلانے کو آئے ہیں۔ اور چونکہ دل بیلی گاہِ اللی ہے' اس لیے کسی کا دل نہیں تو ژنا چاہیے۔ انہوں نے اپنی زندگی و افکار کو اپنی اس نظریئے کے عام کرنے پر موقوف کئے رکھا ہے۔ وہ اپنے اس مطمح نظر کو ان الفاظ میں پیش کرتے ہیں "بیار کریں ' بیار کئے جائیں ' دنیا کسی کی نہیں۔ " (۲۳) اور وہ کہتے ہیں :

یں نہ آیا وعویٰ کے لیے' میرا کام ہے عشق کے لیے دوست کا مکان دلول میں ہے' دل رکھنے کو آگیا ہوں (دیوان یونس ص کا)

یونس اُمرہ وسیع المشرب انسان ہے۔ ان کے دل میں انسان دوسی کا جذبہ اس قدر وسیع کے جذبہ اس قدر وسیع کے دل میں انسان دوسی کا جذبہ اس قدر وسیع کے کہ یہ تمام موجودات پر حاوی ہے اور بلا تفریق ملت و غذہب ان کو یعنی بھر اقوام کو جو ایک نظرے نہ دیکھے وہ عاصی و شاکی ہے۔ چاہے وہ ولی ہو چاہے عالم دین:

تمام مخلوقات کو جو ایک نظر سے نہ دیکھے لوگوں کا استاد بھی ہو دراصل وہ عاصی ہے (دیوان یونس ص ۵۵)

بہتر اقوام کا قربان ہو آگر تو عاشق ہے عاشق بن جائے عاشقوں کی صف میں آگد امام صادق بن جائے استقول کی صف میں آلا)

خاص و عام ' مطیع و عاصی ' دوست کے بندے ہیں تمام گر تو تمیز کر سکتا ہے ' آ کر گھر کے باہر نکل (دیوان یونس گ ' ص ۳۸۹)

یونس اسلامی ترک نقافت کی پیداوار ہیں۔ یہ کلچر تمام نوع انسان کے بھائی چارے کا پرچار کرتا ہے۔ نوع انسان ایک کنگھے کے دندانوں کی طرح ہے 'اور چونکہ انسان نظار گاہ اللی ''دل' کا مالک ہے اس لئے اے نہ توڑنے کے لئے ہر ممکن کوشش کرنی ہوگ۔ اگر بندہ جانتے ہوئے کسی کا دل ایک دفعہ ہی سمی توڑے 'خواہ وہ کتنا نماز و نیاز کا پابند ہو' یہ اس کے حق میں فائدہ مند ابت نہیں ہو گا۔

کر توڑے گا ایک بار دل تو تیری نماز نماز نمین بئتر اقوام بھی آئیں تیرا ہاتھ منہ دعو کی کیے (دیوان یونس ص ۱۲۰۰)

یونس اُمرہ کی انسان دوسی کا نصب العین اسلامی ہونے کے ساتھ ساتھ صوفیانہ تعلیمات کا بھی زیر آثیر ہے اور یہ محبت اللی کا بھیجہ ہے۔ عشاق اللی کو چاہیے کہ وہ معثوق کے دوستوں سے بیار کرے۔ بقول یونس اُمرہ "جو اللہ سے بیار کرے اس کا کُلَ عالم بھائی ہے" اس ملطے میں یونس کہتے ہیں:

معثوق جس سے پیار کرے لازی ہے اُس سے پیار مارے دوست کے دوستوں کو اندیشہ کرنا نہیں مارے دوست کے دوستوں کو اندیشہ کرنا نہیں اال)

گر تو ہے عاشق سچا' دوست کے دوست کا دوست بن جا گر اس طرح نہیں ہے تو' وہ ہے میرا دوست نہ کمنا (۱.A.)

یونس کی نوع انسان ہے یہ محبت محض نظریاتی (Theoric) نہیں' اس کا فعلیاتی پہلو بھی ہے۔ وہ کوشاں ہیں کہ پیار و محبت انسانی زندگی کے ہر مرطے پر اثر انداز ہو۔ (۴۵) یونس کھتے ہیں: بیاروں کی احوال پُری و جارداری کرنی چاہیے' اگر ایک مریض کو ایک گھونٹ پانی دیا جائے تو روز محشر میں اللہ تعالی کی طرف ہے شراب کی مانند مل جائے گی۔ یہ نصب العین اسلامی ہرایات ہے بھی گری مماثلت رکھتا ہے:

مریض کے پاس کر پنچا تو' تو نے اے اک گھونٹ پانی دیا تو کل روزِ محشر میں ملے تھے اللہ کی شراب جیسے (دیوان یونس ص ۱۵۵)

گر تو دیکھے مسکین کو اُسے کپڑا دے پُرانا ہی سمی تو کل وہ روز محشر میں ملے تجھے حق کے لباس کی مانند (دیوان یونس ص ۱۵۵)

وحدت وجود

جیباکہ عشق تقوف کے اہم موضوعات میں ہے ہے 'بالکل ای طرح وحدت وجود بھی تقوف کی اہم بحثول میں شامل ہے۔ اور اس لحاظ ہے دیکھا جائے تو ایک صوفی شاعر ہوتے ہوئے یونس کا اپنے کلام میں وحدت وجود کو جگہ نہ دینا محال ہے۔ لیکن یونس آمرہ کے کلام میں وحدت وجود کو جگہ نہ دینا محال ہے۔ لیکن یونس آمرہ کے کلام میں وحدت وجود کی مسئلے پر مختفر سا کچھ لکھنا ہو گا۔ وحدت وجود کی مسئلے پر مختفر سا کچھ لکھنا ہو گا۔ عام طور پر صوفائے کبار وحدت کو دو قسمول کے تحت الگ کرتے ہیں :

ا- وحدت وجود (ممه اوست)

۲- وحدت شود (بمه از اوست)

اور بعض اصحاب تصوف كا خيال ہے كه ان دو قسمول ميں وحدت قصود كو بھى شامل كيا جا

سکتا ہے۔ نصوف کے مسلک کی ابتداء سے کے کر مجدد الف ٹانی امام ربانی کے زمانے تک صوفیاء کے مابین وحدت وجودی لینی ہمہ اوستی افکار و خیالات زیادہ تر رائج و مرغوب رہے ہیں۔ (۲۱) امام ربانی سے لے کر وحدت وجود کے خلاف رؤعمل شروع ہوا لیکن اس کے باوجود وجودی وحدت کی مرغوبیت میں بہت فرق نہیں آیا۔(۲۱)

عال حاضر تک وحدت الوجود کے بارے میں ڈھیر ساری تشریحات کی گئیں۔ یہاں ان بحوّل کی گئیں۔ یہاں ان بحوّل کی گئیات کی مستی کو اللہ تعالیٰ کی بحوّل کی گئیات کی ہستی کو اللہ تعالیٰ کی ہستی کے اللہ تعالیٰ کی ہستی کے سندر کا قطرہ سمجھنا ہے' آئینہ خالق حقیقی کے عکس اور ظل النی۔ (۲۸) بقول دیگر:

عالم بهمه یک جلوهٔ ذات احد است این خانه بیولی نه صورت نه جمد است کشت آثار چیم وا کردن است این صغر چول محو شد بمان یک عدد است این صغر چول محو شد بمان یک عدد است (مرزاعبد القادر بیدل)

وحدت وجود کا بیہ صوفیانہ مسلک وہی ہے جس کو فاری اردو علی اور ترکی کے اکثر صوفی شعراء اپنے کلام کا زینہ بناتے ہیں۔ یونس آمرہ کے کلام میں بھی جگہ اس نظرید کا شراغ لگیا جا سکتا ہے۔ یونس کہتے ہیں: اللہ موجودات میں جگی کرتا ہے۔ ہر فظرید کا شراغ لگیا جا سکتا ہے۔ یونس کہتے ہیں: اللہ موجودات میں وہ ہے ارات اور شہر وہ ہے میں اور حرکت میں وہ ہے ارات اور ون میں وہ ہے اور انسان میں بھی۔ گویائے "اناالحق" طائح منصور کی طرح یونس بھی فرماتے ہیں "وہ جھے میں ہے میں اُس میں۔ "ویائ اور:

بچے بھے میں نہ کمیں بھی میں نہیں ہوں ایک اور میں ہے بھی میں میرے بی اندر ایک اور میں ہے بھی میں میرے بی اندر (۲۲۳ ص ۲۲۳ ص ۲۳۳)

وصدت وجود کی وسعت اور یونس کے کلام بیں اس کی جنگیوں کی کثرت سے
انکار نہیں کیا جا سکتا ہے اور سمندر کو کوزے بیں بند کرنا ہمارے بس کی بات نہیں۔
ازین سبب ہم یماں یونس آمرہ کے وصدت الوجود سے متعلق خیالات کا اظہار کرنے کے
لئے ان کے چند اشعار کا ترجمہ پیش کرنے پر اکتفا کریں گے:

وه قادر کن فیکن عنایت فرما جان میں ہوں لا متابی روزی رسان ساروں کا سلطان میں ہوں

#### حواثي

- BANARLI, Nihat Sami, Milli Tekevvünümüzde Yunus Emre'nin Yeri, (Yunus Emre, Makalelerden Seçmeler- Hüseyin Özbay, Mustafa Taşçi) İstanbul 1991, p. 65-66.
- 2- YUNUS EMRE, Yunus Emre Divani/III Risaletü'n-nushiyye, (Prepared by Dr. Mustafa Tatçı) Ankara 1991, p. 132.
- 3- ERZI, Adnan Sadık, Türkiye Kütüphanelerinden Notlar ve Vesikalar I, Yunus Emre'nin Hayatı Hakkında Bir Vesika, Belleten TTK., C.XVI, num.53, Ankara 1950, p. 85-89.
- 4- TATÇI, Dr. Mustafa, Yunus Emre Divanı (İnceleme) Ankara 1990, p. 15.

۵- ملک بکاشیہ: تیرویں صدی عیسوی میں اناطولیا میں پیدا شدہ سیای اجھائی اور دینی بدا نظامیوں کے اندر قائم شدہ غیر شی مسلک ہے۔ یہ مبلک شروع شروع میں مسلک قلندریہ کے اندر قائم ہوا اور پندر هویں صدی کے اوآخر میں حاجی بکاش ولی کی ہدایات سے اُخوذ ایک نے مسلک کی صورت میں اس کی تفکیل نو ہوئی (احمد یاشار اوجاق کی بکاشی لک دیات اسلام نے مسلک کی صورت میں اس کی تفکیل نو ہوئی (احمد یاشار اوجاق کی بکاشی لک دیات اسلام تناسکیوپیڈیا جلد ۵ می سات ہے ہوئے گئی وضاحت ضروری سمجھی جاتی ہے ہم جد کہ یونس اُمرہ حاجی بکتاش سے فیض یاب ہوئے لیکن وہ بکتاشی نہیں تھے۔ دیکھتے:

Timurtas, ibid. p.25-26

6- TATÇI,Dr. Mustafa, ibid. p.16-18; TİMURTAŞ, Faruk K., Yunus Emre Divanı, İstanbul 1972, p. 15.

- 7- AŞIK ÇELEBI, Meşairü'ş Şuera, (Prepared by Meredith Owens) London 1971, p.98; Timurtaş, ibid, p.10.
- 8- KÖPRÜLÜ, Fuad, Türk Edebiyatında İIK Mutasavvıflar, Ankara Ankara 1976, p. 271- 273.
- 9- GÖLPINARLI, Abdülbaki, Yunus Emre ve Tasavvuf, İstanbul 1961, p. 100-101.
- 10- Timurtas, ibid, p. 15-16.
- II- SADIK VİCDANİ, Tomar-ı Turuk-i Aliyye, Kadiriyye Silsilesi İstanbul 1338-1340, p.64.
- 12- Tatçl ibid, p. 11
- 13- Timurtaş, ibid, p. 57.

۱۲- نفس (وم) دینا: راو طریقت میں مُنتب ابتدائی مرطے کے شاگرہ کا اس راہ میں سولت و آسانی سے ترقی کرنے کے لئے اُسے شخ یا مُرید کا معنوی فیض دینا۔

- 15- Tatçi, ibid, p.35-36.
- 16- Tatçi, ibid, p. 36-37; Timurtaş, ibid, p.18.
- 17- Manakıb-i Hacı Bektaş-ı Veli- Vilayet-name (Prepared by Abdülbaki Gölpınarlı), İstanbul 1990, p.48-49; Timurtaş, ibid p. 20-25.
- 18- Eraydın, Dr. Selçuk, Tasavvuf ve Tarikatlar, İstanbul 1990, p. 236-237.

۱۹- دکتر عباس کی منش پرتو عرفان (شرح اصطلاحات عرفانی کُلیّات بشمس) تهران ۱۳۹۱ ه شص ۲۰۹- ۱۳۰۵

۱۳- مجم رازی مجم الدین ابو بکر محد بن شابادر بن انوشروان رازی معروف به دایه مرصاد العباد (به استمام دکتر محد این ریاحی) تحران ۱۳۳۱ س ۲-

- 21- KAPLAN, Mehmet, Yunus Emre'ye Göre Zaman-Hayat ve Varoluşun Manası, YEMS, p. 306-308.
- 22- DEMÎRCÎ, Doç. Dr. Mehmet, Yunus Emre'de Îlahî Aşk ve Însan Sevgisi, Îstanbul 1991, p.1-105.

اس و کتر سید صادق گو ہرین ' شرح اصطلاحات تصوف ' شران ۱۳۹۵ ه -ش ' عل ۱۱۳۰ عدم ۱۳۰۰ عدم ۱۲۰۰ عدم ۱۲۰۰ عدم ۱۲۰۰ ع

- 25- Ibid, p. 122-123.
- 26- KÜRKÇÜOĞLU, Kemal Edip, Tasavvufa Dair, p.31-33.

  Eraydın, ibid, p. 329-341: على مرباني اور ان كي تركيك ك يارك شي ويحي الم
- 28- Eraydin, ibid, p. 242-290.
- 29- TOPÇU, Nurettin, Yunus Emre'de Vahdet-i Viicud, YEMS, p.432.

مضمون میں ترجمہ شدہ اشعار کے لئے مستعمل مافذ کی علامات حسب ذیل ہیں: دیوان یونس: TÎMURTAŞ, Faruk K., Yunus Emre Divanı, İstanbul 1972 دیوان یونس گ:

GÖLPINARLI, Abdülbaki, Yunus Emre ve Tasavvuf, İstanbul 1961

TOPRAK, Burhan, Yunus Emre Divanı, İstanbul 1960 : - ويوان يوثن ب المالية ويوان يوثن ب المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية

DEMÎRCÎ, Doç. Dr. Mehmet, Yunus Emre'de Îlahi Aşk ve İnsan Sevgisi,: İ.A. İstanbul 1991

## برم اقبال لاہور کے خصوصی منصوبے

"قائداعظم: تقاریر و بیانات" (اردو ترجم) معروف صحافی جناب اقبال احمد صدیقی نے قائداعظم محمد علی جناح کی اگریزی تقاریر و بیانات کا سلیس اردو پی ترجمہ کیا اور یہ ترجمہ بھی (۱۹۱۱ء ہے ۱۹۳۸ء تک) چار جلدوں میں شائع ہو رہا ہے۔ پہلی جلد طبع ہو چکی ہی (۱۹۱۱ء ہے ۱۹۳۱ء) باتی تین جلدیں (۱۹۳۲ء ۱۹۳۸ء) بھی طبع ہو چکی ہیں اور جلد بندی کے مرحلے میں ہیں۔ قبت جلد اول /۱۰۰۰ روپے دو سری تیری اور چو تھی جلد کی قبمت ۱۵۰ روپے فی جلد۔ (رعایت برم اقبال کے قواعد کے مطابق)
کی قبمت ۲۵۰ روپے فی جلد۔ (رعایت برم اقبال کے قواعد کے مطابق)
کی قبمت ۲۵۰ روپے فی جلدوں کی پیشگی بگنگ پر خصوصی رعایت)
کی جملاوں کی پیشگی بگنگ پر خصوصی رعایت)
کی جملاوں کی بیشگی بگنگ پر خصوصی رعایت)
کی جملاوں کی بیشگی بگنگ پر خصوصی رعایت)

# اقبال كاخطبه "الاجتهاد في الاسلام" اور اسلامي قانون كي تدوين نوكي الهميت

اقبال کی گرانقدر تھنیف "تشکیل جدید النیات اسلامیہ کے چھنے خطبہ کا مرکزی خیال اسلامی فقہ میں اجتماد کی ضرورت ہے۔ بنیادی طور پہ فقہ اور اجتماد کا تعلق شریعت کے تیمرے جزو بعنی "معاملات" ہے ہے اور سے دونوں الفاظ اسلامی شریعت میں واضح اور معین مفہوم و معانی کے حال ہیں۔ محمد تقی امنی نے علامہ زمخیشری کے حوالے سے فقہ کی وضاحت ان معانی کے حال ہیں۔ محمد تقی امنی نے علامہ زمخیشری کے حوالے سے فقہ کی وضاحت ان الفاظ میں کی ہے:

"الفة حقيقة الشق والفتح"()

رجمه: "فقه كي حقيقت تحقيق و تفتيش كرنا اور كھولنا ب-"

آگے چل کر انہوں نے امام غزالی کے حوالہ سے فقہ کی تعریف بیان کرتے ہوئے لکھا ہے:

"المم غزالي في فق كم معنى فهم اور تدبر اور دين من بصيرت بيان كي بين-"(١)

فقہ کے سلمہ میں تقریباً الی ہی کیسال مفاہیم و مطالب پر مبنی تعریفوں کے پیش نظر

محققین نے فقید کی تعریف یوں بیان کی ہے:

"الفقيه العالم الذي يشق الاحكام ويفتش عن حقائقها ويفتح ما استغلق

"فقیہ وہ عالم ہے جو تظرو تدبر کرے قوانین کے عائق کا پتد لگائے اور مشکل و مغلق امور کو واضح کرے۔"

السوطى كا قول ب:

الفقه معقول من منقول (م)

"فقہ منقول میں سے سوجھ بوجھ کے ساتھ مطالب و اصول اخذ کرنا ہے۔" فقہ کے ساتھ ساتھ اجتماد بھی ایک اہم شرعی مسئلہ اور واضح و معین شرعی اصطلاح ہے۔ ڈاکٹر خالد مسعود اس لفظ کے نغوی معنی سے بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں: "اجتماد کا مادہ "جبد" ہے ہے۔ اس کا باب ا فتعال ہے "جُمد" (جیم پر زبر کے ساتھ)

کے معنی کوشش ششت اور تکلیف اٹھائے کے ہیں۔ اردو میں ای مفہوم میں
"جدوجہد" کا لفظ بولا جاتا ہے۔ "جہاد" کے بھی لفظی معنی کی ہیں اور "جُمد" (جیم پر بُیش کے ساتھ)

پیش کے ساتھ) کے معنی طاقت وسعت اور استطاعت کے ہیں۔ اجتماد کے لفظی معنوں میں دونوں مفہوم شامل ہیں۔"(ہ)

علامہ اقبال نے بھی بالتفصیل اجتماد کے لغوی اور اصطلاحی معنوں ہے بحث کی ہے۔ وہ لکھتے ہیں:

"لغوی اعتبار ہے تو اجتماد کے معنی ہیں کوشش کرنا لیکن فقہ اسلای کی اصطلاح ہیں اس

کا مطلب ہے وہ کوشش 'جو کسی قانونی مسئلے ہیں آزادانہ رائے قائم کرنے کے لیے کی

جائے اور جس کی بنا جیساکہ ہیں سمجھتا ہوں شاید قرآن مجید کی اس آیت الذین

جاہدوافینا لنہدینہم سبلنا پر ہے" (۱)

گویا اسلامی قانون کی زبان میں کئی بھی قانونی معلطے میں آزادانہ اور صحیح رائے قائم کرنے کے لیے کوشش کرنا' اجتماد کہلا آ ہے۔ اور جیساکہ علامہ اقبال نے ندکورہ بالا قرآنی آیت سے استدلال کرکے اس اصطلاح کے معنی و مطالب کو سمجھانے کی کوشش کی ہے' وہ اس کی مزید تفصیل بہم پنجانے اور اس کی تصریح و توضیح کے لیے حضرت رسالت ماب مستوری ہیں ایک حدیث بھی بیان فرماتے ہیں:

"روایت ہے کہ آپ نے حضرت معاذ کو یمن کا عامل مقرر کیا تو فرمایا معاملات کا فیصلہ کیے کرو گے؟ انہوں نے کہا کتاب اللہ کے مطابق کین آگر کتاب اللہ نے ان میں تمہاری رہنمائی نمیں کی تو پھر؟ تو پھر اللہ کے رسول کی سنت کے مطابق کین آگر سنت رسول بھی ناکافی شھری؟ تو اس پر حضرت معاذ شے کہا تو پھر میں خود ہی کوئی رائے قائم کرنے کی کوشش کروں گا۔"(2)

خود ہی کوئی رائے قائم کرنے کی کوشش کرنا ہی دراصل اجتماد ہے۔ مخفرا یہ کہ حضور اگرم ﷺ کے بنائے ہوئے قوانین کا نام فقہ ہے اور اس کو زمانے کی ضرورت کے مطابق وُھالنے کی کوشش کو اجتماد کہتے ہیں ' چنانچہ پروفیسر محمد منور لکھتے ہیں :

دفقہ کو معاصر احوال پر منظبق ہونے کے لائق بنانا اجتماد ہے۔ "(۸)

اوریے کہ:

"بهرحال اجتماد بھی ایک مشقت ہے۔ ہم یوں کمد سکتے ہیں کہ اجتماد تو شیح و توسیع قانون کی راہ میں جماد ہے۔"(۹) اس طرح فقیہ یا مجتد وہ عالم ہے جو تفکر و تدبر کرکے قوانین اسلامی کے مشکل اور ویجیدہ امور و سائل کو قرآن و سنت اور احادیث رسول اکرم متر التحقیقی کی روشنی میں واضح کرتا ہے اور اگر کسی خاص مسئلے میں اسلامی قوانین کے ندکورہ بنیادی ماخذ واضح راہ نمائی نہ کر سکیں تو پھر عقل سلیم سے کام لیتے ہوئے ضرورت زمانہ اور حالات کے نقاضوں کے مطابق امت مسلمہ کی قانونی امور میں راہ نمائی کے فرائض انجام دیتا ہے۔

دین اسلام جو دین فطرت ہے' اس نے زمانے کا حرکی تصور پیش کرکے ایک ابدی و آفاتی نقافت کی بنیاد رکھی۔ اس لیے ایسی ثقافت نہ اثبات کی منکر ہو عتی ہے اور نہ تغیر کی' بلکہ دونوں کو آپس میں متحد کرنے کی کوشش کرتی ہے۔ اس لیے کہ اس کو زندگی کی تنظیم کے لیے ابدی اصولوں کی ضرورت ہوگی اور اگر ابدی اصولوں کی تجبیر اس طرح کی جائے کہ تبدیلی کے اسولوں کی ضرورت ہو جائیں تو حرکت معطل ہو جائے گئ' جبکہ اسلام کی ساخت میں امکانات سرے سے خارج ہو جائیں تو حرکت معطل ہو جائے گئ' جبکہ اسلام کی ساخت میں حرکت کا اصول کار فرما ہے جس کا اظہار اقبال نے اپنی شاعری اور نثر دونوں مین مختلف مقالمت پہ کیا ہے۔ مثلان ):

یے کائلت ابھی ناتمام ہے شاید کہ آ رہی ہے دمادم صدائے کُن نیکون کائلت کی ای ارتقاء پذری کے سب اقبال کو کائلت کا ذرہ ذرہ متحرک نظر آ آ ہے اور کون و ثبات کو وہ فریب نظر قرار دیتے ہیں (۱۱):

> فریب نظر ہے کون و ثبات تربیا ہے ہر ذرہ کا کات

اقبل انسانی زندگی کے معاملات کو بھی یوں ہی متحرک دیکھتے ہیں اور ان کے لیے وقت کے مقابق نے اسلامی قوانین کا اجراء انتہائی اہم بلکہ لازم قرار دیتے ہیں۔ ای لیے سید سید الدین کہتے ہیں:

"حركت كي اصل اقبل اجتماديس يات ين"(")

واکثر سید عبداللہ نے بھی علامہ اقبال کے اس نظریہ سے بحث کرتے ہوئے حرکت حیات اور اجتماد کے ربط و تعلق کو بڑی تفسیل سے واضح کیا ہے۔ لکھتے ہیں:
"جماد اور اجتماد کا مادہ ایک ہے۔۔۔۔ اجتماد اور جماد ان معنوں میں ربط و تعلق رکھتے ہیں کہ دونوں کا تعلق مشائے اللی کے مطابق حرکت حیات کے زیر اثر تبدیلیوں سے دوجار بوتا ہے۔ جماد کا میدان مکان ہے اور اجتماد کا تعلق زمان اور نفس انسانی سے ہے۔ بوتا ہے۔ جماد کا میدان مکان ہے اور اجتماد کا تعلق زمان اور نفس انسانی سے ہے۔

اگرچہ زبان کے ساتھ مکان بھی اس میں شامل ہو جاتا ہے۔ اجتناد ان معنوں میں نظابق و توافق کا نام ہے کہ بیہ زندگی کی تبدیلیوں کو اصول اسلام کے مطابق بنانے کی کوشش ہے۔ لیکن تبدیلیوں کا عمل ناگزیر ہے۔ اس لیے اس کا انکار نہیں کرتا بلکہ ان تبدیلیوں کو سمجھنے کی کوشش کرتا ہے۔ جس طرح انسان و حیوان ہر روز نئی غذا کھا کر زندہ رہے اور نشود نما پاتے ہیں 'ای طرح اصول اسلام (جو زندگی کے لیے شرح و منماج ہے) بھی زندگی کے نئے احوال کے صالح جھے ہے نئی غذا حاصل کرتا ہے۔ "(س)

علامہ اقبال نے زمانے کے حرکی اصول سے اجتماد کا تعلق ثابت کرکے اجتماد کو اسلامی تہذیب کے اندر تحرک اور تغیر کا ایک دائمی اصول قرار دیا اور اپنے چھے خطبے :

"The Principle of movement in the structure of Islam"

میں اقبال اجتماد ہی کو زیر بحث لائے ہیں لیکن اس بات کا اظہار انہوں نے اپنے خطبے کے شروع ہی میں کر دیا کہ اسلامی قانون و فقہ کی تاریخ سے ثابت ہوتا ہے کہ:

"اجتماد کے تین درج ہیں: (۱) تشریح یا قانون سازی ہیں کمل آزادی- (ب) محدود آزادی جو کئی مخصوص ندہب فقہ کی حدود کے اندر ہی استعال کی جاسکتی ہے اور (ج) وہ مخصوص آزادی جس کا تعلق کئی ایسے مسئلے ہیں جے مؤسس نداہب نے جوں کا تول چھوڑ دیا ہو' قانون کے اطلاق ہے ہے۔

ساتھ ساتھ ہی اقبال میہ بھی واضح کرتے چلے جاتے ہیں کہ:

"... ہم اس خطبے میں اپنا دائرہ بحث اجتماد کی شق اوّل تک ہی محدود رکھیں گے، یعنی قانون سازی میں کامل آزادی تک"(م)

اور جب بیر دیکھا جائے کہ بیہ اجتماد کی آزادی مطلق کی ابمیت کیا ہے تو اندازہ ہوتا ہے کہ کال آزادی نہ صرف قوانین شریعت کی تھکیل جدید کے لیے بلکہ النیات اسلامیہ کی تھکیل کے لیے بلکہ النیات اسلامیہ کی تھکیل کے لیے بھی ضروری ہے۔ یعنی اس کے دائرہ اختیار سے انداری تہذیب کی کوئی بھی شے باہر نہ ہوگی۔ پروفیسر ممتاز حیین نے بجا فرمایا ہے کہ:

کوشش میں بطور آلہ کار استعال کرتی ہے۔ چنانچہ ان کی نظر میں ساری روئے زمین محد ہے اور پوری کائتات حیات واحد اور مقدس ہے۔"(۵)

علامہ اقبل نے اپنے خطبے کے ابتدائی جے میں ایک اہم سوال بھی اٹھایا ہے کہ وہ کیا اسباب تھے جن کی بنا پہ اجتماد کے رائے کھلے تھے۔ اقبال کہتے ہیں: "جن حضرات نے آریخ اسلام کا مطالعہ کیا ہے خوب جانتے ہیں کہ فقوطت میں اضافے کے ساتھ ساتھ قانون میں باقاعدہ غور و فکر ناگزیر ہوگیا تھا۔ انہیں یہ بھی معلوم ہے کہ فقہائے متفدین نے خواہ وہ عرب ہوں یا مجم 'اس سلسلے میں جس محنت اور عرق ریزی سے کام لیا اس کے نتائج بالافر ہمارے مشہور خواہب فقہ کی تدوین میں ظاہر ہوئے۔"(۱۱)

پھر آہستہ آہستہ اسلامی فقہ (قوانین) جامہ ہو آ چلا گیا اور علماء اور فقہائے اسلام نے اجتماد پر عملاً پابندی عائد کر دی۔ چنانچہ اقبال کہتے ہیں:

"اس میں کوئی شک نمیں کہ نظری طور پر اہل سنت و الجماعت نے اجتہاد کی ضرورت اس میں کوئی شک نمیں کیا گو جب سے نداہب اربعہ قائم ہو چکے ہیں عملاً اس کی بھی اجازت بھی نمیں دی۔ کیونکہ انہوں نے اس پر کچھ ایسی شرمیں لگا دی ہیں جن کا پورا کرنا عمکن تو کیا سرے سے محل ہے۔"(۱۷)

اقبل کے زدیک فقها کی بیر روش خواہ اس کے اسباب کھے ہی ہوں قرآنی تعلیمات کے برعش ہے۔ ای لیے وہ لکھتے ہیں کہ:

" پھر جب ہم ان اصولوں کا جائزہ لیتے ہیں جن پر قرآن مجید نے قانون کی بنا اٹھائی ہے تو صاف ظاہر ہو آ ہے کہ ان سے نہ تو فکر انسانی پر کوئی روک قائم ہوئی ہے نہ وضع اُ آئین و قوانین پر- بر عکس اس کے ان میں جو وسعت 'رواداری اور گنجائش موجود ہے اس سے ہارے غورو فکر کو اور بھی تحریک ہوتی ہے۔" (۱۸)

اقبل ماضی میں اسلام کی اور مسلمانوں کی مدنی اور سای کامیابیوں کو فقها کی مجتدانہ کو مشوں کا مربون منت قرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں:

"جن حفزات نے تاریخ اسلام کا مطالعہ کیا ہے 'خوب جانے ہیں کہ بہ لحاظ ایک نظام مدنیت اور سیاست اسلام نے جو کامیابی حاصل کی ہے اس کا تقریباً نصف حصہ ہمارے فقہاکی قانونی ذہانت اور فطانت کا مرہون منت ہے۔"(۱۹)

ای ضمن پی اقبل نے وان کریمر کا تبعرہ پیش کیا ہے جس بی اسلای قوانین کی جامعیت کی بدولت اے بہ نظر تحیین دیکھا گیا ہے۔ وان کریمر لکھتا ہے کہ:

" (رومیوں کے بعد عرب ہی وہ قوم ہے جو اس امر کا دعویٰ کرکتے ہیں کہ ان کے پاس
اپنا ایک مخصوص اور بردی خوبی اور محنت سے تیار کیا ہوا نظام قانون موجود ہے۔"(۱۰)

لیکن اقبال اسلامی قوانین کی جامعیت اور ہمہ گیری کے باوسف اجتمادی عمل کو جاری
دیکھنا چاہتے ہیں کیونکہ انسانی معاملات اور ضروریات کی کوئی حد ضیس ہوتی۔ وہ ہر زمانے کے
ساتھ تبدیل ہوتی چلی جاتی ہیں کیونکہ یہ بسرحال افراد ہی کی ذاتی کو ششوں کا نتیجہ ہیں اور
افرادی کو ششیں حرف آخریا اتمام جحت ضیس ہو سکتیں۔ للذا اقبال کے الفاظ ہیں:

"اس ساری جاسعیت اور ہمہ گیری کے باوجود ہمارے نظامات فقہ بالاخر افراد ہی کی ذاتی تعبیرات کا بھیجہ ہیں۔ اس لیے یہ نہیں کما جاسکتا کہ ان پر قانون کے نشود نما کا خاتمہ ہوچکا ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ علمائے اسلام نے تو نداہب فقہ کے بارے میں پھیے ایسی ہی رائے قائم کر رکھی ہے۔ اس کے باوجود انہوں نے اجتماد کی ضرورت سے بھی اصولاً بھی انکار نہیں کیا ہے۔ اس کے باوجود انہوں نے اجتماد کی ضرورت سے بھی اصولاً بھی انکار نہیں کیا ہے۔ "(۱۲)

اسلامی فقہ میں جمود کی جو کیفیت طاری ہوئی اور علاء نے غیر ناتدانہ رویہ افتیار کیا تیرہویں صدی عیسوی میں امام اسوطی نے اور افقارہویں صدی عیسوی میں امام السوطی نے اور افقارہویں صدی عیسوی میں محمد بن عبدالوہاب نے اس کے خلاف آواز بلند کی اور نئے سرے افقارہویں صدی عیسوی میں محمد بن عبدالوہاب نے اس کے خلاف آواز بلند کی اور نئے سرے ہے اجتماد کی وروازے وا کیے۔ اقبال اجتماد کی ان تمام تحریکوں کی تائید کرتے ہیں اور اس سلطے میں ترکوں کی اجتمادی روش کو بھی بنظر تحسین دیکھتے اور سراہتے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں:

"پھر اگر اسلام کی نشاۃ ثانیہ ناگزیر ہے جیساکہ میرے نزدیک قطعی ہے تو پھر ہمیں بھی ترکوں کی طرح ایک نہ ایک دن اپ عقلی اور ذہنی ورثے کی قدرو قیمت کا جائزہ لینا ہوگا۔"(۲۲)

اقبال زمانے کے تغیر کے ساتھ ساتھ رونما ہونے والی تبدیلیوں 'نی نی قوتوں اور فکر انسانی کی ہمہ جت نشوونما کے باعث نداہب فقہ کی تشکیل نو اور حیاۃ ٹانے کو اور بھی زیادہ اہمیت دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ:

"آئمہ نداہب کا کیا ہی وعوی تھا کہ ان کے استدلال اور تعیرات حرف آخر ہیں؟ ہرگز نہیں۔ اندریں صورت مسلمانوں کا آزاد خیال طبقہ اگر اس امر کا دعوے دار ہے کہ اے اپنے تجربات علی ہذا زندگی کے بدلتے ہوئے احوال و ظروف کے پیش نظر فقہ و قانون کے بنیادی اصولوں کی از سرنو تعییر کا حق پنچتا ہے " تو میرے زدیک اس میں کوئی ایس میں کوئی ایس میں کوئی ایس میں کوئی ایس میں کوئی ایس میں کوئی ایس میں جو غلط ہو۔ قرآن پاک کا یہ ارشاد کہ زندگی ایک مسلسل جھلیقی عمل ہے ایس میں ہوئے ہا

بجائے خود اس امر کا مقتنی ہے کہ مسلمانوں کی ہر نسل اسلاف کی راہ نمائی سے فائدہ اٹھاتے ہوئے اپنے مسائل آپ حل کرے۔ یہ نمیں کہ اے اپنے لیے ایک روک تصور کرے۔"(۲۰۰)

اسلامی فقہ میں اجتماد کی ضرورت و اہمیت بتائے کے ساتھ ساتھ اقبال نے اس کے جمود اور غیر فطری انداز میں محدود کر دینے کے اسبب پر بھی روشنی ڈالی ہے۔ اقبال کے نزدیک اس جمود کی تین وجوہات ہیں :

(۱) معتزلہ کی تعقل پہندی (۲) رہانی تصوف (۳) سقوط بغداد اقبال نے اپنے خطبے میں ان تینوں اسباب کا ذکر کیا ہے جن کے نتیج میں علاء نے ہی بہتر سمجھا کہ اسلامی فقہ پر اجتماد کا دروازہ بند کر دیا جائے ٹاکہ کم از کم اس راہ ہے تو لمت مسلمہ میں انتظار پیدا نہ کیا جائے۔۔۔ ہی نہیں بلکہ اقبال نے اپنے زمانے کے حالات کو مد نظر رکھتے ہوئے اجتماد کے مقابلے میں تقلید کو ترجیح دی ہے۔ کیونکہ دور غلامی میں اجتماد ہے بہتر تقلید بی ہوئے اجتماد کی رہا ہے امت میں اختشار پیدا نہ کر سیس۔ اقبال نے ان خیالات کا اظہار "رموز بیغودی" میں بھی کیا ہے۔(۲۰۰)

اجتهاد اندر زمان, انحطاط قوم را برجم جمی جیچید بساط ز اجتماد عالمان کم نظر اقتدا بر رفتگال محفوظ تر

لین اس کے باوجود اقبل اسلای فقہ میں اجتماد کی ضرورت محسوس کرتے ہیں۔ ان کے نزدیک اگرچہ قبری شیرازہ بندی انحطاط کو روکنے کا باعث ضرور ہے لیکن ایک قوم کی زندگی کا انحصار کسی مصنوعی شیرازہ بندی پر نہیں بلکہ افراد کی ذہنی اور جسمانی نشودنما پر ہے۔ جب تک کسی قوم میں جوال دل اور آزاد مرد پیدا نہ ہوں جو اپنے دل کی گمرائیوں اور دماغ کی جولانیوں نے قوم کو نئے تصورات ہے روشناس کرائیں' جو تھن کی بدلتی ہوئی ضروریات ہے ہم آہنگ ہوئے کا نیا طریقہ بتائیں' جو مصنوعی قیود ہے بے نیاز ہوں' اس وقت تک اس قوم کے ارتقائی مازل طے کرنے کے امکانات نہیں۔ ای لیے وہ چاہتے ہیں کہ امت مسلمہ کو بھی اسلای قوانین کو طلات اور ضروریات زمانہ کے مطابق ترتیب دے لینا ضروری ہے۔ چنانچہ وہ ترکی میں نشاۃ ٹانیے کی تجریک کے موثر اثرات کا حوالہ دیتے ہوئے گئے ہیں کہ:

"جمیں بھی ترکوں کی طرح ایک نہ ایک دن اپنے عقلی اور ذہنی ورثے کی قدرو قیت کا

از مرنو جائزه لینا موگا-"(۲۵) اور صرف میی شیس بلکه:

"جے جے مسلمانوں میں زندگی کو تقویت پنچ کی اسلام کی عالمگیر روح فقها کی قدامت بندی کے باوجود اپنا کام کرکے رہے گی۔"(۲۱)

اسلامی فقہ میں اجتماد کی اس پُرزور جمایت اور تائید کے باوجود اقبل کتے ہیں: "مسلمانوں کا کوئی فیصلہ بھی قرآنی روح سے متصادم نہیں ہونا چاہیے۔"(دع)

قرآن فقد اسلامی کا مافذ اول ہے اور ابتدا ہے کے عربیوں کے عربی قرآن ہی واحد مدون و تحریر شدہ فقد اسلامی تھا۔۔۔ لیکن اسلامی سلطنت کے صدود میں اضافے کے ساتھ ان کے ساتھ فقہا کو نئی قوموں کے مقامی حالات اور رسوم و روایات کے مطالعہ کے ساتھ ساتھ ان کے معاملات کو بھی وسیع تر نقطۂ نظرے ویجھنا پڑا اور ان معاملات کے سلجھانے اور ان سے متعلقہ قوانین بنانے کے لیے فقہ کے چاروں مافذ چیش نظر رکھنا پڑے یعنی قرآن عدیث اجماع اور قیاس۔۔

قرآن: اجتماد کا مآخذ اول کوئی قانونی ضابطوں کی کتاب نہیں ' بلکہ بیہ انسانی زندگی کے تمام شعبوں پر محیط ہے' اور معاملات زندگی سے متعلق عام لیکن بنیادی اصولوں کی طرف ہماری رہنمائی کرتی ہے۔ ڈاکٹر مبحی محمصانی اس امرکی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"قرآن كريم نے احكام شرع پر غور و خوض كرنے اور اختلافى مسائل ميں اصل كى طرف رجوع كرنے كو واجب قرار ديا ہے۔ آيت فاعتبر و يا اولى الابصار" (اے آئھوں والو عبرت حاصل كو) فان تنازعتم فى شئى فردوه الى الله والرسول" (يعني اے مومنو! اگر كى معلط ميں تممارا اختلاف ہو جائے تو اللہ اور اس كے رسول سَنَوَ اللہ كا كروں كروں كروں كروں كورہ)

قرآنی اصول و قوانین کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ خدا نے طالت کی تبدیلی کے ساتھ انسان کو بہت کچھ اختیار بھی دیا ہے اور انہی احکام و اختیارات کی رو سے گذشتہ صدیوں میں ہمارے فقیموں نے معلمانوں کی برحتی ہوئی تمنی ضروریات کے لیے قوانین وضع کیے۔

اس لیے کہ "قرآن کے فقتی اصول ایسے ہیں کہ وہ نہ صرف یہ کہ انسانی فکر کیلئے کانی الله الله علی اللہ وہ انسانی فکر کیلئے کانی اللہ اللہ وہ انسانی فکر کی بیداری کے محرک بھی بن سکتے ہیں۔"(۲۹) اجتماد کا دو سرا مآخذ "صدیث" ہے۔ آپ نے قرآن کے مطالب کو بھی فعل ہے' اور

مجھی قول سے اور مجھی قول و تعل دونوں سے بیان فرملیا۔ اس حیثیت سے حدیث میں کوئی الیمی چر شیں کہ جس کے مغموم پر قرآن نے اجمالاً یا تفصیلا" ولالت ندکی ہو- حدیث کی اہمیت کے یں مظریں یہ امر ضرور چین نظر رکھنا چاہیے کہ آپ نے النیاتی احکام ایک خاص سوسائی اور زمانے پر آزمائے سے اور انہیں اس وقت کے طلات کے نقاضوں کے مطابق ڈھالا تھا۔ ای لیے طالت کی تبدیلی کے ساتھ ساتھ ان اصولوں کی تفاصیل میں مناب ترمیم ضروری ہو جاتی

ی مناب ترمیم اجتماد کے تیرے مآفذ "اجماع" کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے۔ اجماع سن سلمان مجتدین کا منفق ہو جانا ہے۔ اقبل کے زدیک اسلام ك اجتداى تصورات كي باب من اجماع سب س ابم ب- ليكن اجماع جو اجماع آراكانام ے كتاب اللہ يا سنت رسول الله متر الله متر الله الله عند كر مكتا يا اسلام كے بنيادى و حانجه بي كوئى تبديلي نيس لاسكا- اصولى وى ربيل كے البت ان كى تفصيل زمانے كے اقتصا كے مطابق طے کی جائے گی اور میں اجتماد ہے اور اجتماد کی ایسی صورت جو اقبال کی نظر میں "اسلام کا سب سے برا اہم قانونی نظریہ ہے۔"(۲۰)

موجوده حالات من اجماع كي اجميت اور ممكنات ير اظهار رائ كرتے موئ اقبال لكھتے ہيں: " یہ ویکھ کر اظمینان ہو آ ہے کہ اس وقت دنیا میں جو نئ نی قوتیں ابھر رہی ہیں ' کچھ ان کے اور کھ معربی اقوام کے سای جربات کے پیش نظر سلمانوں کے ذہن میں بھی اجماع کی قدرو قیت اور اس کے مخفی امکانات کا شعور پیدا ہو رہا ہے۔ بلاد اسلامیہ میں جمهوری روح کا نشوونما اور قانون ساز مجالس کا بندریج قیام ایک برا ترقی زا قدم

اجماع کے ضمن میں غیر مسلم نقادان کی طرف سے اٹھائے گئے اس سوال کا بھی اقبال نے خاطر خواہ جواب دیا ہے کہ آیا اجماع قرآن کے کی تھم کو مغموخ کرسکتا ہے؟ اقبل کا سدھا سادہ جواب سے ہے کہ اسلام کے سارے فقتی سرمائے میں اس بیان کے لیے قطعاً کوئی جواز نہیں ہے۔۔۔۔ اور دوسرا اہم عکت یہ کہ جو امور متغیر زندگی سے احوال سے تعلق رکھتے ہیں ان میں ملمانوں کی نئی تعلیں صحابہ کے اجماع کی پابند نہیں ہو عتیں۔ یمال اقبل علامہ کرفی کے موقف کو سیح مانتے ہیں اور سحابہ کے اجماع کی پابندی قبول ند کرنے میں علامہ کرفی کا قول کہ: "ابعد کی تسلیں اجماع صحابہ کی پابند نہیں ہیں" کو بطور سند چیش کرتے ہیں۔

فقد اسلامی کا چوتھا ماخذ "قیاس" ہے۔ لیعنی قانون سازی میں مما شاتوں کی بتاء پر استدلال

ے کام لینا' یمی استدلال قیاس کملاتا ہے۔ اس سے مرادیہ ہے کہ اسلام کے بنیادی تقاضوں کے مطابق اپنی رائے کا استعمال کیا جائے اور نئے اصول وضع کیے جائیں۔

قیاس کی تین صورتیں ہیں (۱) کوئی ایبا علم جو قرآن علیم میں موجود ہو' اس پر کسی دو سرے فیر ندکورہ علم کو قیاس کرنا۔ (۲) کوئی ایبا علم ہو جو صدیث میں ہے اس پر کسی دو سرے فیر ندکورہ علم کو قیاس کرنا۔ (۳) کوئی ایبا علم جو اجماع سے خابت ہو اس پر قیاس کرنا۔ اقبال صریح الفاظ میں کہتے ہیں کہ قیاس صرف ای موقع پر عمل میں آگ گا جمال قرآن و سنت رسول اور اجماع رہنمائی نہ کرے۔ اقبال کے نزدیک اجماع اور قیاس اجتماد کے ہی دو سرے نام ہیں' اسی لیے وہ کسے ہیں:

"اگر ند بہ حنی کے اس بنیادی اصول بعنی قیاس کو ٹھیک ٹھیک سمجھ کر کام میں لایا جائے تو جیساکہ امام شافعی کا ارشاد ہے وہ اجتماد ہی کا دو سرا نام ہے۔"(۳۲)

خطے کے آخریں علامہ اقبال نے جہاں مسلمانوں کو حیّت فکر اور جراًت عمل کا مشورہ دیا ہے دہاں ترکی کی بیداری کا پھر ذکر کیا ہے۔ اور دو سری اہم بات یہ ہے کہ روس کا نام لیے بغیراس کے ہاں پیدا ہونے والے معاشی انقلاب کی طرف اشارہ کرکے آپ اس یقین کو دہرایا ہے کہ ان احوال و انقلابات ہے اسلام کا داخلی مفہوم روش تر ہو کر سامنے آنے والا ہے اور مسلمانوں کو اس صورت طلات کے لیے پوری طرح تیار رہنا چاہیے۔ بقول پروفیسر مجمد عثمان خطبہ مذکورہ بیں

"علامہ اقبال نے مسئلہ اجتماد پر تاریخ اور جدید طالت و مقضیات کی روشنی میں جس قدر ایمان افروز اور فکر انگیز بحث کی ہے اس کی نظیر جدید اسلامی لٹریچر میں ملتی محال ہے۔"(۲۲)

اقبال کے اس خطبہ سے فکر و عمل کی جو راہیں متعین ہوتی ہیں اس کے پیش نظر ہم اسلامی فقہ کے شعبہ پہ چھائے ہوئے جمود اور سکوت کو ختم کر بحتے ہیں جو کہ وقت کی پکار اور ملت کی اہم ضرورت ہے۔۔ آج اقبال کو یہ خطبہ پیش کیے تقریباً پون صدی کا عرصہ بیت چکا ہے۔ اگرچہ اقبال کے فکر و فتم سے استخراج نتائج کی کوئی مثالی صورت تو سامنے نہیں آئی البتہ اسلامی ممالک میں اس خطبے سے استفادہ کرتے ہوئے اور اقبال کے بطور مثال پیش کیے گئے مسائل یعنی عورت کے لیے شنیخ نکاح کا حق طافت 'اجتماد' اجماع اور قانون ساز اسمبلی کو سائل یعنی عورت کے لیے شنیخ نکاح کا حق 'طافت' اجتماد' اجماع اور قانون ساز اسمبلی کو سائے رکھتے ہوئے کئی ایک مسائل کا حل حلاش کیا جا رہا ہے اور اسلامی قوانین کے ذکورہ سائے رکھتے ہوئے کئی ایک مسائل کا حل حلاش کیا جا رہا ہے اور اسلامی قوانین کے ذکورہ چاروں مآخذات کو بحوالہ شریعت جو اہمیت و نضیات حاصل ہے وہ کی شک و شبہ سے بالاتر

ہے۔ دیگر اسلامی ممالک میں بھی پاکستان کی طرح اسلامی فقہ میں یہی چاروں ماخذات فقہ بیش انے والے نے مسائل کے عل کا ذریعہ بنتے ہیں۔ ہمارے سامنے پاکستان کی قانون ساز اسمبلیوں اور عدالتی یا دیگر انصاف فراہم کرنے والے اداروں کی مثالیں موجود ہیں جن کی روشنی میں ہم اقبال کے خواب کو پنچتا ہوا دیکھتے ہیں۔ متفقہ طور پہ اگرچہ شریعت بل کی متظوری نہیں دی جاسمی 'البتہ قومی اسمبلی نے متفقہ طور پہ ۱۱ اکتوبر ۱۹۸۵ء کو شریعت بل چیش کرنے کی منظوری دی بھی کرنے کی منظوری دی تھی دی جس میں شریعت کی قانونی تعریف بیان کرتے ہوئے لکھا گیا ہے:

(وفعہ نمبر ۲) (الف) شریعت سے مراد دین کا وہ خاص طریقہ ہے جو اللہ تعالیٰ نے خاتم النبین محمد مشتر کیا ہے۔ اپنے بندوں کے لیے مقرر کیا ہے۔ (ب) شرعی قوانین کا اصل مآخذ قرآن کریم اور سنت رسول ہے۔

(ج) اجماع امت كو قرآن اور سنت في جحت قرار ديا ہے۔

اس لیے جو قانون اجماع امت ہے ثابت اور ماخوذ ہو وہ بھی شریعت کا قانون ہے۔

(د) جو احکام امت کے معتمد اور متند مجتمدین نے قرآن و سنت اور اجماع کے قواعد و ضوابط معینہ کے مطابق مستنبط کر کے مدون کیے ہیں وہ بھی شریعت ہی کے قوانین ہیں۔ اس لیے کہ قیاس اور اجتماد کو بشرطیکہ وہ قرآن و سنت اور اجماع کے خلاف نہ

ہو و قرآن اور سنت نے جحت قرار دیا ہے۔"(٢٠١)

حضرت علامہ نے جو کھے لکھا' عیاں ہے کہ وہ صرف برصغیر کے مسلمانوں کی خاطر نہ تھا بلکہ پورے عالم اسلام کے لیے تھا۔ تھکیل جدید النیات اسلامیہ کا نظریہ اور تحریک دراصل اسلامی لمت کے نشاۃ ٹانیہ کی تحریک ہے جس نے عالم اسلامی کو متاثر کیا۔ انفرادی طور پہ جمال متمام اسلامی مقلتیں راہ اجتماد پہ گامزن ہونے کے لیے کوشاں ہیں وہاں اجتماعی طور پہ ایک اجتمادی اکادی بنانے کا منصوبہ بھی زیر غور ہے۔ لیکن صرف منصوبہ سازی اور سوچ بچار ہی لمت اسلامیہ کی نشاۃ ٹانیہ کا سبب نہیں بن عتی۔ اب وقت ہے عمل کرنے اور سوچوں کو عملی جامہ اسلامیہ کی نشاۃ ٹانیہ و فقمائے لمت کو چاہیے کہ اسلامی قانون کی تدوین نو کے مراحل طے کے اسلامی قانون کی تدوین نو کے مراحل طے کرکے لئی و قومی زندگی کے نظام ہدنیت و سیاست کو حیات نو سے مرفراز فرمائیں۔

# حواشي

ا- حد تقى امنى "فقه اسلاى كا تاريخى إس منظر" اسلامك بيل كيشة لامور ١٩٨٣ء ص ٢١ ٣٠ اليناص ٢٠ ٣- مناظراحس كيلاني "تدوين فقه" كمتب رشيديد لامور ص ٣١ ٥- واكثر خالد معود "اقبال كا تصور اجتناد" مطبوعات حرمت راوليندى ١٩٨٥ء ص ٥٣ ٢- علامه اقبال "تفكيل جديد النيات اسلاميه" برم اقبال لا ور ١٩٨٦ء ص ٢٢٨ ٧- الفاص ٢٢٨ ٨- يروفيسر محد منور "بربان اقبال" اقبال اكادى لامور ١٩٨٢ء ص ١٩١ 9- اليشاص ١٩٢٠ ١٠- علامه اقبال "كليات اقبال اردو" شخ غلام على ايند سز لابور ١٩٨٩ء ص ٣٢٠ ١٢- سيد وحيد الدين "فلف اقبال خطبات كي روشني مين" نذير سز يبلشرز لامور ١٩٨٩ء ص ٩٨ ١١٠ واكثر سيد عبدالله "مطالعه اقبال كے چند نے رخ" بزم اقبال لاہور ١٩٨٣ء ص ١٩٠ ١٢٦ " تفكيل جديد البيات اسلاميه" ص ٢٢٩ ٥١- واكثر وحيد عشرت "اقبال مهمء" اقبال اكادي باكتان (لامور) ١٩٨٧ ص ٢٢٦، ٢٥٥ ١٦- "تفكيل جديد الهيات اسلاميه" ص ١٦/ ١٤ ، ١٨- "تفكيل جديد الهيات اسلاميه" ص ٢٥٩ ١٩- ايضاص ٢٥٩ ٢٥٠ اليفاص ٢٥٩ ٢١- الضاص ٢٥٩ ٢٠- ايناص ٢٠٠ ٢٣- اليناص ٢٥٩ ، ٢٦٠ ٢٥- علامه اقبال "كليات اقبال فارى" شيخ غلام على ايندُ سز لامور طبع بشتم ص ١٢٥ ٢٥- "تفكيل جديد الهيات اسلاميه" ص ٢٣٦ ٢٦- اليناص ٢٥٣ ٢٥- اليناص ٢٥٩ ٢٨- وَاكْثر سَبِي مُحْمَمَانَي "فلف شريعت اسلام" مجلس رقى ادب لا ور ١٩٨٥ء ص ٢١٨ ٢٩- "فلف اقبال خطبات كي روشني مين" ص ١٠١٠ ٠٠- تشكيل جديد البيات اسلاميه ص ٢١٧ ا٣- ايناص ٢٩٨ ٣٣- يروفيسر محد عثان "فكر اسلاى كى تفكيل نو" سك ميل بيلى كيشنز لابور ١٩٨٥ء على ١٩٣٠ 34- Islamization of Islam in Pakistan-by-Dr Muhammad Amin

SANG. E-MEEL Publications, LAHORE 1988 P 218.

1966.

- 3. Iqbal, Allama, Muhammad ·
  Kulliyat-e-Iqbal (Urdu): Sh. Ghulam Ali & Sons, Lahore:
  1989.
- 4. Khalil, M.A.K:

  Call of the Marching Bell: Tayyab Iqbal Printers, Lahore:
  1997.
- Khushwant Singh: Complaint and Answer: Oxford University Press, India: 1981.
- 6. Mahmood Ali Khan, Nawab:
  Shikwa and Jawab-e-Shikwa: Iqbal Academy,
  Hyderabad: S.N.
- 7. Matthews, D.J:

  Iqbal: Heritage Publishers, New Delhi: 1993.
- 8. Muhammad Riaz, Dr.:
  "Arberry And His Translations of Iqbal's Works": Iqbal:
  January 1984.
- 9. Niaz, A.Q.:

  Iqbal's Superman: Ferozesons Ltd.: 1960.
- 10. Roget, Peter Mark:

  Roget's International Thesaurus: Oxford & IBH

  Publishing Co., India: Third Edition.
- 11. Vahid, S.A.:
  "Arberry, A Great Student of Iqbal": Iqbal Review: April
  1972.

14 28 V

- 4. Published by Sh. Muhammad Ashraf, Lahore: 1955.
- Published by Sh. Muhammad Ashraf, Lahore: 1948.
- Published by John Murray, London: 1955.
- Published by George Allen & Unwin, London: 1966.
- The Journal "Iqbal": January 1984,
- The Journal "Iqbal Review": April 1972.
- Lines of seven feet in versification.
- In English versification dactyl is a foot wherein a strongly stressed syllable is followed by two weaker ones as "take her up tenderly"
- 12. lambic is a foot wherein an unstressed syllable is following by a stressed syllable, as "the curfew tolls the knell of parting day.
- 13. Caesura is a poetic pause within a line of verse to facilitte the understanding and reading of rhythmic patterns.
- 14. For a detailed description of this metre, please see "Auzaan-e-Iqbal" compiled by Abu-ul-E'jaz Hafeez Siddiqui: pages 78-89.
- 15. A line having four poetic feet is called a tetrametric line.
- 16. Please see :Zaboor-e-Ajum"

  Part-I: Ghazals No: 11,12,23,29,31,44,55.

  Part-II: Ghazals No: 7,9,10,21,26,27,33,52,62,69,74.
- 17. Please see 409-11 and 16
- 18. Iqbal: January 1984: P. 75

### Bibliography

- Altaf Hussain: The Complaint And the Answers: Orientalia, Lahore: 1964.
- 2. Arberry, A.J:
  - \* The Tulip Of Sinai: Sh. Muhammad Ashraf, Lahore: 1948.
  - \* Complaint And Answer: Sh. Muhammad Ashraf, Lahore: 1955.
  - \* Persian Psalms: Sh. Muhammad Ashraf, Lahore: 1948.
  - \* The Mysteries of Selflessness: John Murray, London: 1955.
  - \* Javid Nama: George Allen & Unwin, London:

(Call of the Marching Bell: P. 287)

Altaf Hussain provided us with a similar translation:
If longing Qazis roams no more,
but seeks the town again.

(The Complaint And the Answer: St. 24)

The rest of the translators also encompass the same idea. It is unintelligible as to why Arberry has overlooked the sense of "not" in this line.

11. Iqbal:

توت عشق سے ہر پست کو بالا کر دے

(Bang-e-Dara: P.207)

Arberry:

With the power of love triumphant life the lowly from their shame.

(Complaint And Answer: P.43) Here again, the word "life" seems to be a misprinted form of

"lift", since the word "life" renders the line meaningless.

To wind up, these were some of my observations about Arberry's "Complaint And Answer". His artistic grandeur is beyond any doubt, yet some of his translations are not agreeable due to the words which are deep rooted in oriental or religious culture of Islam. His redundancies and omission both demand a separate study. Generally, he is a successful representative of Iqbal in the West.

#### References

First Published in 1920 (Macmillan)

2. Published in 'Iqbal Review': Oct. 1972.

Published by Sh. Muhammad Ashraf, Lahore: 1948.

Has Iqbal any word in this line which means "to sit", or is it the translation of "tag-o-taz". In both the cases Arberry cannot be spared. Nowhere in the entire poem, has Iqbal propagated the Muslim's desire to sit somewhere, rather it is against the overall temperament of his poetry.

9. Iqbal:

مجدیں مرفیہ خوال ہیں کہ نماذی نہ رہے

(Bang-e-Dara: P. 203)

Arberry:

Silenced is the voice of worship, she deserted mosques lament.

(Complaint And Answer: P.33)

As the word "She" is totally out of place here, it seems that the article "the" has been misprinted, the actual text being ".... the deserted mosques lament". In this condition, the translation becomes congruous with the original text.

10. O Iqbal:

solitude.

قیں زحت کش تنائی صحرا نہ رہے

(Bang-e-Dara: P.204)

. Arberry:

Qais, if so he pleases may endure the desert's

(Complaint And Answer: P. 37)

M.A.K. Khalil the opposite, but correct, translation of this as this:

Qais may not continue enduring hardships of seclusion in the wilderness.

This brief survey of the translations of the word "Hoo" reveals that almost every translator has failed to grasp the accurate sense of it. Only Altaf Hussain's translation is properly directed. For our own convenience, we take down the complete translation of the line:

Love-longing lunatics await
Thy frenzy-kindling breath of "Hu!"

(The Complaint And the Answer: St 25)

To be judicious, Arberry stands nowhere in this translation, nor do the others, except Altaf Hussain.

7 Iqbal:

آمل چے کیا نالہ بے باک مرا

(Banga-e-Dara: P.199)

Arberry:

That the very walls of heaven fell down before its wild lament.

(Complaint And Answer: P.24)

Iqbal has used the word "Asian" which clearly means sky. It is a ridiculous translation, as sky has got no walls. Moreover, Iqbal is talking of piercing through the sky, not smashing down the walls.

8. Iqbal:

تام عرش بھی انباں کی تک و تاز ہے کیا

(Bang-e-Dara: P. 199)

Arberry:

Shall a mortal man aspire in our high firmament (Complaint And Answer: P.25)

to sit.

Did we quit the path of Salman, cease from Qarani to learn.

(Complaint And Answer: P. 15)

Dr. Muhammad Riaz has realised a quite reasonable point regarding this line. He writes, "Qarani" refers to Uwais Qarani, but elimination of the name may not be properly understood by the Western readers. 18 Dr. Riaz is right in his observation. Arberry's translations (and also those of others) should also be analyzed with reference to his eliminations. This is quite a horizontally different approach as compared to the one in which redundancies are located. This aspect also is no less important.

6. Iqbal:

تیرے دیوائے بھی ہیں محتمر ہو بیٹے

(Bang-e-Dara: P.169)

Arberry:

Dream, Thy lovers of Thy coming, and the cry of He, The King".

(Complaint And Answer: P. 18)

The word "Hoo" has been translated as, "He, The King". Is there any vindication of this translation of a pivotal word of Islamic spiritual culture? Let us see what the other translators have got to give us about this word:

- i) He is God (Matthews, Iqbal: P. 39)
- ii) the old Call (Niaz, Iqbal's Superman: P.19)
- iii) look on Thee (Mahmood, Shikwa And Jawab-i-Shikwa: St. 25)
- iv) to praise You (Khushwant, Complaint And Answer: P.52)
- v) Hu (Altaf, The Complaint the Answer: St. 25)

iii) Altaf Hussain:
On all men's minds we set Thy seal,
Thy Tauhid's firm and sure impress.

(The Complaint And the Answer: St. VIII Nawab S. Mahmood Ali Khan, Sufi A.Q. Niaz and D.J. Matthews have adopted Arberry's word, "Unity", however, a careful approach would declare this word as imprecise one in this context.

4. Iqbal:

ہے خوشی ان کو کہ کیے کے تکمیان کے

(Bang-e- Dàra: P.166)

Arberry:

Jubilant to see the guardians of the Kaaba's shrine depart.

(Complaint And Answer: P.11)

The word "Shrine, here, is Arberry's interpolation, as Iqbal has mentioned only "Kaaba". Is Kaaba a shrine? It is a sanctuary, but not a shrine. A shrine is usually a place of burial of a saint or some building for his relics. Thus, this word is associated more with men rather than God. All the Muslims regard Kaaba as a House of God, not of men or their relics. So, this misleading translation (rather interpolation) must be discarded. In Roget's International Thesaurus, this word has been mentioned alongwith tomb, coffin and monuments, etc. 17

5. Iqbal:

رسم سلمان " و اويس" قرني و چمورا

(Bang-e-Dara: P.168)

Arberry:

Then we hurled us on their cannons, took their swordpoints but for play.

(Complaint And Answer: P.7)

The word "us" seems to be very queer here; it is the reflexive pronoun "ourselves" which is required here with suitable adjustment in metre. This might also be a printing mistake; but I have consulted two texts; first, that of 1977 and, second, that of 1995. Both the texts give a similar version.

Iqbal:

(Bang-e-Dara: P. 165)

Arberry:

Into every heart we struck the impress of 'Thy

Unity.

(Complaint And Answer: P.7)

The word "Unity" does not convey the monotheistic view of the Oneness of God. It is generally used in the sense of "compactness" or "harmony". Perhaps Arberry wants to align this word with "Trinity", but the fact is that "Trinity" is acceptedly used for one and the same meaning, whereas "Unity" in this sense, may be misleading. The other translators of "Shikwa" ave also avoided this word:

i) M.A.K. Khalil:
We impress <u>Tawhid</u>'s picture on every heart.

(Call of the Marching Bell: p.250)

ii) Khushwant Singh:
On every human heart the image of Your
Oneness we drew.

(Complaint And Answer: P. 35)

Now, we turn our attention to the substance of translations, and point out the ones which are incorrect and misleading. Actually Arberry himself did not know Urdu well. He translated this text in verse with the help of a literal translation of the poems in prose, as it has been mentioned in his "Preface".

......the publishers, Sheikh Muhammad Ashraf, most kindly procured for him a literal rendering of the originals into English prose, ably executed by Mr. Mazherudin Siddiqui...

(Complaint And Answer: P.Vi)

Thus, this translation is an indirect translation, and there is ample likelihood of distortion of the meanings. Let us discuss some of such translations which I have been able to pick up during my study of this book.

1. Iqbal:

کلہ پڑھے تھے ہم چھاؤں میں کواروں کی

(Bang-e-Dara: P. 164)

Arberry:

In the shadow of <u>our</u> glinting sword, we shouted, "God is one".

(Complaint And Answer: P.6)

The underlined word "our" is additional and misleading. The swords are those of the enemies, not of Muslims's own:

2. Iqbal:

تغ کیا چز ہے ہم توپ ے او جاتے تھے

(Bang-e-Dara: P.165)

Arberry:

written by Iqbal in the same metre of "Shikwa" and "Jawab-e-Shikwa". In none of the translations of these eighteen ghazals Arberry has used the metre he used in "Complaint And Answer". He has translated every couplet in short trimetric or tetrametric lines, for example:

Iqbal:

گرچہ شاہین خرد برسر پردازے ہت اندریں بادیہ پنال قدر اندازے ہت

(Zaboor-e-Ajum: P.16)

Arberry:

Though the falcon of the brain Yearneth on the wing to be, Archers in this desert plain Wait upon him secretly!

(Persian Psalms: P10)

All the four lines are trimetric wherein a dactyllic foot has been followed by two iambic feet. A common reader feels quite at ease while reading these lines. A similar style is observable in "The Tulip Of Sinai", but, in his subsequent translations, Arberry has made a shift-over to some other patterns. In "The Mysteries Of Selflessness" and "Javid Nama", he has adopted blank verse and iambic pentameter, which is the most common metre in English poetry. However, prior to his adoption of blank verse he made the new metric experiment in "Complaint And Answer".

As far as the rhythmic ease and flow of Arberry's translation of "Complaint And Answer" is concerned, he and Iqbal are on a par with each other in their respective languages. But what about the redundancies which Arberry has been impelled to interpolate in order to create his intended musicality? In this respect his entire translation requires an exclusive study, in which redundancies almost in every line should be traced out, and setting aside the explanatory redundancies, all the self-insertions by Arberry should be pointed out.

forever, our

c) <u>Comment</u>: There may be some justification for "our", but "forever" seems to be purposeless here.

Line NO. 2:

a) Exact Translation:

tale of grief

we tell

as

we are constrained

b) Redundant words:

yet, our, by our grief

c) Comment:

The first "our" may be justifiable, but the words "yet" and "by our grief" are of no use here except rhythem.

These examples have been taken from only two lines. Almost all the lines of Arberry's translation have the same weaknesses. Arberry, doubtless, was a great poet. He, therefore, dexterously managed for such redundancies to pass unnoticed through his poetic artistry. Yet his fellow-poets can locate his fill-in-the-blanks.

We can look at this matter of redundancies through another perspective. Was Arberry himself not alive to this matter. A careful examination of his subsequent translations reveals that he did realize the characteristics of this rhythmic pattern. He seems Ts have adopted it after a careful judgement.

Arberry's "Persian Psalms", which is a translation of the first two parts of "Zaboor-e-Ajam" was published in 1948, whereas "Complaint And Answer" was published in 1955. Chronologically, the translations in "Persian Psalms" are earlier than that of "Complaint And Answer". There are eighteen ghazals in the Part-I and II of "Zaboor-e-Ajam" which have been

li - ous - to - gain (15 syllables)

Apparently, this dry discussion involving poetic phraseology seems to be irritating to a common reader. However, it opens an avenue for a novel discussion. The addition of three feet (or one to six words) is verbal, not mere punctuational. Every word has got its meanings. So, it would be more vivid to assert that this addition is also to the original text. If this addition is in full conformity with the original text, it may be justifiable. Otherwise, it would be regarded as a major flaw. Let us take a couplet from lqbal, alongwith its translation by Arberry, and, then, point out the redundant words and their agreement with the original text:

ا الماء: الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء ا

Arberry:

True, we are forever, famous for our habit to submit,

Yet, we tell out tale of grief, as by our grief we are constrained.

(Complaint and Answer: p.3)

Now we cast a look upon the exact equivalents to set aside the redundant words:

Line No. 1:

a) Exact Translation:

True

habit to submit

famous for

we are

multiple submit

famous for

we are

b) Redundant words:

Arberry's seven feet. Here is a scansion of Iqbal's two lines:

The considerable point is that Arberry has translated in heptametric 15 lines the tetrametric lines of Iqbal. It means that there is an addition of three feet in every line. The word "feet", in this sense, is a purely poetic one. If we replace it with some grammatical equivalent, it means "one to six words", as a foot contains a minimum of two syllables. At times a syllable is a complete word, as I, cry, sit, etc. Sometimes, a single word consists of six syllables, as, reunification, decentralization, verisimilitude, etc. Anyhow, in either of the cases the addition in each line will range from one word to six words. This is what we observe in Arberry's translation. This is a dangerous pitfall of redundancy wherein, I think, Arberry has fallen. It is quite evident out of our this discussion that Arberry has added three feet in every line.

Keeping aside the prosodiac discussion of "feet", we may also simplify our point by asking anyone to count the syllables of Iqbal and Arberry's lines. Iqbal's every line consists of eleven syllables, whereas Arberry's every line contains fifteen syllables, i.e., four additional syllables. Let us syllabify two lines: one from Iqbal and the other from Arberry:

Arberry:

Why - must - I - for - e - ver - suf - fer - loss - ob - li -

faint.

Dust be in my mouth, but God — He is the theme of my complaint.

(Complaint and Answer: P.3)

Iqbal's rhyme scheme is eastern and Arberry has harmonized it

with the English prosody, which is equally convincing.

To come to rhythm of Arberry's "Complaint and Answer", we observe that he has created hepta-metric lines. <sup>10</sup> In every line a dactyllic foot <sup>11</sup> is followed by six iambic feet. <sup>12</sup> This metric device of Arberry, very rare even in English poetry, generates a highly melodious effect. Rhythmically, the line is divided into two parts. Caesura <sup>13</sup> is placed after the first three feet (dactyllic + iambic + iambic). The rest of the four iambic feet are brought after the caesura. In order to further elucidate what does this artistic discussion mean, let us scan first two lines of Arberry's stanza which has been cited above.

Why must I / fore / ver suf // fer loss / obli / vi ous / to gain
We think not / u pon / the mor // row drowned / in grief / for
yes / ter day.

While scanning these two lines, it must be noted well that, since the caesura falls just after the first three feet, it is unimportant whether it falls at the end of a word or breaks a word asunder. Incidentally, in these two lines the two words, "Suffer" and "morrow" have been divided by caesura into two parts each, as poetic rules follow musical patterns rather than grammatical ones. Thus, the musicality created through heptametric arrangement of two different feet is very pleasant when read purely in poetic style.

At this stage of our artistic discussion of Arberry's this translation, we proceed to another aspect of crucial importance which, though artistic, has got a bearing on the conveyance of the meanings of the original text. Iqbal's original Urdu poems, i.e., "Shikwa" and "Jawab-e-Shikwa" have been composed in a way that every line of these poems has four feet, unlike

- Arbery And His Translations of Iqbal's Works: Dr. Muhammad Riaz<sup>8</sup>
- A.J. Arberry, A Great Student of Iqbal: S.A. Vahid.<sup>9</sup>

Both the writers of these articles have endeavoured to present a general introduction to A.J. Arberry, with special reference to his translations of the works of the great poet; but they, due to certain limitations, have not been able to go into the details of every translation. Moreover, they have thoroughly overlooked their artistic aspects which mark the identity of Arberry's work. Let us, now, directly take "Complaint And Answer" by A.J. Arberry and discuss its distinctive features. Iqbal's "Shikwa" and "Jawab-e-Shikwa" are stanza poems. Every stanza of these poems consists of six lines, the rhyme scheme being a a a a b b. Here is an example:

کیوں زیاں کار بنوں سود فراموش رہوں فکر فردا نہ کروں محو غم دوش رہوں تالے بلبل کے سنوں اور ہمہ تن گوش رہوں ہمنوا میں بھی کوئی گل ہوں کہ خاموش رہوں جرات آموز مری تاب مخن ہے جھے کو جرات آموز مری تاب مخن ہے جھے کو شکوہ اللہ سے خام برہن ہے جھے کو شکوہ اللہ سے خام برہن ہے جھے کو سکوہ اللہ سے خام برہن ہے جھے کو

(Bang-e-Dara: P.163)

Arberry has maintained Iqbal's stanza form, but he has altered the rhyme scheme as a b a b c c. Here is his translation of the above stanza of Iqbal:

Why must I forever suffer loss, oblivious to gain?

We think not upon the morrow, drowned in grief for yesterday.

Why must I attentive heed the nightingale's lament of plain?

Fellow bard, am I a rose, condemned to silence all the way?

No, the burning power of song bids me be bold and not to

## A CRITICAL STUDY OF A.J. ARBERRY'S "COMPLAINT AND ANSWER"

Abdul Ghani

The two outstanding names among the European Iqbalists are those of R.A. Nicholson and A.J. Arberry. Although both of them are literary giants and copious writers, yet, to us, their major importance is due to their translations of Iqbal's

poetry.

R.A. Nicholson translated "Asrar-e-Khudi" under the title "The Secrets of The Self" and some extracts of "Payam-e-Mashriq". Nicholson translated "Asrar-e-Khudi" in 1920 and, thus became the forerunner of the English translations of Iqbal. But A.J. Arberry (1905—1969) has turned out to be the greatest translator of Iqbal so far. He has got five translations to his credit.

 The Tulip Of Sinai: A translation of "Lala-e-Toor", a part of "Payam-e-Mashriq".3

2. Complaint And Answer: Two poems "Shikwa" and "Jawab-e-Shikwa" from "Bang-e-Dara".4

3. Persian Psalms: First two parts of "Zaboor-e-Ajum".5

4. The Mysteries of Selflessness: Translation of "Ramooz-e-Bekhudi".6

· 5. Javid Nama.7

In the following lines, we are going to throw a critical light upon one of the above translations, "Complaint and Answer". These two poems are Iqbal's complaint to God and God's response respectively. Unfortunately, very little critical literature has been produced to evaluate these translations. I have succeeded in finding out only two articles on Arbery and his translations:

strive to build our life in tune with the authentic aims of the Law-Giver. Unless we do that, there was no sense in the creation of Pakistan.

Today the Government is estranged from the innermost longing of our people. They are looking upon it - they have learnt to look upon it in the course of the last few months as an heir of the old British bureaucracy, and their original hope is gradually dying out. They wanted leadership in the ideological sense, but they did not find it. It is still time for the Government to give the people what they really want, and so to recapture their hearts. The policy of "letting the sleeping dogs lie", so far adopted by the Government with regard to the question of an Islamic policy, won't do any longer: for they are not really asleep. Whether one likes it or not, the people's clamour for an implementation of Islamic Law will grow as the time passes, and will, in the absence of any constructive lead on the Government's part, gradually assume a disruptive character. In their frustration, the masses will increasingly fall a prey to obscurantist leadership, with the consequent strengthening of retrograde tendencies. Because of their inability to understand the social, economic and political problems, of present-day life, the ascendancy of professional theologians (unavoidable in such a context) will result in deadlocks, political confusion, and a further demoralisation of Pakistan's civic life, in the chaos that is bound to follow upon these deadlocks, this confusion and this demoralisation, Communism will most probably triumph, and our independent Pakistan will pass into the realm of historic memories.

(M.ASAD)

DIRECTOR OF ISLAMIC RECONSTRUCTION GOVERNMENT OF WEST PUNJAB

Lahore, the 18th August, 1948.

exemplified in the life of our Holy Prophet. There can be no question of simply enforcing the Shariat as conceived in the conventional, time-bound Fiqh of past centuries: for this would mean no more and no less than perpetuating the stagnation in which Muslim thought finds itself for many centuries, and handing over power to the very class of people who were responsible for our cultural decay in bygone times. Islam we must have - but it must be genuine Islam in all its eternal freshness, and not the dead-weight of meaningless convention. In other words, an introduction of Islam into our political thought and practice implies a creative reconstruction of our approach to the problem of Islamic Law as such.

This, in short, was the background on which the idea of a

Department of Islamic Reconstruction was conceived.

But, as I have already said, this Department cannot function properly unless the Government of Pakistan clarifies its policy with regard to matters Islamic. If we continue drifting without a definite, ideological objective, the very coherence of Pakistan will be in danger. We will lose the one, emotionally unifying element of our political existence. And in such a case it will serve no useful purpose if a Department of Islamic Reconstruction, divorced from the Government's actual policy, goes on making propaganda for a revival of the Islamic spirit and

an improvement of civic morale.

What is needed - and most urgently needed - is an unambiguous declaration on the part of the Central Government that the establishment of an Islamic polity was not just a pre-partition slogan and an electioneering device, but the real aim behind the creation of Pakistan. We should not in this matter be swayed by opinions of Western people who regard a "secular" State as the only true expression of modernity; nor, to be sure, must we allow ourselves to believe that the kind of "theocratic" State envisaged by some of our Maulvis would be a true expression of Islam. They are retrograde: but Islam is eternally progressive. They are hankering after the dead thought-formulas of an ancient, time-bound Figh: but we should

the outside world would still remain convinced that Islam is our goal - and would regard our "discretion" as no more than hypocrisy (which, by the way, it would be). Certainly we would not gain more friends outside Pakistan by suppressing an outward avowal our Islamic objectives - and, equally certainly, we would weaken thereby our friendships with other Muslim nations. As regards internal policy, such a suppression would be disastrous.

113

There is yet another factor in favour of our declaring ourselves boldly, unequivocally in favour of an Islamic policy. The tremendous economic difficulties with which Pakistan is now faced - and which cannot possibly be solved in a spectacular way-provide a very fertile ground for the spread of Communism. That so far Communism has made only little headway in this country is exclusively due to our people's attachment to Islam and their conviction that the establishment of the Communist system would destroy all hope of realising the socio-economic system envisaged in the Holy Quran. Consequently, a weakening of our Islamic consciousness, which would become inevitable if our State is allowed to drift towards "secularism" -would open all doors to Marxist propaganda. As it is, the Communists are making full use of the ideological confusion in which the people are now finding themselves, and cleverly exploit the spiritual and social frustration of our masses in the service of their own ideology. Now Communism, as all of us know, cannot be in the long run successfully opposed by mere force: it can be opposed and defeated only by an equally or more attractive ideology - an ideology, that is, which would combine the principle of economic justice and equity with man's natural urge towards individual self-realisation and spiritual fulfillment. And it is Islam, and Islam alone, that can answer to these requirements.

Thus, there is an overwhelming case for making Islam the dominant factor of our policy. And by Islam I do not mean that sum of formalistic, deadened conventions advocated by our professional "guardians of Islam", but the living, pulsating,

a world split-up into antagonistic groups: while, on the other hand, there is nothing to safeguard the future of the Muslims if

they remain politically as disjointed as they are now.

Common sense and our instinct of self-preservation demiand a political unification of the Muslim world - and it is the call of Islam alone that can supply the emotional basis of unity. If we, the people of Pakistan, give way on the point of making Islam the elementary factor of our social and political existence. there will not be much in common between ourselves on the one side and the Arabs, Afghans or Iranians, on the other. But if we, the largest State in the Muslim world, succeed in building up a truly Islamic, ideological polity, the whole Muslim world will receive a tremendous impetus towards the same objective, and the political unity of Islam will perhaps sooner be accomplished than many of us dare dream at present. The leadership, in such a case, will undoubtedly be Pakistan's: not merely because we are the largest among the Muslim countries, but also because our very existence as a State is an outcome of our conscious desire for Islam, and because it is we - we alone in the modern Muslim world - who have made ideology on which Muslim unity is to be achieved, the starting-point of our political thought and endeavour.

One could, of course, argue (and many of our intelligentsia do argue on these lines) that a too outspoken insistence on the Islamic ideology would provoke the hostility of the non-Muslim world and would create for us in the field of foreign policy difficulties which could be avoided if we did not lay so much stress on the "Islamic" character of our State. This argument, I submit, is based on a complete fallacy. Whether we stress our Islamic character or not, the non-Muslim world is convinced that Islamic policy is our goal; simply because the world does not and cannot overlook the fact that from the very beginning we have based our claim to a separate statehood on the fact of our being Muslims and our determination to shape our national life in accordance with the ideology of Islam. Even if it were desirable, in the interests of our foreign policy, to be extremely "discreet" as regards our Islamic plans and intentions.

What else but Islam could overcome the Pathan's desire for a "Pathanistan" or the Bengali's aversion to accepting Urdu as the national language? If you tell them a million times that they should be "patriots" and give prime consideration to the interests of the State as a whole, you will not achieve anything unless you instil in them the feeling that they belong to one organic whole: and that feeling can come only from a deepening of their consciousness of belonging to a common, ideological group, and their conviction that the common ideology - Islam is to become the determining factor in the shaping of their political and social life. If nothing else, the purely utilitarian, worldly interests of Pakistan demand categorically that the ideology of Islam should be given a dominant position in the

building of our polity.

There is, evidently, nothing except Islam that could keep the heterogeneous elements of Pakistan together: just as there is nothing except Islam that could bring this country and the rest of the Muslim world effectively together - an objective that is undoubtedly uppermost in the mind of every Pakistani. The attitude of non-Muslim nations towards the two most burning problems effecting the Muslim world today - Kashmir and Palestine - has shown most clearly that the Muslims have no friend outside their own circle. Whenever there is any conflict between Muslims and non-Muslims, the sympathies of the Western world seem to be a priori with the non-Muslim. Palestine is one instance in the case; the Radcliffe Award was another. In their instinctive opposition to Muslim interests, Western politicians are even prepared to sink temporarily their own differences and to present - as Soviet Russia and America have done in the case of Palestine - a united front against the Muslim world. It is obvious, therefore, that the Muslim nations cannot hope for political survival unless they come closer together, pool their resources and in time coalesce into one political unit: a League of Muslim Nations. Their combined potential of man-power and economic resources would be great enough to withstand the pressure of other political combinations, and perhaps even to hold the balance of power in now decisive for the political existence of those States - an identity that is independent of the question of whether they consciously and effectively adhere to Islam or not. In Pakistan, however, our people's "national" identity stands and falls with its ideological that is, Islamic - consciousness. We are a nation by virtue of our being Muslims, and by virtue of nothing else; and whether the outside world likes it or not, it is a fact that we have achieved independent statehood on no other foundation than our desire of having a homeland for the ideology of Islam.

No amount of insistence on the necessity of a "Pakistani Patriotism" can possibly lead us to national unity unless it takes into account the emotional factors on which alone such a patriotism could thrive. In the case of other Muslim and non-Muslim States, those emotional factors of national coherence are indubitably forthcoming from the consciousness of racial and historical oneness which inspires their peoples, and which makes a Turk feel intensely as a Turk, an Arab as an Arab, an Englishman as an Englishman: and so - quite apart from the question of whether it is ethically right or wrong - their nationalism can, and does, supply the factual basis of patriotism. In our case, however, it is exclusively the fact of our adhering to a common ideology that provides a link between Punjabi and Bengali, Pathan and Sindhi, and that possesses the necessary emotional momentum which could weld us into one national whole. To overlook this one, unifying element of our national existence, and to expect that now, after the achievement of our political independence. Islam could be relegated to the position of a mere "background music" - a position conceded to religion in other countries - is a very great mistake: for such an expectation can lead nowhere but to a disintegration of Pakistan.

As it is, our country badly suffers from the spirit of provincialism inherited from past times. In spite of the great stride towards ultimate, inner unity which we have made in the course of our struggle for Pakistan, our people do feel yet as Punjabis. Sindhis, Pathans or Bengalis, and do often prefer their sectional interests to the interests of the national whole. What else but Islam could combat that narrow particularism?

variety of languages - for, though Urdu will in all probability some day become the common tongue of all of us, it is not as yet the real mother - tongue of any of the groups inhabiting this country. In short, we do not possess that oneness of racial consciousness and linguistic tradition which makes for "nationhood" in other nations. The fact that we do feel as one nation - or, rather, that we are one nation - has its roots in something else: and that something else is our consciousness of being an ideological group. This, and nothing but this, provided the emotional and rational justification of Pakistan's birth. Properly nurtured and built up through determined planning, this consciousness will make Pakistan great, powerful and enduring; but if we neglect it and imitate the western ideas as to what "should" and what "should not" be done in a modern State, we will tumble into national disaster sooner than many of us

imagine. It is not so much a rational disagreement with the injunctions of Islam that makes our Westernised intelligentsia oppose its application in Pakistan (though our Maulvis have certainly done great harm in this respect by giving the world an entirely distorted picture of Islam), as, rather, the fact that nowhere in the modern Muslim world Islam is effectively applied. They are full of anxiety not to appear "backward" in the eyes of the outside world, and whenever one talks to them on this subject, their first question is, "Could you tell us whether shar'i legislation is enforced in Egypt or Turkey?" - expecting, of course, a negative answer and thinking that this would clinch the argument in their favour. Apart from any other consideration, this attitude betrays an astonishing lack of creative vision. Egypt and Turkey and all other Muslim States did not come into being, like Pakistan, in result of a conscious, ideological demand on the part of their peoples. They came into being in result of the breaking-up of the original Islamic Empire, in some cases, and of later Muslim conquests, in other cases: and in every case the new State was established on the basis of an already existing, racially or nationally circumscribed identity. Thus, it is the national identity of their peoples that is highest levels to the effect that Pakistan will be run in accordance with the spirit of the Quran, it is widely felt that nothing concrete has been done so far to implement this promise, and that, on the contrary, there is evidence enough to show that the Government is drifting towards a more or less pronounced "secularism" on the model of the Western world. It is not for me to say whether this popular feeling is justified or is based on insufficient data; but the fact remains that in the absence of a clear-cut declaration of policy on the part of the Central Government our Department cannot convince the people that "Islamic Reconstruction" is anything more than a propaganda device.

Personally I believe - and I should like to stress this belief with all the emphasis at my disposal - that the ideological confusion which is so characteristic of our present-day life may well lead to political chaos and disintegration. No nation can survive politically unless it is imbued with a certain amount of idealism and emotional unity; and in our case there is nothing that could provide such an idealism and such a unity except our conscious belief in Islam and our desire to translate it into terms of political reality.

Those of our intelligentsia who are thinking of Pakistan's future on the lines of, say, Turkey, do not tell us (nor, most probably, themselves) what should be the basis of a Pakistani "nationhood" if Islam is not to be accorded a dominating position in our society-building. The example of Turkey or Britain or even any of the Arab States cannot hold good in a country like ours: for, all those States possess a large measure of linguistic and racial homogeneity (and are therefore "nations" in every historical and cultural sense), while in Pakistan all those elements of outward homogeneity are entirely missing (with the result that we are not a "nation" in the conventional sense of the word). If we face the issue boldly. without futile evasions, it is difficult to see what there is, apart from their Islamic consciousness, that could cement all the various groups of Punjabis, Pathans, Bengalis and Sindhis into one national whole. We belong to a variety of races, we speak a

that a levy of Zakat from Muslims does not preclude the Government's right to levy any other taxes, and (b) that it is permissible for an Islamic Government to resort to special taxation even under headings which are to be taxed under the Zakat Law as well. The last-named two problems have never been satisfactorily answered throughout Muslim history, and we are doing in this respect something in the nature of pioneer work. (It may also be mentioned, by the way, that on the basis of the Draft we are now preparing the Government would acquire, independently of all other taxation, many crores of additional revenue, which the Muslim public would gladly supply because of its religious implication, and which could be used for measures of social welfare, like unemployment relief, social insurance, and several other items of ameliorative expenditure which until now had to be borne within the ordinary budget).

From the above it is evident that we do not contemplate an enforcement of the Shariat (in the widest sense of the word) at one stroke. On the contrary, I am certain that this can be done only within the framework of a plan extending over at least ten years. The over-all function of our Department in relation to this plan would be to work out a new, constructive approach to the problem of Islamic Law and so to make it a practical proposition for our time. But, being a Government Department, we cannot possibly achieve anything substantial unless and until the Government decides that the Law of Islam is to be the formative element of its policy, and makes that decision public by means of an official statement. And here I have come to the main point of this Memorandum.

unprecedented depths. In my opinion, all the endeavours of the Government to eradicate corruption and ensure a higher measure of social cooperation founded on the rocks of frustration, disillusionment and moral apathy into which our community has fallen - largely on account of the Government's inability to give our masses a definite goal to strive for after achievement of independence. Without a clearly directed and practical idealism, enthusiasm community is bound to disintegrate both morally and politically: and nothing can help us in this respect but a conviction, on the part of our masses, that the Government of Pakistan really desires a polity on Islamic lines. I shall say more about this later on in this Memorandum.

LEGISLATIVE REFORM SECTION: It would be (4) the task of this section to make definite proposals to Government with regard to legislative reforms on Islamic lines. It is clear that we would propose only measures which are capable of practical implementation within the prevailing conditions: which means that no utopian suggestions like those preferred by our Maulvis would be made. As an example I should like to mention that we are at present working on the draft of a Zakat Act which, when ready, will be submitted for the Central Government's consideration. (For reasons connected with our present Constitution, no Zakat Bill could be passed by a Provincial Assembly, especially in view of the fact that all taxes on capital assets, other than agricultural land, are part of the Federal List). Apart from the necessity to coordinate for the purposes of this Draft the views of the various schools of thought prevalent in this country, we have to prove (a)

- EDUCATIONAL SECTION: This section would (2) concentrate itself, in the main, on the creation and the running of a modern Dar-ul-Ulum as outlined in Appendix II. It is advisable that the Principal of the Dar-ul-Ulum should also be ar ex-officio Deputy Director of Islamic Reconstruction. Probably the best course would be to appoint to this post a progressive Egyptian scholar who has qualified from Al-Azhar University and possesses the necessary broad outlook and thorough grasp of worldly affairs: for it is extremely doubtful whether a suitable person could be found from among our own Ulama. Some of them may be quite well-intentioned and liberal, but they do not, as a rule understand the problems of contemporary life. Another task of Educational Section would be the coordination of Islamic instruction in all our schools and colleges with a view of infusing the genuine spirit of Islam into our educational system as a whole. The directives of the Educational Conference are too general in nature, and leave too much scope to provincial University committees. Also, it will be necessary to avail ourselves of the experiences in this respect of other Muslim countries, notably Egypt: and our Educational Section could establish permanent relations and exchange of educational views between Pakistan and the rest of the Muslim. world.
- (3) PROPAGANDA AND PUBLICITY SECTION:
  The functions of this Section are obvious. It
  would propagate correct Islamic views by means
  of journals, radio and platform. Foremost among
  our objectives is a reconstruction of our people's
  civic morale, which, as we know, has fallen to

RESEARCH SECTION: The primary task of this (1) section would be the creation and guidance of the Shariat Committee mentioned in the proceeding. In addition to this, the section has to elaborate precise answers, in the light of the Law of Islam, to specific socioeconomic questions. There are problems of this nature nationalisation or private property of lands, relations between capital and labour, banking and insurance, and so forth - which the Shariat leaves to the Ijtihad of the time concerned, but which must be solved conclusively if we are to prove our claim that Islam is adequate to all times and stages of cultural development. Unless we are able to show that the Islamic scheme will give the people not only spiritual satisfaction but also bread, homes, productive work - in short, a reasonable minimum of social security - its spiritual appeal is bound to recede and the field will be free for Communist propaganda. So far, our Maulvis have indulged in no more than platitudes, and have not been able to evolve concrete proposals for an economy on Islamic lines. The Research Section of our Department was meant to become in due course a sort of laboratory in which those burning problems of our existence would be scientifically dealt with from the Islamic point of view. Among the social questions within our purview, the question of purdah occupies a prominent place. It is hoped that our work will prove, on the basis of the Quran and the life-example of the Holy Prophet, that purdah is not envisaged in the Islamic scheme of society, and that it was certainly not practised in the Prophet's life-time.

above statement, which makes it clear that even a codification of Shar'i laws on the lines suggested by me will not apply, in itself, a ready-made code of Public Laws. In fact, this codification would give us no more and no less than the ideological foundation of our future code of Public Law, and it would be a matter of our Ijtihad to translate this shar'i guidance into terms of practical, detailed legislation. This, of course, presupposes the existence of real Ulama, who would be aware not only of the context of the Shariat but also of contemporary life in all its aspects. Such Ulama, are extremely rare - one could safely say, almost non-existent - in our society: and so it is extremely essential to establish an Islamic Academy (Dar-ul-Ulum) which would train the required type of scholars. It is for this reason that I proposed to the Government of West Punjab. as early as January, 1948, the establishment of a Planning Committee for a great, modern Dar-ul-Ulum. My proposal was accepted, and I was authorised by the hon'ble the Premier to convene the Committee. As it seemed desirable not to provoke unnecessary opposition on the part of the Ulama-Class, I offered the Chairmanship of this Committee to Maulana Shabbir Ahmad Usmani, and he accepted it. For the same reason, a number of Ulama of various schools of thought were included in the Committee, but I have taken care to give modern-trained scholars a preponderance in it. Owing to extraneous difficulties it was not yet possible to start on this work. I am enclosing in Appendix-II, below, a programmatic declaration of the aims and objects of the Planning Committee, and I believe that they will meet with the approval of the Government of Pakistan.

Before I proceed further I should like to give here an outline of the functions which the Department of Islamic Reconstruction was to fulfil - and which it could fulfil if the Government agrees with its fundamental Aims and Objects.

These Aims and Objects were briefly stated in the article entitled "Islamic Reconstruction" (ARAFT, March 1948, pp. 6-15), which, I presume, has already come to the notice of the Central Government. On the basis of these Aims and Objects, our Department was to work in four sections:

a practical - and practicable - scheme of Islamic action isto be evolved, we must eschew at present all matters
requiring interpretation, and deduction and confine
ourselves to the self-evident shar'i laws which are clearly
formulated as such in the obvious (zahir) wording of
Quran and Sunnat, and with regard to which there is no
dissension between the various schools of Islamic
thought. If such laws are codified, they will supply a
minimum basis of agreement for the purposes of Islamic
social reconstruction.

"The Department proposes, therefore, to issue a call to responsible Ulama of all schools of thought to nominate their most outstanding representatives as members of a Shariat Committee to be set up in the near future. It will be the task of this committee to collect and codify such social and economic laws of Quran and Sunnat as fall within the category of nusus - that is to say, are absolutely unequivocal by virtue of their own wording and do not therefore lend themselves to conflicting interpretations. It is to be understood that there is no question of "drafting" or even "re-drafting" of shar'i laws: Under the terms of reference to be issued to it, the committee will simply have to collect all the mass ordinances forthcoming from the Quran and from the authentic Traditions accepted by all schools of thought, and to codify them under specific headings. It is hoped that in this way it will be possible to obtain a code of comparatively small extent, which would be regarded as the largest common denominator between the various schools of Muslim thought. If we succeed in this endeavour, the Millat will be in the possession of a minimum code of Shar'i laws relating to questions of public import, which could subsequently form the basis of further deliberation and the starting-point for practical legislation."

I should like to draw attention to the last sentence of the

Principles of Islamic Law", in Appendix-I).

From the above it becomes evident that it would not be practicable nor desirable to enforce the law of the Shariat in this country all at once. For one thing, the Shariat has never yet been codified: and apart from this, the conventional fight concepts require a thorough overhaul before they can be utilized for practical legislation. The process of enforcing the Shariat must be, therefore, a lengthy one, spread over a number of years.

The first step in this direction would naturally be a codification of the Shariat (in the true, original sense of this word). To this end, I have made some time ago the following proposals which I am reproducing here verbatim (they were published in ARAFAT, March, 1948, on pp. 11-12):

"One of the greatest difficulties in evolving a clear-cut, practical scheme of Islamic re-construction is the absence of a uniform code of shar'i laws relating to matters of social concern. In other words, a most regrettable confusion exists within the Millat as to what is "Islamic" and what "un-Islamic" in all the socioeconomic plans and proposals, which are now being hotly debated in all quarters. The differences in this respect between the various schools of thought - both old and modern - are being caused, in the main, by different methods of approach to the interpretation of Quran and Sunnat. As long as these differences are not harmonised - at least with regard to problems of practical, communal concern - it is impossible to draft a scheme of Islamit action which would recommend itself to the acceptance of all or even the majority of the existing schools of thought. In view of the complexity and diversity to which Muslim Figh has attained in past centuries, it would be a vain attempt, for the time being, to try and eradicate the existing fighi differences and to harmonise all the different methods of interpretation and ijtihadi deduction responsible for that complexity. If, therefore,

where the genius of Islam could grow from a mere call, a mere message, into the fullness of political reality. This, and nothing else, gave us the strength to fight for a separation from India; more than that: it provided the only justification of our fight for separation. To deny to Islam is rightful position in the building-up of Pakistan, is to deny to Pakistan its right to existence.

Obviously, Islam cannot come to its own in any society unless its Law is made the foundation of that society's legal structure: and so the popular demand for an enforcement of the Shariat is a legitimate corollary of our struggle for, and our achievement of, Pakistan. But, as I have already mentioned, the conventional concept of the Shariat - as advocated by the conservative Maulvis - is not compatible with the best interests of the Millat: for it is not the genuine, self-contained Shariat envisaged in the Quran and the life-example of our Holy Prophet but a composite structure containing - apart from authentic shar'i laws - many subjective, timebound deductions from and "amplifications" of the shar'i laws: deducitons and amplifications, that is, arrived at in the light of intellectual and social conditions which prevailed about a thousand years ago. If, therefore, Islam is to become a "practical proposition" in and for our time, we must set ourselves in all earnest to a new Ijtihad in other words, to the task of re-examining all those time bound, conventional propositions of the current Figh and developing new fighi propositions in the light of our understanding of Quran and Sunnat. I should like to make it clear that there can be no question of "re-valuating" the Law of Islam as such: for, being God-given, it must be internal in its validity. But our appreciation as to what this Law (the Shariat) denotes, and the conclusions we may draw from it with regard to the many matters not explicitly laid down in terms of law, must obviously be subject to our progressive grasp of the facts of life - that is, to unceasing Ijtihad.

(I have been writing on this subject for many years, and it would go far beyond the scope of this Memorandum to discuss it further here. For the sake of ready reference, however, I am enclosing herewith an essay on this problem, entitled "On the obviously time-bound in the sense of having been conditioned by the social and intellectual background of a particular period-and cannot, therefore, be "final" in the sense of having absolute validity for all times. This point was entirely overlooked by most-though certainly not all-Ulama of the last one thousand years or so. They abandoned all independent *ljtihad*, ceased to think for themselves, and grew accustomed simply to rely upon the thought-processes of their more creative predecessors. Instead of progressively developing Islamic thought on the basis of man's changing, historical experience (in which term I include scientific experience as well), they remained content with repeating the ideas and concepts evolved in a far-away past: with the result that Islam was gradually emptied of all creative thought, lost its erstwhile cultural impetus, and went more and more out-of-tune with the demands of changing times.

This is, in a nutshell, the explanation of Islam's gradual decay after its brilliant, initial start; and it is this stoppage of all living thought that has made the Shariat - or what now wrongly goes by this name - impossible of outright application within the context of modern society. In short, it is not Islam that is impracticable and "out of date", but the views about Islam and

its Law derived from a time-bound, ossified Figh.

If this finding is admitted, two ways are open to Muslim society in our days: either to go back to the original Message of Islam and to start thinking anew on its implications - with a view to making Islam once more a practical basis of our social and cultural development - or to banish Islam entirely from our political life, as Kamal Ataturk did in his country. In my opinion, the latter alternative is out of question in the case of Pakistan, which owes her existence exclusively to the fact that we Muslims claimed -and still do claim - a separate nation-hood on the ground of our religious ideology. For years we argued that as long as the Muslims of this sub-continent did not have a state of their own it would be impossible for them to preserve their identity as Muslims. There is no denying that our desire for a separate statehood arose from the instinctive determination of our masses to have a living-space of their own,

idea of Islam, to vanish into nothingness; or to utilise those tremendous emotional powers for making Pakistan a truly Islamic State - that is to say, an enlightened, vigorous, progressive polity - and, in due course, the leader of the whole Muslim world. Evidently, only the last of these three possibilities was worthy of serious consideration. This has been unmistakably expressed by the Qaid-i-Azam himself on more than one occasion. He always spoke of Pakistan as "a State of our own concept", which would derive its inspiration from the Holy Quran and have a Constitution based on the Shariat of Islam. It is well known to all of us that the Qaid-i-Azam never says what he does not mean; and it was on the basis of this conviction that the Government of West Punjab decided to

establish a Department of Islamic Reconstruction.

Far from blowing the trumpet of the Maulvis, this Department aimed from its very inception at furthering a concept of Islamic Law that would genuinely correspond to the Message of the Holy Quran and would be, because of this, thoroughly progressive and practicable. For Islam, being a Law of God, is not chained to the social and economic conditions of any particular time, and therefore does not demand of us an acceptance, in every case, of the legal views held in bygone periods of our history. As long as we believe in the Divine origin of the Shariat, we must presume that the social, economic and intellectual requirements of all times have been anticipated in it: that is to say the Shariat cannot have been conceived in a rigid way, but must have taken all possibilities of human development into account and must be adequate to man's needs at all stages of his social evolution. Now it goes without saying that the picture of Islam drawn by the majority of our "Professional" Ulama does not correspond to the needs of present-day society, being entirely rigid and chained to the ideas about the Law which were held by the great scholars of the early centuries of Islam. It follows, therefore, that this picture cannot possibly reflect the true intentions of the Law-Giver. For, however, valid the juridic conclusions of those great scholars may have been in and for their time, they were

welfare of the Muslim masses, but simply utilize Islamic slogans to further their own interests and to achieve positions of power. But there is also no doubt that they could never dream of achieving power by these means, were it not perfectly obvious that the overwhelming majority of our people intensely desire to see Pakistan develop into a truly Islamic State. In other words, Islamic Slogans are being made use of by various self-interested parties because most of our people are genuinely and deeply attached to the principles of Islam and do see in the enforcement of Islamic Law the only justification of Pakistan's coming into being; and the great hold which obscurantist agitation has got of the people's minds is due to their disappointment with the Government on the score of its not implementing the promises made before our attainment of independence.

In the very first weeks of our independence it became clear that our people's civic morale depends, almost exclusively, on their being or not being given a definite lead by the Government in the direction of Islam: for this was the hope the people had before them in all the years of their political struggle. It is for this reason that the Department of Islamic Reconstruction has been called into existence. It was conceived as a sort of ideological "planning centre" which could help to maintain the Islamic enthusiasm responsible for the creation of Pakistan and guide our people's emotional energies towards constructive ends. It was obvious that without such a guidance the very foundations of our civic existence would be jeopardised: for, either would the "Maulvi" element make a realisation of the Islamic ideals impossible by persuading the people to stick to the worn-out, impracticable ideas of fossilised Figh, or, alternatively, our policy would break up for want of ideological contents. To put it simply, there were three choices before us: either to permit the conservative, unthinking elements (comprised under the term "maulvi) to pose as the ony rightful exponents of Islam, and so to bar, for a long time to come, our social, economic and intellectual evolution; or to permit all that great store of our people's emotional energy, centralised in the

#### MEMORANDUM

I understand that the activities of the Department of Islamic Reconstruction, West Punjab, have given rise to certain apprehensions on the part of the Central Government. These apprehensions seem to be based on the fact that at present there is a definite tendency in some circles to give Pakistan a retrograde direction on the plea of establishing the rule of the Shariat, and to mould the policies of our country in accordance with the narrow-minded, stagnant conception of Islam so characteristic of the centuries of our decay - and, actually, responsible for that decay; and as the Department of Islamic Reconstruction has been established with a view to propagating the ideology of Islam, it is feared that its activities may strengthen those retrograde tendencies and thus hamper the endeavours of the Government to make Pakistan an enlightened, progressive State.

I should like to state at the very outset that the Department of Islamic Reconstruction, which has been put in my charge by the Government of West Punjab, does stand for "Islamising" the life of our country and helping it to realize the ideological objectives contained in the Message of the Quran. But, at the same time, I wish to stress the fact that the conception of Islamic Law which we advocate is not that of the obscurantists who are today most vocal among the Muslim masses and pretend to be the sole "Guardians of Islam". It is precisely in order to counter-act those obscurantist views and to make the concept of Islamic law capable of realization within the context of an enlightened State that our Department has been created; and a careful perusal of all the writings published by us will prove this contention.

There is no doubt that many of the politicians and pseudo-politicians who now clamour for an enforcement of the Shariat are not really concerned about the truth of Islam or the

#### Life Sketch of Muhammad Asad

Born: 2, July, 1900 (Lemberg, eastern Galicia, now in Poland, brought up and educated at Vienna, Austria).

Died: 20. February, 1992 (buried in the Muslim cemetery in Granada, Andalusia.)

Descendant of a long line of rabbis. Early name leopold weiss. After his education at the University of Vienna, he started his career as journalist and became correspondent of Frankfurter Zeitung.

Traveled extensively various countries of the East & West, especially the Arabian lands. Middle East, Central and South Asia. Embraced Islam in 1926, and leopold weiss became Muhammad Asad. Stayed some years in Saudi Arabia as a guest of prince Faisal bin Abdul Aziz. In 1932 came to India and met Sir Muhammad Iqbal who persuaded him to stay here and work for Islamic reconstruction. After the outbreak of war in Europe (1939) Asad was interned as an 'enemy alien' in the Punjab hill town Dalhousie. In 1946, Asad Started monthly "Arafat", which was closed after ten issues. In 1947, he was appointed as Director, of a newly established department of Islamic Reconstruction in Lahore by the West-Punjab Government. He also served Pakistan foreign service & was made Director of the middle East division in the foreign Ministry (resigned in 1952). Organised International Islamic Colloquium in 1957 at P.U. Lahore, but left before its inauguration, due to certain reasons.

## Publications:

- Islam at the Crossroads, Delhi 1934. (Translated into several languages).
- 2. The Road to Mecca, Newyork, 1954 (several editions).
- 3. The Message of the Quran. (Translated & Explained)
  Gibraltar, Andalusia, 1980.

(Editor)

#### ENFORCEMENT OF SHARIAH IN PAKISTAN

A historical document by Allama Muhammad Asad

#### Foreword to Muhammad Asad's Memorandum

By Ch. Muzaffar Hussain

Muhammad Asad was an Islamic scholar of international fame. He rendered English translation of the Quran with explanatory notes and published it under the title "The Message of the Quran" from Dar Al-Andalus, Gibraltar which won him wide acclaim as an exigesist. He was an Austrian jew convert to Islam, who passed a few prime years of his youth in India and Pakistan. His affiliation with Pakistan and dedication to Islam were too well known to the earlier generation of this country.

The following memorandum was sent by him to Government of Pakistan on August 18, 1948, a year after the creation of Pakistan. At that time he was working as Director of Islamic Reconstruction, Government of West Punjab. This note is of great historical importance as it places on record the earliest thinking on the enforcement of Shariah in this country. It gives a peep into the conflict between the "fundamentalists" (if this term is at all be applicable to the Muslims) and the modernists and their divergent points of view on the process of Islamization, as

well as Muhammad Asad's own views on the subject.

As a historical document this memorandum is highly valuable for the researchers who are interested in analysing the problems relating to enforcement of Shariah in this country and tracing their roots in Pakistan's history and early bureaucracy of this country.

## سہ ماہی مجلّہ "اقبال" (اردو و انگریزی) ممل فائل کے حصول کا نادر موقع

مد مای مجلّہ "اقبال" جولائی ۱۹۵۲ء ش پاکستان کے نامور قلفی دانشور پردفیسر میاں محمد شریف (ایم-ایم-شریف) مرحوم (وفات ۱۱ د ممبر ۱۹۲۵ء) کی ادارت میں جاری ہوا تھا اور ۳۵ ملل ہے مسلسل شاعر مشرق علامہ شخ محمد اقبال کے قلر و قن کے حوالے سے علم و اوب کی خدمت کر رہا ہے اور انشاء اللہ کرتا رہے گا۔ اس شخیقی مجلّے کی تزیمین و آرائش میں ملک کے نامور اہل قلم نے حصہ لیا اور لے رہے ہیں۔ مجلّہ "اقبال" میں اردو اور انگریزی دونوں زبانوں میں مضافین کامے جاتے رہے۔ علم و اوب کی شخیق کرنے والوں کے لیے اس مجلّے کے جملہ شمارے اہم اور مستمد مافذ ہیں۔

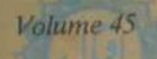
سہ مای مجلّہ "اقبل" کا چالیس سالہ اشاریہ (اندیکس) از اکتوبر ۱۹۵۲ء تا جنوری ۱۹۹۲ء (مرتبہ اخر النساء) برم اقبل الاہور نے ۱۹۹۳ء میں شائع کیا تھا جو برم کے سلز وقک سے دستیاب ب جس میں تاریخ وار امصنف وار اور موضوع وار اشاریہ مرتب کیا گیا ہے تاکہ مختقین اپنی ضرورت کے مطابق اپنے آخذ تک رسائی عاصل کر سیس۔

محققین اساتذہ اور طلب کے استفادے کے لیے یہ ضروری بات ہے کہ مجلّہ "اقبال" کا مکسل فائل پاکستان کے ہر برے کتب خانے ایونیورسٹیوں اور کالجوں اور ٹانوی سکولوں کی الائیرریوں میں موجود ہو۔
لائیرریوں میں موجود ہو۔

سہ مای مجلہ "اقبال" کے قدیم شارے محدود تعداد میں موجود ہیں۔ ان کی سابقہ قیت میں بھی کوئی اضافہ نہیں کیا گیا اور اس وقت بھی اس مجلے کی قیت اس کی لاگت سے نصف ہے۔ چو تکہ "برم اقبال" کمرشل ادارہ نہیں بلکہ اسلامی اور پاکستانی شافت کے فردغ و ترقی کا ادارہ ہے۔ اس مقصد کی خاطر اس ادارے کی مطبوعات قار کین تک ارزان پنجائی جاتی و ترقی کا ادارہ ہے۔ اس مقصد کی خاطر اس ادارے کی مطبوعات قار کین تک ارزان پنجائی جاتی

یں۔ امید ہے متعلقہ علمی و تعلیمی ادارے اس سوات اور ارزانی ے خاطر خواہ فاکدہ اٹھائیں کے اور برم اقبال کو قوی خدمت کا زیادہ سے زیادہ موقع دیں گے۔ تضیالت کے رابطہ کیجئے

ية "برم اقبل" نرسك كارونز ٢٠ كلب رود كلهور فون ٢٥٠ ١٣٦٣



July 1998

Number 3

# Iqbal

Quarterly Journal of the BAZM-I-IQBAL Special Supplement - Golden Jubilee Number

Editor:

Prof. Dr. Ghulam Hussain Zulfigar



## BAZM-I-IQBAL

2-CLUB ROAD - LAHORE - PAKISTAN Phone: 6363056

