# اقت ال ريويو

اقبت ال اكيائي في كي حيث درآباد كاسرابي درتاله

جولائی-اکتوبر۸> ۱۹



#### بدل اشتراک

|                 | مند و - شان-                     |
|-----------------|----------------------------------|
| ۱۹ روپیئے       | <br>زر سالانه (چار شماروں کیائے) |
| ۵ روپیئے        | <br>قيمت في شماره                |
|                 |                                  |
|                 | ببرونی ممالک (چار شماروں کیلئے)  |
| ۸ ۱ مر یکی ڈالر | <br>ذریمه بوانی ڈاک              |
|                 | <br>ذر يمه بحرى داک              |

### مجلس مشاورت

رونیس اسلوب احمد انماری
 پرونیس اسلوب احمد انماری
 داکش غلام دستگی رشید
 پرونیس جگن نا تا انهاد
 پرونیس جگن نا تا انهاد
 داکش مرزاصند دعلی بیگ
 سید عباس رضوی
 محسد ظهید الدین احستد

اید ید محرمنظورامی محرمنظورامی جائینٹ ایڈیٹ مصلح الدین سعت ری

(1)处 50 50

أقبال سرمايى دكالم بولاتي الحثوبه 19 + LA

### منده

\* حضِ اوّل ؛ ادانه

#### حرف اوّل

اقبال دیویو کا یہ تمیسرا شادہ آپ کے إعوال یں ہے ۔۔۔
اس شارے یں و اکر اسلوب احد انسادی، واکر ظ ۔ انسادی اور و اکر دستی ہوں کے وہ مضایین شائل ہیں ہو اقبال صدی تقاریب کے موقع پر اقبال اکلیئی حیداً اِ کے دیر اہمام منظاہ فقلف اجلاسوں میں بیش کئے گئے تھے۔

ادقات یں فیلف دسائل یں شائع ہوئے تھے ادر ہو اقبال کے کسی مضایین کے مجوعے اوقات یں فیلف دسائل یں شائع ہوئے تھے ادر ہو اقبال کے کسی مضایین کے مجوعے میں سٹ مل نہیں ہیں' زیر نظر اقبال دلالا یمن بیش کئے جا رہے ہیں ، ہارے عبد کے اہر بین اقبال اگر ان انگریزی مفایین سے واقف بھی ہوں قوان سے عبد کے اہر بین اقبال اگر ان انگریزی مفاین سے واقف بھی ہوں قوان سے عبد کے اہر بین اقبال اگر ان انگریزی مفاین سے واقف بھی ہوں قوان سے عبد کے اہر بین اقبال کا شق کم یہ دسائل ہر جگہ آسانی سے وسئیاب ہونے والے نہیں استفادہ اس کئے شکل تھا کہ یہ دسائل ہر جگہ آسانی سے وسئیاب ہونے والے نہیں سے ۔ فوشھال خاں خوک کی شاعری کا ترجمہ انگریزی بی خود اقبال کا شقب کر دہ سے ۔ فوشھال خاں خوک کی شاعری کا ترجمہ انگریزی بی خود اقبال کا شقب کر دہ سے ۔ فوائل کا انتہال کے اِس مفون کے قائد دی کا قرائے گا ہو تربیگ اور تربیگ ایک اِس مفون کے والے مفون کے والے ایک کے اِس مفون کے والے مفون کے والے مفون کے والے میں کے اور کی کا ترجمہ انگریزی ایک کے اِس مفون کے والے کی کا ترجمہ انگریزی ایک کے اِس مفون کے والے کی کا ترجمہ انگریزی ایک کے اِس مفون کے والے مفون کے والے مفون کی قائم کی کا ترجمہ انگریزی کی کا ترجمہ انگریزی کا ترجمہ انگریزی کی کو د اقبال کا اس مفون کے والے مفون

ما تقد اميد ہے كہ رجبي سے بڑھا جائے گا۔
اقب ك ديوو اقبال دوستوں اور علم دادب كے تدر دانوں سے خصوص تف ذن اقبال دوستوں اور علم دادب كے تدر دانوں سے خصوص تف ذن كا اُميد دار ہے ۔ اقب ل كے بيام ادر كام كى ہارے دور ين اس لئے بحى برى كا اُميد دار ہے ۔ اقب ل كے بيام ادر كام كى ہارے دور ين اس لئے بحى برى الميت ہوگئى ہے كہ إس واسطم سے سارى انسانى برادرى كو "يقتين" كى دولت الميت ہوگئى ہے كہ إس واسطم سے سارى انسانى برادرى كو "يقتين" كى دولت سے اشناكيا جائے ہوئى مرده دلوں كو جگاكيا ،

بط وعل کے ایسے کنے ہی اُ نن ہیں جن کے بارے میں طامر اقبال نے نئی نسل کو متوج کی ہے۔ عمر حاضر بیں اُن کی خرددت اور تعبیر کے لئے باقیت اور رُوحانی کشیکش کے بیں منظر کو سجنا از حد مزود کی ہے اور اقبال کے اس ورشہ استفاؤ ناگریہ ہے۔ جدید دُنیا کے ممائل کے بجزیہ بی اس سے بڑی مد لجے گا۔
اقبال نے ماری زندگی جس الماشن میں مُرن کی اور اپنی جلی اور تخلیقی صلاحیتوں کے ذرید اپنی خوان جرگ ہے جس اجهان تو "کی تشکیل کی' اس کے ترسیل وابلاغ کی ذرید داری ہراس صاحب نظر پر ہے جو اس کی اجمیت کو سمجھا ہے۔ نمیس عوانیات کے ملاوہ بھی منہاج اور تجربی علوم کے عمری ندا ہب کے درج بیانے بر تنا رف کی بھی مزدرت ہے اور یہ سب کھی مطالعہ اقبال کے اعاظہ یں ہیں۔
پر تنا رف کی بھی مزدرت ہے اور یہ سب کھی مطالعہ اقبال کے اعاظہ یں ہیں۔
پر تنا رف کی بھی مزدرت ہے اور یہ سب کھی مطالعہ اقبال کے اعاظہ یں ہیں۔
اور یہ اُسی وقت مکن ہے جب بہیں ہرطرے کا تنا ول کیے ۔ فدا کے فضل سے اور یہ اُس وقت مکن ہے جب بہیں ہرطرے کا تنا ول کے اوجود یہ کا دواں آگے باطرون یہ گوشکا رہے گا۔

إداره

# كلواقب ل بن شورى جلكيان

الكريزى شاعر وردوز ورقف فيدين إرسامين كهاب كاس فيد المية معولات بريجينية محوى جنا و فت مون کیا اس کا تین جو تفائی صدر سیاست سے دلیجی اوراس میں انہاک کی نربوا۔اس بیان میں جاہے كسى فدرمبالغ محسوس بواليكن يرحقبطت ب كراينه دوس بمورشواد كبطرح وردر ورته كى شاعرى جيساى شعور کے بڑے بیج اظهار سے خالی نہیں ہے۔ اس کے بس منظریں انقلاب فرانس کی وہ عالیوادر تہا کہ خیز تحریک ہے جسست ان في فركورسول عجودا ورفطل سے آزادكيا ورائزادى مى وات ادراخت كا نوه جلوس آدم كا ترام بهايا-اس تدركم اسياس شور وردر ورقط كم معام شعرا، بليك بكاله وادسيل ككام بي مي جھکنا ہے ۔ قبال اُروو کے ان مفرد شواویں سے ہیں جو سیاسی زندگی اوراس کے معولات و ذظا اُفتے ہے گهر مطور پردا بسته مجی رہے اورجن کی نظراس کے نشیب و فراز بربھی رہی ۔ ان کی سیاسی دلجمپوں کا دارہ بهت دميع تصا وراس مي صوبه بنجاب وركل مندسياست كيمال ده بيرون مندكى سياست جي ان كى فكر وعمل کا مرکز بنی رہی۔مزید بیدکران کا تعلق محض بنگامی سیاسی وا قعات ا درحوادث ہی دے بنیں تھا ؛ بلکه ان سیاسی اداروں کو بھی محیط تھا ہوعملاً مرتبے جاتے ہیں اور اس تفکرسے بھی جوا داروں ادر تحریکات کو غذا فرایم کتا ہے اقب ل كے زمانے بن بھی فلسطین كام ندا تناہی سیجیدہ جاذب نظراور تحرکیا۔ آمیز تھا اجتاكه آج ہے اوراس سے الحبیں انبی ہی گہری ا ورشد ید بمدر دی تھی جتنی کرمسلولوں کے سوا دِ اعظم کو اس وفت ، تھی یا آج بھی ہے . دائم

يرب كاقب ل ايك بهت بى بيادا ، فقرب ا ورم لعش ذبن ومزاج ك مالك تقع وه نه شاع كفن تع اورند فلى خفى مكلاطا لوى شاعردانت كيطرح سياست ان كے رگ و بے مي بھي لبى تھى؟ يا چرس يوكے انگريزى شفراء كے مثل وہ بيعقبرہ ركھتے تھے كرا على كو ہمارے كرد دبيش كھيلى ہونى كاننات اور ہرآن اور برلحظ منقلب ومتبر زندگی کا افکاس پیش کن چا ہے۔ اقب ال عظم طراب فن شاعری کی اہمیت کو گھٹا کہیش كونيك كوشش كى ہے اور اس مجلس اپنے خيالات وتصورات كے نظام ان كے دليط باہمی وران كے مركبات كے ا بلاغ پرزوردیا ہے۔ اس سے نہ ان کے فنی مرتبے میں کوئی کمی آئی اور نران کے فلسفیانہ ف کر کی گہرائی اور تعمق پر حرف آیا۔ بلکراصل بات یہ ہے کدان کے فن بیں صنوبیت ا ور تنہرداری ان کے عملِ تفکرا ورعمل استفراق ہی کی دجہتے پیدا ہوئی۔ اوریہ بات بھی ذہن میں مصنے کی ہے کاقب ل نے اپن شاعری کے تقریباً ہردورمی باتوالیسی تعمیل جن میں بری طور برسیاسی افکار کا پر توجھلک ہے یا غیرسیاسی نظموں میں بھی ان کے سیاسی شعور کا اظہار نظر آتا ہے۔ انگریزی نواسیفن اسبندر کے بارے بی برکہاگیا ہے کواس کی شاعری بی سیاست برحثیت ایک لعداليين يال كركار (IDEOLOGY) كم بني بائي جاتى كل مدرج ايك اسطوريا (MYTH)ك موئی ہے. اقسیال کے بارے می تو بدمفروصند شاہد مجھے نہ مولیکن بدلقینیا درست ہے کدان کی شاعری ان کے سیاسی شور کی مکاسی بردجراتم نفراتی ہے اور سیاست کوت عربی برتنے کا جوازاسی دقت نکاتا ہےجب وه يرط صفروالون كو قلب كو برانگنخ برائي بيام الفيس غوروف كركبون ال كرك اورتهزيب جذبات كے لئے داستہ ہواركے \_ بہل ظر عظم اورائس كے أس اس كا دور وہ زمانہ ہے جباتب ال محتب ايك امم ارد داوروارس شاعرها صيد متعارف بو على تقديمي وه و در تفاجب لور بي استعاريت كى حرس انصا عالم بن تعميلتي جاري تفيل - اس كوليس كيشت ده سرايد دادانه نظام تفاجيه صفتى أنقلاب تدخم ديا تفا-بيدائش وولت كيمام وسائل بيان كافيصه خفا وأباتي ممالك سيضام مواد بالتدين أنا تطااور بهراس فام مود سے تیار شدہ مضوعات کے لئے بہی ممالک منٹیاں فرا ہم کرتے تھے۔ افزائش اشیاد کی تیز وقاری سے لینیا سرمایہ و محنت کے درمیان جو رفتے اور روابط قائم ہوتے جا رہے تھے امفوں نے بارہ راست زواندوری ا دراستحمال كے على كوفروغ ديا تھا . سرما بہوارى، ملوكيت اوراستعماريت كا چلى دامن كا ساتھ ہے .

الدب كى ترتى يا فئة قويس سب مائده مما لك كواب حرص وا زكے حيكل بن ابنى جاري تقين مما فتى طور بران كى كفت معنوط بو نے كے فينج كے طور برسياسى ا وارس فيالات، وا نكا اور معمولات زندگى بران كو نظر جامل بروا في اور ان كى د مترس ا وروستر و كريع سے وسيع تر بوتى جاري تھى أور و بي سے وسيع تر بوتى جاري تھى أولور بي مناس كے خلات جو سوايہ وارا ور مزدور كے درميان اپنے نقط عروج پر پنچ كا يك فيلا كن مور كي ورميان اپنے نقط عروج پر پنچ كا يك فيلا كن مور كي ورميان اپنے نقط عروج پر پنچ كا يك فيلا كن مور كي ورميان اپنے نقط عروج پر پنچ كا يك فيلا كن مور كي ورميان اپنے نقط عروج پر پنچ كا يك فيلا كن مور كي ورميان اپنے نقط عروج پر پنچ كا يك فيلا كن مور كي ورميان اپنے نقط عروج پر پنچ كا يك فيلا كن مور كي طور كي ورميان اپنے نقط عروج پر پنچ كا يك فيلا كن مور كي طور كي ورميان اپنے نقط عروج پر پنچ كا يك فيلا كن مور كي طور كي ورميان اپنے انقط عروج پر پنچ كا يك فيلا كن مور كي طور كي ورميان اپنے نقط عروج پر پنچ كا يك فيلا كن مور كي طور كي ورميان اپنے نقط عروج پر پنچ كا يك فيلا كن موركي طور كي ورميان اپنے نقط عروج پر پنچ كا يك فيلا كن موركي طور كي ورميان اپنے نقط عروج پر پنچ كا يك فيلا كن موركي كور كي طور كي درميان اپند كي موركي كا مال كا مال كا ي اس طرح استاره كيا ہے :

خاج ازخون رگ مزدورس زولعل اب ازجهائے وہ خدایاں کشت دمنفان خراب انقلی

انقلب اے انقلاب

خفرداہ میں جواقب ل کی ابتدائی اردو نظری میں ایک خاص ایمیت کی حال ہے اور جونقر بیا ۱۹۷۳ ع میں کھی گئی۔ ہمیں اس معاطے کا ایک اور بیلونظر آتا ہے۔ اس نظم کا بیس منظروہ سیاسی اضرط اب اور خلف آرتھا ہو بہلی جگا عظم کے چھڑنے کا سبب نبا اور حبس کے عقب میں بہت سے غیر محمولی مظاہر اسنے آئے۔ اس نظم میں مناع مخرصے جن سوالات سے با دے میں استفیار کرتا ہے کہ ان میں زندگی سلطنت اور سرط یہ و محبت کی خوش شامل ہیں۔ کیونکر میں تبنول احور اس زمانے میں وہنوں کے لئے الحجمت اور کا وش کا مرکز و محد ہے ہے خوش شامل ہیں۔ کیونکر میں تبنول احور اس زمانے میں وہنوں کے لئے الحجمت اور کا وش کا مرکز و محد ہے ہے۔ مقصے سلطنت کی حقیقت وا رفع کرنے کے مسلے میں مندرجہ ذیل بندھا میں توجہ کا مشتق ہے۔

سلطنت أفوام غالب کی ہے اکسے دوگری

کھرسلادیتی ہے اسکو کمراں کی سائر

دیکھتی ہے طفئ گردن ہیں سازدلبری

توردیت ہے کئی موسلی طلسم سامری

حکمراں ہے اکسے ہی باقی بت ن ا ذری

حسر کے بردوں ہیں بنہیں غراد کو اکتماری

تو سمجھا ہے برا زادی کی ہے شبہ میری

ا تباول تجد كو دا زايد اللوك فعال المرادة الم

بار جرین کی ایک غزل بر اتبال نے کہا ہے : موجوری کی ایک غزل بر اتبال نے کہا ہے : محد المرابی تران جو ایر ایجا تران بھی تبرا

یہاں جون شیری سے ان کی مراد قرآن کیے ہے۔ اور یا سندار کیا گی ہے کہ کیا قرآن کی میں خلائے موت اپنے

یہ جے جہرانیا جال یہ ہے کہ یہ دونوں کو محیط ہے "خفر داہ" کے مقدر جہالا اشعاریں آیڈان الملوک سے اخارہ

ہے۔ بیرانیا جال یہ ہے کہ یہ دونوں کو محیط ہے "خفر داہ" کے مقدر جہالا اشعاریں آیڈان الملوک سے اخارہ

اس فرانی آیت کی طون ہے ، جس میں کہا گیا ہے کہ فاتح قویں ' یعنی ایسی فاتح تو بس جو خدا کے راستے سے منحون

ہوگئی ہیں جب کسی آبادی میں داخل ہوتی ہیں تو اس میں فقتہ وضاد کا دروازہ کھول دیتی ہیں اوراس کے باعزت

لوگوں کو رسوا کردی ہیں فالت ان الملوک ا ذا خطوا قرابیت سے دراص فیاں نوائی کے مجموع طرط نقوں سے واقعت

یہاں الیں با اختیارا در بُرنج می فائے اتوام کی طرت توجہ دلائی گئی ہے جودراص فرماں دوائی کے مجے طور طریقوں سے واقف ہیں قرآن جسیم میں باد بار ٹاریخی حواد شا ور عوامل کی طرف اش رہ کرکے حسکمت اور لبھیرت کے راز منکشف کے بین بیہاں یہ افغانہ کرنا شاید نامناسب نہ ہو کرمتہ کرہ بالا اشعابیں جا دوگری مساحری و لبری مسامری اُ دری اور قدیمری کے الفاظ محف قافیمہ منبدی کی رعابیت اور نسبت سے بنہیں لائے گئے ہیں اور نم ان استعار کا مفصد محض شوریت کا جا دوجگانا ہے و بلکہ دراص اُ اس سے کا را نہ مرعوبیت کا پردہ فاش کرنا جس میں محکوم اُقوام کے افراد مسامری ناجس میں میں نازہ در کھنے کے سوا اور کھیے بنیں ایک طلسمی فعل کے اعاد کے انہوں نے دو کرکار کی فایت اس میں میں ار دو رکھنے کے سوا اور کھیے بنیں ۔

"بيام شرق "مي جوبهل بار ١٩٢٣ عين شائع موئي فقي" قسمت نامه مرسوايد دارو مزدور المح عنوان سے
دولت كى نامنعفا نه تعييم برطنزيد انداز سے اظها رخيال كيا گيا ہے۔ يہاں اس، مربوزوردينا مقصود ہے كر
اصل دولت توبلات مرا بردا دكا حصة ہے ؟ مزدور سے ہا تقدين جودولت أتى ہے وہ عرف وہم دكان سے
سن دوند

سے زیا دہ نہیں ہے:

اللهائي ارغنون كليما ازان تو باغ بهشت دسدره دطوبا زان تو جهدات پاک آدم وحواً ازان تو غوغائیے کا خانہ آ ہنگری زمن نخطے کرشنہ جراجے بروی دیزرمن الی می کدرد سرارد ازامن من ظل بهادسشه بيرغنقا ازان تو

مرخابي و تدر دكبوترا زان من

این فاک دا پخ در شکم او از ان من وزخاک تا به عرش معلا از ان تو

مسولینی وقیم ولیم کے عنوان سے ایک اور نظم میں لینن کی زبان سے مندرجہ ذیل جارا شعار میں اس کشکش کی نشان دہی تھی کی گئی ہے جو سرمایہ دارا ور محنت کش طبقے کے درمیان پائی جاتی ہے اور اس کے خاتے کی بشار

مجى والضح اندازيس دى كئى ہے كہ يہى اس كامنطقى ان مبؤا چا ہئے :

شمال دامهٔ تهر منگ آسیا بو دست اسیرطفهٔ دام کلیب بو دست مبعی خواجه که رنگین زخون ما بود بسے گذشت کا دم دریں سراکین فریب زاری دا نسونی تیمی خددت علام گرشه دیدی که مردد بدا خر

مشرار آئش جمهد کهندس الاسوخت ر دا کے بیرکلیسا فیائے سلطال سوخت

' خفر راہ میں بھی جس کا ذکراس سے پہلے کی گی سرایہ و محنت اکے ذیلی عنوان کے گفت سرایہ دارا ورم دور کے درمیان شکش اور موخرالذکر کے لئے امیدا فریں اور خوشگوار تنقبل کی بشارت جس کا اغوش مزدور کے

الم نروت جیے دیتے ہی غربوں کو زکا!
ا ور نواے بے خبر سجھا اسے ٹناخ بات
خواجگی نے قوبے ن کُون کر نبائے مرکزات
مرک لانت میں نو لٹوا گیا نقد حیا ت
انتہا ہے سادگ سے کھا گیا مزدور مات

النے برصورت کھل گیا ہے اس طرح دی ہے :
درست دولت آفری کو مزد بوں ملتی رہی
ماحرالموط نے تھکو دیا برگ حشیش
ان قومیت کلیاسلفنٹ تہذیب انگ
کے مرا ما داں خیالی دلوما وں کھلے
مکی چالوں بازی لے گیا سرایدار

ا تھ کہ اب برم جہاں کا ورہی امارے مترت ومفرب میں سر دور کا آغازہے۔

برسب نفيس اس وقت مكمي أجب لين كى سركرد كى من اكتوبر، ١٩١٤ مي روس كالمشهورا لقلاب بها الوجها تعااور ا قبال نے اس کا خرمقدم برُج ش اوروالہا مذا زسے كيا تھا اكيونكر النبس دنيا بھر كے مزدوروں اور محت كشوں سے بہات ہمددی اور دلجبی تھی' ان محت کشوں سے جو طلم اور استضال کی آسیا میں عرصے سے پیسے جارہے تھے اوراب اس طبقے کے پا ال حقوق کی بازیا بی اوراس کے کھو سے ہوئے وقا رک والیسی اور پیدائش دولت کے ایک الم مفرى جينت سے أن كا يا دكارى كام دايك قطعي شكل اختياركرديكا تھا. اس انقلاب كى برولت الين اس بنتے کے طور برروس اور دوسر سے سوشلسط ممالک میں عوام کی نما ندہ حکومتیں قائم ہوجی تھیں۔ ا قب ل كما يك اور نظم طلوع اسلام " ين بعى يط حملك اس اليثيا في جلب أزادى وراس كنائع كر حصول كى نظرات سے جوعام طور پرسیاسى درمعاشى استبدا د كے خلاف الى جارہى تھى اور مبر كا كچے تعلق مسلانوں سے جھے تھا خاص طور پرتر کان احراری حرمت بیندی اوران کے سرفروث ندجد برجم دسے مجل عظم کے فائمر برلورب کی توس ترک کے حضے بخرے کرنے بڑی ہولی تھیں اوراس کا متقبل تمام تران کے رحم ورام برمنحرتها لیکن ترکول نے مصطف كمال باش كدروانه رمنهائى ورقيادت يرحب طور برطلم اورا سخصال كحفاف علم انياوت بوزكيا اورا بى حميت قوى كا تبوت حب برجكى كے ماتھ بيش كيا اس نے بورى دنياكو ورط خيرت مي دال ديا . تركي كوايك مرد بيا رقر ارديا جا بيكاتها اسمرد بیارے سینے بی مصفط کمال کی میرانعنی نے نئی حرارت کو تیزی . ترکو ل کے جذبہ مرفردشی سے مائٹر ہو ک اقبال المدمد ول التعاري الني خراج عقيدت بيش كيا ہے:

كۈن مىدندادا نجم سے بوتى ب سوبيا جرفن بوتوجشم ول مي بوقد بة توليدا

جہانبانی سے ہے دشوار ترکارجہاں بینی مایا قبدر کسری کے استبداد کوحت موسے احرار ملت مادہ معاکم تجملیت

بوسمامرارطت جاده بیماکن حملت نبات زندگی ایمان فکم سے دنیایی

ا گرعتمانیوں پر کوہ غم آو ما آدی غمے

ده کیا تھا ؟ زور حیدر ؛ فقر اوفر مین الله تماشائی شکان ورسی بین مداول زندانی کرالمانی سے بھی یا شندہ تر نکلا ہے توال

جوانان تارى كقررهام افريك به فای زنده تر یا کنده تر تا بنده زید ول معالی اس می الم این استان می استان استا

حرورسوا بوابروم كالم نكابى وي سافويال آسال بيدا نكته تع

مندستان مسلانوں کی سیاسی جد وجہد کھے تو ابائے وطن کے ساتھ اختراک علی بنیاد برفز کی حکومت کے اخراج برمبنی کا اور كار الما من خلافت كے ولكش ليكن فريب كن مغرد فعے بررا جائے خلافت كا تجل ايك جالى بيكر سے زيا دہ قابل قدر فقار تركى كے حصول أزادى اوروہاں ايك نافراس (SECULAR) مكومت كے قيام كے بعداس كابداعلى بن ا ورزياده نمايال موكي تها ليكن به هرورت كرتركول في اين حرت انظر جوال مردى ودرد واستعامت سے اپن قوى متحصيت كى ملابت اور بخته كارى كا ما قابل الكار فبوت فرايم كديا تعاديمان بيرا فعافه كرنا شابر غير مرورى نه بهو كرفي اقبال احيات خلافت مع مفرد من سيمنعن نه تف كبوكرده يه بحضة تهداس سے بيده مل نه بوكا يكن ده بان اللمزم كى تخركي سے بڑى حدثك مولد تھے فيلانت كے تصور كے ساتھ ايك دينى رياست كا تصور والب أن ہے - اقبال كاخيال تعاكر خلافت كے بے جان سياى سانچ كے تحفظ كى نسبت ير عزورى تعاكدان بنيادى اعوادى اورايمان والقان كماس فا بطے پرزوردیا جائے جوفات كے نظرائے كے ساتھ منسلك ہے۔ بان اسلام كى تحركيكے يروش مبلغ، داعى اودنغمه سبخ بهم عمرى سياست كي سياق ادريباق مين جمال لدين افعاني تقع . اقب ل كا دل جاتبا تعاكر ربك خون ا درقوميت كا متبازت كومناكرمسلمان ايك واحد لحت اسلاميكا جردبن جائين :

ايكيون المحرك ياسبان كيفي الكياس الكيان الكياس الكيان الكي دراصواس خواب ورعزم كوبس كيت بنيال تفاكر سلانون كوجوعنفر متحدكرسكنا اوراكفين ايك مركز برجي كرسكة ب، ده اسلام كار دحانى اوراخلاقى نظام افدار ب- يورب كن رائد تيام بي اقبال قوميت كي تصور كى تنك داماني اور بايي مستن اور نما فرت كا بخلي مطالع كر على تقدا وروه يرجانة تعديد كرمون توى مفادات برزور اقوی عجیت کی برورش اور تنگ وفا داریوں سے وابنتگی ہمیں بالاً خرتیا ہی کی طرف مے جائیگی ۔ الفین وراص ایک الیے اصول افاقیت (MSINERSALISM) ما PRINCIPLE OF UNIVERSALISM) وراص ایک الیے اصول افاقیت (MSINERSALISM) خوافيا في عد مندلوں سے اونجا اتھا کے ایعنی EXTRATER RITORIAL جوافیا فی عد مندلوں سے اونجا اتھا کے ایعنی اللے

یعن عدم محرک تنگ فرند واراد اور علی اور براکفین اسلای ها بطرح اسک اندری نظراً تا تعا ما تب ل کی بر جیتو کی طرح کے تنگ فرند واراد اور علی گی بسندرجان کی ناگندگی بنیب کرتی بلدید و بی داوله تصابح بیض دو مرے بڑے مفاول کے بہاں بی بایاجاتاہے اور ایف دفعہ ایک آفاقی حکومت

منكس دكها ألى دنيا ہے۔ اقبال مجماليشيا في توسول باليوم اورخصوماً مسلانون كوتنگ وفاداريوں كے علقے سے بابرلكال

كايك بين الاقوام اوراً فاتى سطح برلاك كم اكردينا جائف تحصر

في مندر جرديل شعار كهيد

بنده مون زقرآن برنخور د خوطلهم تبعرد کسری شکست تانمال سلانت قوت گردنت

درایاغ اُ دن مے دیدم نہ در د خود بر تخت بلوکیت آتست دین اولقش از لوکیت گرفت

> دل زدستورکهن برداختی قیمریت داشکستی ستخوال عبرت دارگزشت ما بگر گردای ادات دیبل پگر مگرد انگر بارشدیم بیشردیم نیبر انگر بارشدیم بیشردیم نیبر

توک طرح دیگرے ا نداختی پیچو اسلامیاں اندرجہاں تا برانروزی چراہنے درضم یا نے خود کم گذار اندر نبر: بائے ی خواہدایں دنیائے ہیر اسى طرح وطنيت كے سلے بين بھي اقب ل كا تفطر افران كے مجمئى بيانات مطابقت مكان ہے تعابيہ كر حب وطن توايك قدر فق اوروالها مذ جذبر ہے اور اس سے كسى طرح دست بر وار نہيں ہوا جاسكا، ليكن وطن كاكونى بت ان معنوں بيں نبائي كروں كسى يسيع ترفظام افدار كى اجن بيں فريم كى فاد داخلاقى افدار زلسے تا مل بيل ابيح كن كرے يم كسى طرح متحن نہيں ہے ." بانگ دوا" كى ايك ابتدائى تعلم وطنيت " بي جواو بي القطر نظر سے ايك بها ك

تسيخرب مقصود كارت أواسى سے كمزور كا كھر ہوتا ہے فارت أواسى افوام جہاں میں ہے تعابت آواسی سے خال ہے صدا تقت سے سیاست آواسی

افوام میں مخلوق فعدا بٹتی ہے اسس

بهال بيليا وراخرى شرك بيلي معرع بورس مسك كالب لباب بيش كردية بي ماقب ل الاستان تعودكو مناشيده تهذيب أو كاكما ي

اب ملک دنسبان کا گرفتار موگیا" اقب ال یر نیم کی نراید مال می قوم کے لئے وطن کی اساس کو موقد کا بھاس کو موقد کا بھی بھی کے بھاگی ہے کین ان کے فردیک بدکا فی نیس ہے ۔ ان کے فردیک اسلامی تعیما مرکزی تفظر پر لیجی ہے کہ دبن نہ نسلی ہے ، نہ الفرادی اور فرخی ، بلکہ فالعی انسانی اور اس کا مقعد با دجود فطری اسپیزات کے عالم بشریت کو منفد و منظر و منظر کرناہے اور مان کے اتحاد و ترفیم کے دستور العملی بنیا داقوام اور نسلی برنہیں بلکہ منتقدات اور مشترک روحالی اقداد ہی پر رکھی جاسکتی ہے ، کہ اتحاد ہی بین بلکہ عالم بشریت کی اجتماعی زندگی بین آیا ہے ، کس کی دوسے اسلام محض افداد ہی برکا مقد تی اصلاح ہی واعی بنیں بلکہ عالم بشریت کی اجتماعی زندگی بین ایک تدریحی گرا انقلاب بھی جانہا ہے انسان کی احداد ہی اور نسلی نسل کی دور کوئی انتقام کی دور کوئی انتقام کی منتقد کوئی کے سرمین کے دریکھوں کی طرف کے جانہ ہو اس کے کہ پرخوانیا کی حدد دوسوت کے اختراک کی تفوی کرتا ہے ، اپنے بریان قاطع سے بکسرمترد کردیا ۔ خوانی مقان محقار کی محدود و دسوت کے اختراک کی تفوی کرتا ہے ، اپنے بریان قاطع سے بکسرمترد کردیا ۔ خوانی مقدن محقار کی موجود و دسوت کے اختراک کی تفوی کرتا ہے ، اپنے بریان قاطع سے بکسرمترد کردیا ۔ خوانی مقان محقار کی موجود و دسوت کے اختراک کی تفوی کرتا ہے ، اپنے بریان قاطع سے بکسرمترد کردیا ۔ خوانی اور مقان محقار کی موجود و دسوت کی اختراک کی تو کرتا ہے ، اپنے بریان قاطع سے بکسرمترد کردیا ۔ خوانی محقون خوان محقون کوئی کرتا ہے ، اپنے بریان قاطع سے بکسرمترد کردیا ۔ خوانی محقون خوان محقون کوئی کرتا ہے ، اپنی بی کرتا ہو کہ کوئی کرتا ہو کہ کوئی کرتا ہو کوئی کرتا ہو کہ کوئی کرتا ہو کرتا ہو کہ کوئی کرتا ہو کہ کرتا ہو کہ کرتا ہو کہ کرتا ہو کرتا ہو

زدلوبترسین احدای جربوالعرست چربے خرزمقام محسم مر ال ست عم بنوزنداندرموزدی در نه سرد دبربرمنبرکه مخت از طناست

بمعطف برمان وایش راکدی به دست اگر به آد نرسیدی تمام لولهی ست

آخری شوخاص طوربراتب ل کے بورے کردنن کا پنوٹر پیش کرتا ہے۔ اس سے قطع نظر اکفوں فے جاویرنا مہیں طرحہ ہی انو کھے انداز سے دعن سے والبنگل کو بھی مرا ہا ورجا کرٹی ہے ، وراس کے بہار بہر بہراس والبنگی سے ما درا ہوکرا یک بلندترا فاتی نقط نظر کے انہائے پر بھی زور دیا ہے:

دنگ دِنم جِوں گل کشیار آب دیگل جعن اگر برتر بیر د زیں معت م

گرچهآدم بردمیدا زائب دگل حیف اگردراب دگل غلیدار ملام

زانگرازهٔ کشر طلوی تختے است نکتر بینی زمو باریک متر

با وطن ابل وطن وا نسسته است. اندری نرت اگرداری قنطر بالجب آن بالصفوخ و بدحجاب المنتبعشرة وغرب آير برون تابرآن آن را ارد برست

گهادمشق برآیدان ب درتب د تاباست از موزدرد برد مدازمش فودجوه مت برد مدازمش فودجوه مت

نظرش ازمشرق ومغرب بری است گیما دازرد مے نبت خادری است

بهان پر بین کفردن بهنی کاقب ل وطن سے مجت اورانیت کی ففی بین کررہے ہیں ایکن برجیتیت ایک سیاسی تصور کے دہ اس کی نگ دا ان اوراس کے خوفناک مفرات کود دکردیتے ہیں۔ دہ روسانی اور اوراخلاقی اقدار جیات میں یقین کو مرکزی حیثیت دیتے ہیں اوراسے مرزع سیجتے ہیں ۔

نیست پیغروکین در نفل دارد کتاب مشرق دمفربی قوموں کیلئے رفرصاب قرردی نبدوں نیما قاوں کی کی میں

وه ملم برخی وه سیم برهاب سی ب ورسی می افری نگاه برده تور سیم مورد ورسی موگاهید کافاد

اس سرميلي جا ديرنامه مين اشتراكيت اور طوكيت اكوموان سيد مندره رديل الشعار علية بين ا

یعی آن پینی ہے جرشیل ظب اومون دماغش کافراست درشکم جو بیرجان پاک را جزیرتن کا رے مرار دافتراک بریرا وات شکم دار داساس ماحب سرمایداز نسطیل زاکری درباطی او بعفراست غربیان گم کده اندا قلاک را رنگ و بوازتن نگرد جان یک دین آن بیغری ناشنس دین آن بیغری ناشنس

"ماخ ت را مقام اندر دل است بنخ او در دل نه درآب وگل است

وہ کون آدم ہے کہ توحرکا ہے مجود ہو مفر بی ہمذیب کے بیشتر مظاہر جوانس بینت کی تذکیل وراس کے لطیف ذیا زکر احساسات و محرکات کو مجروح کردیے کا باعث بنے ہیں افیال کی تعقید کی زدمیں لین کے واسطے سے آئے ہیں ۔ افع کے آخری و واشحام یں گونڈ افر بیان براہ واست اور برمینہ ہے گواس کے بسی بیشت جذبے کی شعدت اور توانا کی بخوبی کوس

ین ملخ بهت نیده مزدور کماوی دنیا به تری منظر روز مکافات

توقادر وعدا دل بے گریز ہماں میں کب دو ایے کامرا یہ برستی کاسفینہ

ا قبال مرایدداردن کی شدت کے ساتھ نالفت کرتے ہیں اوراس کئے اس ظلم داستبداد کے خلاف بھی صدائے احتیاج بلزکرتے ہیں بھو براہ کاست مراید دارا نظام کی بیدا دار ہے کیونکراس نظام بی سراید دارا پر دائش دارا پر دائش دارا پر دائش دارا کے بیاد دار ہے کیونکراس نظام بی سراید دارا پر دائش دولت کے تمام درائع برقابض بوجا کا ہے اور مزد دراد رصندے کا رکواجوا شیاد کی زایر قمیت کا کا جمعاد دولت کے تمام درائع برقابض بوجا کا ہے اور مزد دراد رصندے کا رکواجوا شیاد کی زایر قمیت کا کا عامیات

کا آفرنیدہ ہے اس قیمت میں سے کوئی حصر نہیں دنیا جا ہا ،اسلام بھی زراندوزی مدور الم مرد الم مر

کافی اُمرا کے درودبوارہادو کبخے اُمرا کے درودبوارہادو بوقتش کہن تم کو نظراً کے مادو اس کھیں ہے ہرخوشہ گذم کوجلادو بسیران کلیس کو کلیسا سے اٹھادو میرے لئے مٹی کاحسر ما در نبادو اٹھومیری دنیا کے غریبوں کو جگادد گرا دغ سلاموں کا لموسوزیقیں سے سلطان جمور کا آنا ہے زمانہ جس کھیت سے دہتاں کو پرینس اوری مجبوں خالق دنحلوق میں حال رموی د میں مافوش و بزار موں مرمی سلوں

یما ن جذبے کی تمندی اور شدت ، با وجو و صنیط و احتیاط ، نمایان طور پر گھرس کی جاستی ہے گین اکس اور لیمن کے بی س درج تھیں شام کی اور افقاب کے اس قرع شرع در عدم کیا وجو اقبال اس نشستہ کو تام و کمال تبدیل کرنے سے افکار کرتے ہیں ، جو اکر نم کے لیس بشت موجود ہے بین حقیقت کی جدایاتی با ما دی تبعیر نفیر افر راست کی مطلقیت کا تصور ۔ اقبال اس نظم کے سے متفق نہیں ہیں کہ معاشی عنام تبذیب نظم یا تبذیب ک بالائی ممارت ع موجود کے داعد و فیصلے کن محمد کا موجود کے داعد و فیصلے کن محمد کا موجود کے مار کی محمد کی موجود کے داعد و فیصلے کن محمد کا موجود کے داعد و فیصلے کن محمد کا موجود کی معاشی ماماشر قالم ما تعاد کے مطاب اور اس کے برعکس وہ حقیقت کی دوسانی اس کے تائی ہیں اور کو فی معاشی امامشر قالم کے ایس میں موجود کی تعالی ہیں اور اسے بنی فوع انسان کی مہود دی کے لئے ملک تعدد کر میں اسلامی ماماس کے مطابق افتدا را علی و راسے بنی فوع انسان کی مہود دی کے لئے مملک تعدد کر میں اسلامی معارف افتدا را علی و راسے بنی فوع انسان کی مہود دی کے لئے مملک تعدد کر میں اسلامی معارف افتدا را علی و راسے بنی فوع انسان کی مہود دی کے لئے مملک تعدد کر میں اسلامی معارف افتدا را علی و راسے بنی فوع انسان کی مہود دی کے لئے مملک تعدد کر معارف دات ہے بہت معارف کا معدد کے مطابق افتدا را علی در اس کے کہ در اللہ کی ہے ۔ ریا سست جلائے داول کی چیشت عاصوں یا معدد کر میں روبان در ماں در الوں کی در ہے اور در نہونی جائے کہ کھرفوت کے این لیمنی معارف کا معارف کا معارف کی در ہے اور در نہونی جائے کہ کھرفوت کے این لیمنی معارف کے اور در نہونی جائے کر کھرفوت کے این لیمنی معارف کی در ہے اور در نہونی جائے کی کھرفوت کے این لیمنی کے مطابق افتدا کی کھرفوت کے اور در نہونی جائے کر کھرفوت کے این لیمنی کھرفوت کے ایک کھرفوت کے این لیمنی کھرفر کھرفر کے کھرفر کھرفر کھرفر کھرفر کے کھرفر کے کھرفر کھرفر کے کھرفر کھرفر کھرفر کھرفر کھرفر کھرفر کے کھرفر کھ

بی ریاست سنبروں کی کفیل ہے دیکن پر طلق الغان بنیں اور نہ پر الا عادہ معر میں کھیت منصور کی جاتی الفال کا قبام بھوا کی المیت منصور کی جاتی المال کا قبام بھوا کی جائے۔ اسلام میں وقابی بیاست عہم عہم عہم الا کا تعام بھوا کی ایک فازی اوارہ ہے اس میں ممدنوسکتا ہے۔

سے لحق ایک فازی اوارہ ہے اس میں ممدنوسکتا ہے۔

روس مي عالمكرماش انقلاب اكتوبر ١٩١٤م ي تمودار موافعا اوراس كے بنتے كے طور پرايك سوشلط ریاست کا قیام عمل می آیا ، جس نے زاریت اور قیمریت کی پرانی بنیادوں کو کیسرمبدم کرے انسان آزادی اورسا والمنت كا ايك نياصور كيونكا بهل جنگر عظيم كے فاتے براور بس شروع بي جرمني اور اللي اوراس كے بعد جاپان اور اسین می آمرانه الم TAKETARIAN ریاسیس وجودین آس اورفاشنم اورفاری ازم کوفروغ عاص مواجس نے ان فی منیر کا گلکونٹ دیا اور اراوے اور عمل کی آزادی پورے طور پرسلب کرنی کئی۔ يد دن كراجاك بردات كى تابك كاحملة تعارا قب الدحوا زادى؛ مساوات ا ورعا ليكر براورى كالعودات ك كريجش ملغ ا ورزبردست عاى اورنيع واعى تفي اس صورت حال كوكي بدكر سكة تق. بالرجري بی مولینی کے بارے میں ان کی موکرۃ الارا نظم اس کی شخصیت کی پُرزور مشش اس کی عقابی نظراور آس کے ا من عزم کوایک موٹرا دردلفر میب خراج عقیدت فردر ہے، لیکن اس کے بیش تطرفا سشرم اورنازی ازم کے كے اقبال كى حمايت بردادات كرنا مجھے بنيں ہے . اس كے برعكس اگر بم " ارمغان حج از كى مشہودالم الميس كى محلس متورى كودب مي ركيس تو درامائى اورغيرذاتى شيره كفتاركم با وجود اقبال ك نقط تظرك تعین میں دستواری بنیں ہوسکتی اس نظم کے تنام کردار این مظیران ابلیس ایک طرح سے ابلیس ای کے نظریے کی نمائندگی کرتے ہیں۔ وہ سب آمران ریاستیں جن کا ذکرا ویرکیا گیا وروہ سارے ظلفہ ہائے زندگی جوان کے لیس لیشنت یا مے جاتے ہیں وراص دوج ابلیبین ہی کے تراشیدہ میں یا پڑال مشیر البيس كوخطرے كى اس كفنى سے آگا ہ كرتا ہے جوكيونزم كى صورت بى بجنے والى ہے اوراس كا اظها ر

بعرقبا بونے کو ہے اس کے عنوں سے تا زمار ص کوناد الی ہے مجھے تھے اک مشرب عبار ده بهودی تنته گروه روح مزدک بروز چهاگی استفته موکه وسعیت افلاک پر كانية بن كويسار: مرغزار وجوتبار

فتنة فرفاك ويتكاينا إ بكرات

یرے آقادہ جہاں زیر دزبر مونے کو ہے جس جاں کا ہے نقط تری سیادت پرمار

ان اشارے اس رست فرکا کسی قدراندازہ ہوتا ہے جوانقل بدوس کی صورت میں رونما ہوکر رہی بہاں اسے
ایک زبر دست انقلی قوت کی حیثیت سے بیش کیا گیا ہے ، جس نے صدیوں کے جود وقطل اورامخلال دانتمار کو
تہد وبالاکردیا کین ابلیس اس صورتحال سے کسطرے مرامیر ہونے کیلئے تیا رئیں ہے ، اس کی خودائما دی اورامتعالی کے
جہرے براس سے کوئی شکن بنیں بڑتی ، اس کا روعلی اس سے مخلف ہے ، جیس کی تو قع پانچ یں مشرکو کھی اور

اس كاروعمل اس طرع فابرموتا -

مزد کا منطق کی سوزن سے بہیں ہوتے رفو یہ بریشاں رفتگار است فقتہ مغرا استفقہ بھو جس کی خاکستر میں ہے اب تک شارداند کرتے ہیں اٹک سے محکا ہی سے جو ظالم وضو

دست فطرت نے کیا ہے جن گریباؤں کو چاک کرد کب ڈراسکتے ہیں مجعکو است آل کو چرگرد ہے اگر تھ کو خطر کو لی آواس ائمت سے ہے خال خال اس قوم میں اب کے نظر کتے ہیں وہ خال خال اس قوم میں اب کے نظر کتے ہیں وہ

جانتا ہے جس پروشن باطن ایام ہے مزدکیت فتر د انہیں اسسلام ہے

ا در کھا سام کے فقتہ فردا ہونے کے لئے جو دلیں المیس نے بیش کی ہیں، دہ دراص ایک ڈرا مائی ممول کے در پیماس امرکا انکشاف در ابلاغ ہے ، جسے انبال اپنے قلب کی استہالی کہ انہوں موس کرتے تھے ، ۔ : در پیمے اس امرکا انکشاف د را بلاغ ہے ، جسے انبال اپنے قلب کی استہالی کہ انہوں موس کرتے تھے ، ۔

موندها أي اشكارا شرع بيغمرايي ! حافظ الموسس زن فرد آر ما مردافي خ كولى فضفر و خافات نے فقر روشین منعوں كوال و دولت كا بنا آ ہے اس بادش موں كوال و دولت كا بنا آ ہے اس بادش موں كوالي و دولت كا بنا آ ہے اس

معرف فركے تعامادل سے جائين بنو العذر، آئين بيغير سے سوبار الحذر موت كا پیف م ہر أوع غلائ كيلے موت كا پیف م ہر أو ع غلائ كيلے كرتا ہے دولت كو ہر آلودگ سے اكفا اس سے بڑھ كرا وركيا افكرو عمل كا انقاق اقبال کے نزدیک جیاکہ پہلے بھی امشارہ کیا گیا ایا ست ایک مطلق اکائی نیس سیاست کودین سے جُواہیں كياجاسكا اوردين سےمراد وہ بئيت اجماعير ہےجس كے لئےروحانی اوراخلاقی اتداركا نظام تفديم كا اعث بنا ہے ا دراى بركسى امت كى بقاكا الخصار موتائے . يوروبين نشاة اللينه كى توليف و توصيف بى يركها جاتا ہے كراس كاسب سے بڑاکارنا مرید ہے کواس نے ریاست کو کلیدا سے الگ کرکے اس کے راستے سے تمام رکا وٹی دور كرديها وراس طرح انسانى حريت كل كے لئے راہ بموادكردى۔ اقب الكانقط نظريہ ہے كريصورت حال اس وجست پیدا مونی کیو کمسیمت نے پرتطیم دی کہ ذہب تمامتر ایک واتی اور بنی معاطر ہے اور اس طرح اجتماعی زندگی کی فامن ریاست قراریانی - مزید برآل ازمنهٔ وسطی کی عیدا یُست PRIMITIEE CHRISTIANITY عی ریاست اورکلیا کی CHURCH کے درمیان ایک طرح کی باہی مشکش اورخصومت موجود تفی ۔اسلام میں اس طرح مے کلیسا کاکوئی تصور نہیں ہے اور نہ نم ہی ا داروں کی اجارہ داری کواسلام تسلیم کرتا ہے۔ لین تظام افدار کلیا سے الگ ایا وجود واتی رکھا ہے۔ اقبال کاخیال ہے کہ ندہی اور افعاتی افدار ریاست کواس كے می اورجائز منصب پر رکھنے کے لئے فروری ایں۔مزید برآں اسلام بی روحانی نظام عمل مر اجماحک DER סונרונטושון READ ORDER בנשטושוקשל שונונגשונין שובוננונות איני ے . جیباکر کہیں اور دیکھاجاسک ہے . ان دوؤں میں وہ ربط وتعلق ہے جوجان اورجم کے درمیان موتاہے یرد ونول ایک دوسرے برمنح بھی ہیں اور ایک دوسرے کا تکملہ بھی کرتے ہیں اور اس اعتبارہے ایک دوس ك نقيض نبير بين ، دين مح بنيرسياست جنگنري مين تبريل بوجاتي اورطاقت كااستعمال بغيراخلاقي صابط كي بابديو کاستهال کی شکل میں نمودار مونے لگنا ہے .اسلام میں جمہوریت بھی منفیط لینی CONTROLLED جہوریت کصورت میں پالی جاتی ہے اور آمریت کے لئے تو اس میں کسی طرح کی گنفائش ہے ہی بنیں ، چاہے يه آمريت ايك فرد وا عدك موجبين متحفى سلطنون مين زمائه قديم مير، بائي جاتي تفي ياجبين زمائه حال كي فاستسط رياستون بي ملى سبع يان سوشلسف رياستون بي جهال ايك شخف ك جارى 355 و عدى مع يور مهم لي لية بيداسياى نفام حكومت بي مثورى كے اوارے كوخاص الجميت حاصل ہے اورند ہى اوراخلاق اتعاركى بالادسى كوتسيم كرنا اوراس كے تا بع رہا رياست كے لئے بدرجراتم ضرورى ہے۔ چا بخدوين وسياست

كمعنوان سے بال جري مي مندج ذيل اشار غورطلب مي .

بونی دین و دولت پی جس دم جلاک اوری ایرس کی امیری ایوس کی دزیری در وقت می جس در میران که دزیری در وقت می میران که ایمیری در وقت می میران که ایمیری در وقت میران که ایمیری یا عجب از متعالیک محوالشین کا با میری سے آئین دار ندیری میرانشین کا با میری سے آئین دار ندیری

لیکن مسلانوں کو اس معیارا در منفعد سے ہٹانے کے لئے موجودہ فاوین سیاست ہورے کے حرید استعمال کرتی ہے۔ ایک طرف عجمی تصورات نے اسلامی نظر کیہ ریاست کو تناثر کیا اور دور ہی جانب مغربی تمدن کی اُفریدہ دہ سب سیای تخریجی ہیں ، جو فرد کی اُزادی کو تسیم کرنے کے با وجودیا تو علگا سے برتنا پنیں چاہئی با برتیتی سے افرا آخری کے لئے دروازہ کھول دنیا چاہتی ہیں دا قبال نے ان کو ششتنوں کو اپنی ایک نظر البیس کا فران اپنے فرزندوں کے نام ، میں جو فرر کھی میں شامل ہے 'اپنی طز و تنفید کا بدف بنایا ہے۔ جیائی شدر جرزیل استحارا سی حقیقت کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔

روح محشداس کے بدن سے نکال دو

اسلام کوجب زدین سے نکال دو ملاکو ان کے کوہ ودمن سے نکال دو

آزوكو مغزارخت سے نكال دو

وہ فاقد کش کرموت سے ڈرتا ہیں ذرا

المروب كودے كے فرنگی تخيات افغانيوں كى غيرت دي كائي علاج

الم حرم سے ان کی روایات جین او

اس سے پہلے یہ کہاگیا تھا کہ اقبال ریاست کو اخلاقی تھام اقدار کے تاہے وکھنا چا ہتے ہیں اور ایک مالح قسم کی ہٹیت اجتاجہ کو وجو ویں لافاان کے نزدیک سیاست کا اصل دفیعہ ہے ۔ چنا پنج اجادید نامہ میں ایک جگر و پیغام افغانی با محت روسیہ اسے عنوان سے مندوجہ دیل اشعار توجہ کو اپنی جانب کھینچہ ہیں : فقر قرآن اختلاط ذکر ومکر فقر قرآن اختلاط ذکر ومکر

علروا كان دويدم بربر برور كارجان است اي نه كاركام وب بامزاج تونني ساز د مينوز

فقر قرآن اختلاط ذکر ومکر فکر دوق دشوق دادا دن ادب نیر دارد سشعله باسینه سوز

میردارد کے علم اسم میار کا طرف ایک دافع اشاره لما ہے، جسے برتنے سے فرداور بات بہاں ان اشعار میں تہیں بالاخراس میار کا طرف ایک دافع اشاره لما ہے، جسے برتنے سے فرداور بات

كروريان اورسيات اورندب كيا بى رشتين ايك طرح كالطبق مكن الحصول بن سكتى ہے. اس مخصوص سياق وسباق كاندرجها ل افتراكيت الد الوكيت كا ذكر آجك مي فقر قرآن كاموصوع ايك فاص اېريت اوالى بن جانا كې . فراور تكريميان د ومخلف تىم كدا عمال مرادىي . فراس تېذيبى على سےمتعلق م جس سے اندرونی بھانات اورسیانات کی تربیت ہوتی ہے اورائس میں انقیادوا طاعت الی اور بندگا ن خدا سے کا سی مجت دو مزوری اجزاء کیجٹیت سے شاق بی اور اکرسے وہ منابطیال کی اطلبۃ کا رمراد ہے جیسے وینوی معاملات یعی ریاست کے نظم ولسق کی اصلاح کے لئے ترتیب دیا جا ہے . کارِجان سے اسٹارہ نفسی محت مندی اور تربیت کی طرف یا ان بیجانات دیو کات کی طرف ہے تن کی تربیت مقصود ہے ماختلاط ذکر دْ مُؤلِخِيال ا درعل كى بمرتكى يا مطابقت كى طرف اشاره كرتي يوس "بالجري مي ايك انتهاى حوف تقم دوق دشون میں یکیدی شعر بھی اس سلط میں بنایت توجد کا سخت ہے ،

عقى دول ذكا كام مرشاولية عشق من من نبوتوسترع دوي بتكره تصوراً!

يال ايك دومرے زاويُه نگاه سے شرع دوي ايك فرن اور عشق كا عنمى اوراً فاقى جذبه دومرى جانب لازم دطروم ك جيئيت سے بيش مے كئے ہيں۔ بہوال د ونوں جگرج عنومترك ہے دہ بيكوعش يا ذكر كى موجود كى نكرا ورشرع دوي كے : اتام كے لئے لابرى ہے اور مشق اور ذكر ميں انسانوں سے مجبت، ان كى نوائ ت ا در مزوديات كالحاظ اوراخرام، رضائے الى كے سامنے مركوں ہوئے كاجذبرا وران سبكابائى تعلق رياستى نظام ياسياسى ا دارد ل كوتابندگى حوارت ادر محكى بخف كے فئے تاكرير ہے.



## سيدراح الدين

## اقبسال كفطم ونثر بس عراني تصورا

اقبال ايك ملى شاعرب ليكن مرف اتناكه كربات حمم بنين وجاتى اوريد كهنا بح عزورى بوجاتا ہے کہ وہ تحف فی شاع بنیں ہے۔ ان دونوں باتوں کا سمھناجن میں کوئ تناقص بنیں ہے ا قبال فہی کا ایک اہم مرحلہ ہے۔ انبال کی غیرمعولی مقولیت کے با وجود یا مکن ہے کہ اس کے بعث ایک طرح کی اقبال ناشنای یا ادع فہی ہمیشہ اس شاع کے در ہے رہی ہے۔ جانچراب بھی دوالیے تحسین زاوی اس منى ميں طين كے جوايك دورے كو قط كرتے ہيں . ايك گردہ اقبال كے شيراؤں كا ايما ہے جو اس کی قومی یا ملی شاموی کوند مرف اصل بلکمل داستان سجفتا ہے اوردومراگردہ اس اسلامی قرمیت کے پرے اقبال کی انسانیت اور آفاقیت کی تاس یں ہے ۔ یہ دونوں اپنی حدتک میجے ہوں گے لیکن ان کی وجد سے اقبال کی شاعوانہ فکرا در شخفیت صدّ لیں بط جاتی ہے اور اس کی بہلودار وسعت اور گرائی کامی اندازہ قائم بنیں موسکتا ۔ ان میں سے پہلا گردہ اس بمد گرففاء کو بنیں دیکھ سکتا جواقبال كمتيت كے جاروں اور جرخ بنى كى طرح بھيلى ہوئى ہے اور دومرا اس راز سے نا دا قف ہے ااس سے بہلو پاجاتا ہے کہ اقبال کی انسانیت اوراس کی آنا قیت کے پہنچ کے لئے اس کی ملیت سے گزرنا عزدوی ہے ، علم اور تنقید کے موجودہ مرحلے ہے ہم یہ بات جاننے لگے ہیں کہ ہر بڑے شامر کی آفاقیت اس سے اپنے زماں و مکاں سے اُبھر تی اور اس کی قومی انا کے جھر دکوں سے جھانگی ہے ۔

يه بحث بوشايد يفاير غيرمتعلق معلوم بوس نه اس وجه سے جيورى كا تبال كے عمرانی تصورات و فیالات کا تجزیر کرتے وقت ان دونوں باتوں کو ذائن میں رکھنا فروری ہے تاکرت موکی شخفیت اور ا س كى ہمدنگ يك رفكى اس كى ہم جہت يك جہتى نظروں سے اوجيل نہونے يا كے ۔ اتبال كے عرانی تصورات ان كے سارے كام مي" بائگ درا" سے لے كر مزے كليم" ك جابا کھیے ہوئے میں لیکن ان کی مبدوط با قاعدہ ترح" رموز بے فودی اُم 191م) ان کے نتری معن مین "قوی زنگ" رم. 14) اور ملت بیفایا کے عراقی نظر" ان کے . ۱۹۲۰ ور ۱۹۳۰ کے صوارتی خطبات جوم لملگ اورم كالفرنس كے سالانہ اجلاسوں كے لئے تھے اوران كے الس مفون میں ملی ہے جو علامہ نے اپٹی عربے آخری سال مولانا حین احمد فی کے جواب میں لاہور کے . ووزامه" احسان" بين شائع كي تها . ان تصنيون بين اقبال تدائي عراني نظريد اتنى واضح اور غيرمهم فطعين كم ما تھ بيس كے بيك ان كے منتخب اقبابات دے ديے طائن توكسى تشريح و تعيرك فرورت نين رسى ليكن اس مومنوع برسوجة بدوك محص جيزند متزجري وهان كانكار ا ورات عرى كے درميان وہ كازات ہيں جن سے بڑے لطبعت مطالب نكلتے اور زندگی اور تحفيت ك يبجد كى كے دا ز كھلتے ہيں اگر ہوسكے تو ان سے بي اپنی گفتگو کے آخر ميں بحث كروں كا . قوى شاعرى كھ اقبال كى ا يجاد بني جقيفت يرب كرا قبال نے اس باب بي ا بن ذا کی بردی کی ہے سید حمقان کے زیرائز حاتی نے بڑے پیانے یرقوی شامری کی ابتدا کی تھی اور مندوستان كيم الون تے عام طور پر قوى اصطلاق ميں سوچنا شروع كيا تھا۔ اس دور سيم الماؤل كاجائى دىن كى نفسياتى بنياد دواحداسات برقائم تھى، ايك گذشة كى غلمت كا احساس اور دومراموبوده بنى اورادبار كااحاس . مروجزران، من نفيات كالخاترين تصوير - . ایک اور نوت اس زمانے میں ملان دہن پراٹر انواز تھی بینی انگریزوں کی سرطبندی اور ترقی پزیری کاوب م الى فى عظمت كراشة اوركيتى حافره كرما تقيوتيرى د بنى جهت قالم كى وه يي تقى كد مغربي اقوام كى ترقى كے بعيد كو كھوجا جا دران كى ريس كے ذريعے موجودہ حالت كو بدلا جائے ۔ اقبال نے قوى ورعرانى شامرى كى إس روايت كالساكوة الم ركاب .

ایکن ا قبال اور ا آن کے ذری ملک میں بڑافرق ہے۔ حالی کی قوی شاعری فی الاصل معلی نہ شاہری ہے یا ن کی ذات میں ایک ایسا در دمندا ور شغبت استاد بنہاں ہے بیس کے دلاویز درس کی فواطیہ سابھ مسلمان قوم ہے۔ افعبال کا انداز تذریبی ہیت تخلیق اور انقلابی ہے۔ ماضی کی عظمیت ان کے ہاں تھی ایک تقلی تقل قدر ہے لیکن انھیں اسلان کے کا رناموں سے زیادہ ان محرکات اور اس نظام کی جستجوب جن سے یہ کارنامے ابھرے ہیں۔ ان کا مقصود عبرت بنیں بخود شناس ہے۔ اس کی فوسے اقبال کی ملی شناعری اردو اور فارسی اور بیں ایک نئی اور انقلابی چیز ہے۔

اقبال کے عمرانی تفتورات کو سمجھنے کے لئے یہ بات بھی یاد رکھنی مزوری ہے کہ ال کے ذہی ارتقاد مے ساتھ ساتھ ان تصورات میں بھتا کیدی تبدیلیاں ہوتی دہی ہیں گوان کا سررشته متعل طور پرایک ى رہا ہے . بروفيرعزيزاحمد نے اقبال كا شاعرى كے تغييم كا خاطر تين دور قائم كئے ہيا . ايك ابتدائي وطنى شاعرى كا دورا د ومرا العلى شاعرى كا دور اورتبرا القلابي شاعرى كا دور . يه يميم برى حرتك كاراً مرت لين جيے خود عزير المرنے كيا ہے ان ميں سے ہرايك و ورمين ووسرے ادوار کے خا عرشریک رہے ہیں۔" بانگ درا" کے پہلے حصے کی شاعری مندی وطینت کی شاعری ہے اور ا دراقبال بحیثیت جموی ایک مندی معاشرے کی اصطلاح میں سوچتے ہیں جس کے ہندوا در المان شرك رسيم بي . لدين جمعمرون اوريشرون كى طرح وه نفاق كى لعنت اوراكفاق كى فروت كابار بارذكركرت مين يده ١٩٠٥ سے پہلے كا دور ہے ليكن م-١٩٩ مين اقبال نے جومفنون وي زند کے عنوان سے اکھا اس میں اسلامی معاشرے کا تصور نمایاں ہے ۔ چنا پڑا س مضمون میں اقبال جس قوم سے مخاطب بیام مندرستان کی ملت اسلامی ہے اور اس کی بنیاد فرہب بررکھی گئی ہے۔ کے سمبانوں میں اصلاح ترن کا سوال درصقیقت ایک فرنہی سوال ہے کیونکہ اسلامی تدن اس میں ندیب اسلام کی عملی صورت کا نام ہے اور ہماری زندگی کا کوئی بہلوالیا ابنیں ہے جو اصول فرہب

<sup>&</sup>quot; توى زندگى " مفاين اقبال مرتبه تعدت حبين تاجى الهيبيريس جدرآباد دكن الاسابع

سے جدا ہوسکتا ہے " بحثیت جمع کا اس معنون کا ابتدائی حصر فرارون واسیسر کے ارتقاء اور پیکار بقار کے نظریوں کی روشنی میں انسانی گروہوں اور فزیوں کی تشکیل دلقا دفنا کے ذکر پر شتن ہے اور باتی زیادہ تراسلای ہے جس میں کسی تدر رسید دحاتی کا نگ آگی ہے اور حس میں موروں کے حفوق اورسماجی مقام و تعداد از دواج ، شا دی بیاه کی رسمون اورتعلیم دغیره سے بحث کی گئی ہے لبكن اس مضون ميں جو عمران حيث سے انفاذ في مات مسلمانوں كے تعلق سے علامر نے كھى ہے وہ الخيس كے الفاظين يرب كالنفها كاستدلال تبن كمجوع كوعام طور برشرايت اللى كما جاتا ب ايك نفرتانى ك فترج بي" اس كا تشريع كت بوا عنون في كل به استدلال ود اكر الي بي بوفاص فال زمانوں کے لئے واتعی مناسب اور زمابل عمل تھے مرحال کی ضروریات بیکا فی طور پرحادی بہیں ہیں " اس سے يكه أكم يجله به دوجس طرع اس وقت بمين تا يُدا صول فربب كر الله ايك جديد علم كلام كى عزورت ہے اس طرع تانون اسلامی کی جدید تغییر سے لئے ایک بہت بڑے نظید کی خودت ہے " لکن جب وہ محس كرته بين كره اسلام ونيامي اب تك كوئى الساعالى دماغ مقنن ( امام الوحنيف على بعدا بيدانين ہوا " تووہ برکھتے ہیں کہ" یہ کام فاید ایک سے زیادہ رماعوں کا ہے ، اللہ بڑی جرت کی بات ہے كر بندى ملانوں كى عران فكر آج بين بوتھائى صدى كے بعد بھى اس نقطے سے آ مح جانا تو كجا اس نقطے

و تزانه مهندی سے ترانه لی الله کی داہ ہو ہو۔ 19 ع بسے ۱۹۰۸ و اعتمال میں دکھا جا اسے کس طرح طے ہوا اس کی تفعیل کسی کو معلوم نہیں ہم ، 19 کو اس فذکورہ معنمون کو خیال میں دکھا جا اسے توبیہ ای بڑی تبدیلی ہفتی ہیں معلوم ہوتی جننی بافی ہر ہے . بنیا دی طور پر یہ تبدیلی وطنیت کے تصور کی تبدیلی ہے۔ اس بات کا کو کی قطعی نبوت تو غالباً موجو د نہیں ہے کہ اقبال کی عمرا فی فکریں کھی وطن کو اس سی مقام طاصل تھا کین جس شدت سے اقبال کے دبوریں وطنیت کی ففی کوروطن سے مجمری جذباتی ہم مال کے بعد سے اقبال کے دبوریں وطنیت کی عمرا فی لفی اوروطن سے مجمری جذباتی مجت بہر حال ۱۹۰۸ء کے بعد سے اقبال کے دبوریں وطنیت کی عمرا فی لفی اوروطن سے مجمری جذباتی مجت دونوں کی کیجائی شدت سے ملتی ہے ۔ یہ بھل ہر تنفاد مساک سے مراقبال کے ساتھ مہا اور مجھے پر کہتے دونوں کی کیجائی شدت سے ملتی ہے ۔ یہ بھل ہر تنفاد مساک ساری عراقبال کے ساتھ مہا اور مجھے پر کہتے

ہوئے ذرا بھی پس وییش میں کہ اقبال کے کڑ بیستا ددل نے رکھی اسے بھنے کا کوشش کا درزہ کھی اسے بھنے کا کوشش کا درزہ کھی اس درجہتی سفریس وہ اقبال کا ساتھ و سے سکے بہس میں شک نہیں کہ یہ تفاد علم ذہنوں کے لئے بڑا ہی باعث خلبان ہر بڑی شخصیت کی علامت یہ ہے کہ جوتفاد اوروں کے لئے باعث خلبان بول دہ اس میں لے تکان جزب موجاتے ہیں ۔

میں اپنی بحث میں آگے بڑھنے سے قبل چذ جملے اس امرکوپیشس کرنے برمرن کروں کا کہ و لمینت کی سخت نمالفت سے باوجود اقبال کے دل میں ولن اور اہل وطن کی مجت ہمیٹہ جاگزیں رہی غالباً \* بانگ درا " میں کہیں پر سٹھر ہے کہ ہے

وطن کی خاکے مرکبی بھوانس باقی ہے۔ مزہ دامانِ مادد کا ہے اس مٹی کے دامن میں جا دید نامران کی دیرین سالی کی تصنیف ہے اس میں دوج ہندوستان طوق و نبر میں نمودار ہے لیان اس اس کاحسن بے شال ہے ا درا قبال نے بڑے دکھ کے ساتھ یہ کہا ہے کہ مہ ہمنال ہے ا درا قبال نے بڑے دکھ کے ساتھ یہ کہا ہے کہ مہ ہمنال ہے ا درا قبال نے بڑے دکھ کے ساتھ یہ کہا ہے کہ مہ

کا دیری ان کوچیون و فرات سے زیادہ عزیر ہے . فرب کیم میں جو آقبال کا آخری مجدود کا مہے . شعاع ابید مهند کی تاریک نضاء سے لیٹی ہوئی ہے کہ مہ

فادرگی امیرول کا بی فاکرے مرکز ۔ اتبال کے انتکوں سے بی فاکرے سے براب دفان کے سے برای فاکرے سے براب دفان کے سیاس دعمرانی تصور سے اقبال ہو۔ 19 م کے قلعی برگشتہ ہیں۔ اس کی سب سے بڑی دجر تو یہ ہے کہ اسلام سے ان کی وابستگی متقاض ہے کہ توی وطنیت سے انکارکیا جا ہے۔ اسلام نے دنیا کی تاریخ جی بین الا توامیت اوران آق

ل مادی بی بی دهداس دو یود و مرعان و سی سے اداوی اوراید وی بی ادا داری اوراید وی بی ادا داری اوراید وی بی اداری اوراید وی بی اداری براند و برای براند و برای براند و برای براند بران

براورى من جو خاب رساتنا يملى الشرعليدو لم نے قائم فرائ تفي اس في شركي بين كد مظاہر كانات كے ستاق ہمرب سے معقدات کا رحینہ ایک ہے دمفاین احام بلاظ ایک قوم ہونے کے بم جس کرزیرآ کرجمع ہوسکتے ہیں وه مظاہر از نیش کے متعلق ایک خاص صم کا اتراتی ؟ دورتہ ہے جو ہم نے آیس میں کرکھا ہے او مفاین میدم) اقبال نے اس خیال کوکمسلانوں کے لیے ما شرے کی بنیاد فرہب ہے اور بارد ہوایا ہے . مولانا حسین احمد فی کے بواب بي جومعنون "جنافيائى حدودا ورسلان" كے زيرعنوان مفاين اتبال بي ثنائع بواہے ا ورجه ١٩٣٨ من مكل بولها ال مين علامه نے اس فكتے برطويل بحث كى ہے اور توم كے جغرافى نظر مے كورد كرتے ہوئے لكھا ہے ك ومامت ملرص دین فطرت کی حال ہے اس کا دین قیم ہے، دین قیم کے الفاظیں ایک عجب وغریب لطین قرآنی محفیہے۔ اور وہ یہ کے مرف دین ہی مقیم ہے ۔ اس کردہ کے امور مانتی اور معا دی کا جو اپنی الفرادی اوراجاعی زندگی اس نفام کے سپرد کردے . بالفاظ دیگرید کر قرآن کی روسے خینی فارن یا سیاسی معنوں میں فوم دین اسلام سے ہی تقویم یاتی ہے 'اس بوشکا عاص بہ ہے کہ اتبال کم از کم مساؤں کے عرانی نظام کی بنیاد مذہب مام کی روحانی ادر اخلاقی قدروں پر رکھنا چاہتے ہیں۔ یہ تھی ایک طرح کا معاہدہ ہے لیکن روسو کے عرانی معاہدے کے برخلاف اس كى بنياد " أيك اخلاتى لفب اليين برب" ( خليه صدارت آل أنديا ملم ليك اجلاس فنعذه الدّ آياد وسمز ١٩٣٠ م

یورپ کی دهنی تومیت کواتبال ان کی عرانی تبایی کا در دار سمجھتے ہیں۔ ایھوں نے کھاہے کہ اس تفاید نے گردہی انجاد ادر گردیوں کے درمیان مرابقت کو فردغ دے کرانی بنت کو کچھ فائدہ فردر پنجایا لیکن اس کے ساتھ ساتھ استخصال دچرہ دستی کی داہ کھول دی حس کا بیتجوانی بنت کی تباہی کے سوا کچھ نہیں ہوسکتا۔ بانگ و دا میں "تزانہ فلی کے بعد تونظم درج ہے اس کا صفوان " و طبخت " ہے ۔ اس میں بی خیالات فری ہے تکان روانی سے نظم میں وصل کے ہیں۔ و بانگ درا اص ۱۵۰)

اسلای معاشرے کے سنون اتبال نے "درموز بے خدی" بین نوجد اور رسالت قرار دیے ہیں۔
توجید معاشرے کو خوت اور ہرتسم کی ذہنی غلامی سے آزاد کرتی ہے۔

يَّتِمُ : قَامُ كُنْ الطُر كَفَ وال . مقوم راست ركف وال - مَعَاد - لوط كرجا ف ك جُلُه أخرت

بيم وك ميرومل كردوجات چنمى بيند ضمير كاليات

توجير كابيغام اورقانون خلاوندى محينه قران مي موجود ہے ليكن بنى كى ذات كے بغير جس كے الال وكردار بين اور جس كى انسان آواز كے ذريع براصول وقانون مجسم و منكشف ہوت ين وہ ايك حرف بے صوت كى طرح بين .

موف يصوت الدراي عالم بريم از دراك معرع موزول غديم

ا قبال کے عمرانی فلنے کا پرحمہ اہم ہے لین اس پربہت کے وکھ اجا ہے اس کے بین اس کی تفقید ان بین بنی جاگا اس کے بین اس کی تفقید ان دو بریز کوش طلب جبالات کو بیش کرنا ہے جواتفوں نے عام طور پر برات اجتماعی اور الحقوص اسلام کی ہرات اجتماعی انسانیہ کے بارک بین ظاہر کے ہیں ۔ اقبال نے اپنی شاعری بین خودی اور الغوادی انا کو حین تاکیدا ورجس کرار کے ساتھ چیش کیا ہے اس سے عام طور پر لوگ واقف ہیں۔ دو مری طرف الخول نے فعوماً نثر بین جماعت اور ایک قائم بالذات قوی انا کی جو تصویر پیش کی ہے وہ الیسی ہے کہ طرف الخول نے فعوماً نثر بین جماعت اور ایک قائم بالذات قوی انا کی جو تصویر پیش کی ہے وہ الیسی ہے کہ اقبال کے قاری کو ان و و تصورات خودی و بے خودی کے باہی رشتوں کو سبجھنے میں بڑی الجھن ہوسکتی ہے ۔ بطور جگر محتر ضد میں بیماں یہ کہنا چاہتا ہوں کے بمری ناچیز دائے میں اقبال کی شاعری کا وہ تناوی الم ہے جو کسی اعلی دوجے کے متعابل تائم ہیں رجعے خودی و بے خودی اور جن کے دربیان ان کی شاعری کا وہ تناوی الم ہے جو کسی اعلی دوجے کے ساڈ کے کھینے ہوئے وہ نے تاروں کے عالی ایسے ہے۔

فرد قائم ربط ملت سے ہے تنہا کھ نہیں موج ہے دریا میں اور بیرون وریا کھ نہیں ایک ان ان کے اس مرضوع برخیان تکری اور نظری سطے پر شوزع " طت برخا پراکے عمرانی نظر" میں ملتی ہے ۔ بیہاں اقبال نے بین فلر پر بیش کیا ہے کہ "جامت کی زندگی بلا لحاظ اپنے اجزائے ترکیبی مینی افراد کی زندگی کے انکل جواگا نہ ہوتی ہے" اقبال کے لخاظ سے قوم کی ایک اجبا ٹی انا ایک اجبا ٹی نفس ہوتا ہے جو بطائے فود" مدک جزیبات وکلیات اور خبیرو مرقبہ جو بطائے وی ایک بنا اور اس کا کوئی عمل اس ان کے وائرے سے باہر بینی ایک وائدہ دکھتا ہے ۔ فرد اس جامتی آنا کا تا ہے ہے اور اس کا کوئی عمل اس ان کے وائرے سے باہر بینی ۔ " فرد اس جامت کی زندگی میں جس کے ساتھ اس کا تعلق ہے بند وائد ایک وائی لمو کے ہے ۔ اس کے بندو نوا ایک موائی وائی لمو کے ہے ۔ اس کے بندو نوا ایک موائی وائی لمو کے ہے ۔ اس کے بندو نوا ایک موائی وائی لمو کے ہے ۔ اس کے

جالات اس کی تماین اس کا طرز افرد لود اس کے جزفوائے دمائی جہمانی بلاس کے آیام زنگانی کی نوادی اس می جالات کا موض ایک جزوی منظر ہے"۔ مجھم ایس جالات کا موض ایک جزوی منظر ہے"۔ مجھم ایس کی حیات اجمائی کا دہ صفی ایک جزوی منظر ہے"۔ مجھم ایس کی ایس ان کی شاعری میں جا ان کی شاعری میں میں میں ان کے کہ ان کی کورٹ کا کورٹ کی میں میں میں ان کے کہ ان کی کورٹ کا کورٹ کی میں میں میں ان کے کہ ان کی کورٹ کی کورٹ کا کورٹ کی میں میں میں میں ان کے کہ ان کی کورٹ کا کورٹ کی کی میں میں میں میں میں میں میں میں میں کا کورٹ کی کورٹ کورٹ کی کورٹ کی

فرد ما رابط جاعت رحمت است ادریم کفردجادت می گم بوکری قطرے سے دریا بنا ہے لین قوی استی کوایک خود می افغ انزاردیے میں ایک عران جركابياونكان بادرايك أن كويراحاس بولما كرية قوم كاختال نظري كريج جس مي افراد كالج استعال چذمقر کرده تعاملا لئے زمرن جائز بکرلادی ہے بھریفود اتبال کے نوت کے تفرید سمتعادم ہے جل اخلاصريب كرنبى كى ذات ك افيرجيات انسانى بى انقلاب دونا بني بوسكا . نبى كى فيرحمولى زمنى قوا واسے اُن الفرادى واردات كا حال باتے ہيں "جن سے بڑے اجتاعی نظامت كی تلیق ہوتى ہے" وضع معلوت أل الميام الم تغرنس منفذه لا بورس ١٩ ومفاين عن ١١١ كويا بنى كى بعثت الفرادى الماليا وهاكر ہے جونفس اجھائی کے اوراک وارادے کو خطب کرکے رکھ دیتا ہے۔ بہرحال اتبال کے اجھائی نفس ما طقہ کے تطریبے کو اكراس كي منطق انتها تك كينجا نه جائية تواس مي ايك طرح كى بعيرت كا عكس لفرائي كا . ألى . اليب الليث نع لودولي تہذیب پرمیت کے اثر پروٹ کرتے ہوئے ایک جگریہ بات مکمی ہے کہ لورونی ماج می میت کے خلاف بغاوت مجى بېرهال سيت بى كى منكل كرده ہے .اس كے معنى ير بو كے كرفرد استى اجناى كاس طرح اپنے اندر كئے پھڑا ہے کاس کے آزادانداور باغیانداعمال بھی اسی ہستی یا ان کے زیرا تر ترتیب یاتے ہیں ، دومری طرف فرد کے متحفی اعمال میں رہاد اورمعنویت بھی اسی جیات اجماعی سے آتی ہے جوایک دربیا کی طرح اخی کے دھندلکوں سے

 اسلاف سے پہاٹ میں بینچیا رہا ہے یہ بہیں ماخی کی آن دوایات کی اہمیت نمایاں موتی ہے جواقبال کے قول سے مطابق تعنس مناطعہ توجی بی جنب اور بیوست موک .... بیل وفر سنگ کا کام دیتے ہیں ۔ رص ٩٥٥ اور اجماعی تجربے کے باقاعدہ انتقال کا بدولبن کرتے ہیں۔ یہ اقبال کا وہ طبت تعلق ہے واکھوں نے ماخی سے قام کی تھا اور جسے غلعی سے نامی پرستی کام کم مجمعی دے دیا جاتا ہے .

 جہاں عبیب معاشرے کے حفظ وبھا کے لئے ضروری ہے وہیں معاشرے کا تجدید بھی اتنی ہی بلکہ سے نیاد اسم ہے۔ اقبال کیلئے مامی اہم ہے کین اکلئے اہم ہے کومتعبل کا تکیں ہی اس کے لین الحراجی وہیں افروسے ۔ "مقت بیف"
میں انھوں نے کہ معاہ کوان کا مقصد فوم کی عمرانی حرکت براستقبالی تنقید کرنا ہے ۔ استقبالی تنقید کا فقرہ فی خیزہ اقبال کا بنیا دی فلسفہ زندگی حرکت و تجدید سے عبارت ہے ، اور قوی زندگی بھی اسی طرح فافون از فقا کی زویں ہے جس طرح کا لین ات کی دورہی اشیا ، مشربیت ، فقد اسلامی کی افرانی فی جدید میں اور ایک جدید ملے کا لین ات کی دورہی اشیا ، مشربیت ، فقد اسلامی کی افرانی فی جدید میں اور ایک جدید ملم کام کی فرورت براان کے ہم 19 ع کے ارش وات کا حوالا سی تفتی میں ہیں ہے ، "ملت بیفی اکھوں نے لکھا ہے گئیم کو تفیل جدید" ولئے آئی نون اسرائی وربیکسی اوربیکسی کی مسلسی اوربیکسی تقول و ہرایا ہے کہی قوم کی بقام کا دار دورارمی سن کی مسلسی اوربیکستی تولی و ہرایا ہے کہی قوم کی بقام کا دار دورارمی سن کی مسلسی اور فیرسی ہے ۔ " میت میں تولی و ہرایا ہے کہی قوم کی بقام کا دار دورارمی سن کی مسلسی اوربیکسی تولی و ہرایا ہے کہی قوم کی بقام کا دار دورارمی سن کی مسلسی اوربیکسی تولید سے کو اس سے کو اور دی اوربی کی مسلسی اوربیکسی تھی تھی تولید ہے کہی تولی و ہرایا ہے کہی قوم کی بقام کا دارو دورارمی سن کی مسلسی کی میں مسلسی کی میں مسلسی کی مسلسی کی مسلسی کی مسلسی کی مسلسی کی مسلسی کی میں کی مسلسی کی کھی کی مسلسی کی مسلسی کی کو مسلسی کی کو مسلسی کی کھی کی کھی کی کوربی کی ک

بربات برى جران كن به كوم مانول نے جواقبال فيلات سے اس فدر منا تربي ان كى نوكے اس بيور ببہت كم توج دى ہے آئ كر جى إس مكت كى سارى تركيس اجائى بي تحديدى نيس .

ا قبال كيم ان نفاع فكا خلاص وبواك.

١-جاعت ايك انائے مرك ومريدك عالى اور فردسے بالا ترہے . يك رنا كى جان ہے اور فرد كاعال والكاراس كرولط مصمت ومفويت ماهل كرت بي .

٢- اس كى معاشرے كى بنياد وطن انسل ورنگ يا انتقادى مفادات برنيس كلدوهانى ا وراخلاقى ذررول بريونى

۳- تاریخ کے موجودہ مرطعے میں حرف اسلام ہی الیا موا ترتی نظام ہے جس کی ساس فرکورہ تدرول پہتے اور جس کا معتقدا یک بھیات جہا جدائی نے کا تشکیل ہے۔ اور جس کا معتقدا یک بھیت اجتماعی الی نے کا تشکیل ہے۔ اور جس کا محتقد الیک بھیت اجتماعی کی نقاع کے لئے خودری ہے کہ اس کا تسل دوحانی و تعرف تواتر تجوبات دہنی کا تشکیل

٥- برقت اورمعاشر الم فرض ب كرزوف أس تسلل وتواتركوقائم رك بكرجات اجاعى كى تخريدكا المام ا تبال ك زويك ذبب كوايك الفرادى اور بنى معاطرة فرار دنيا ايك أفابل تبول بالمسيح كيولا عدائت كيوح ايك في دوم في درميان نظام نبيل مع الكراك عراقي ا ورسياى نظام بي ب الدين دين دنیاا در مادی اور دوج کی تنویت کاتفور بارنیس یاسکا. اقبال نے می جگرید بازیمی ہے کہ امام مادیت کا تربیت كبعى بديث ن نيس بونا . اقبال المسلم ليك كم معارتى فطيع من يرمنيادى سوال الطابا بي كدكيا اسلام كومن لطورایک اخلاقی تجل کے برقرار رکھا جاسکن ہے ا دراس سوال کا نفی بی جواب دیا ہے . بررب کھان لیاجائے تو مزيدا كيسوال يدبيدا به وتاب كا گرنت اسا ى يجوافي و لمني دسل قيود سے بالا ايك معاشرتي ويُن اجها عيم ہے توگیا ساری دنیا کے ملان ایک بیاست کے تحت رہیں ؟ ايك بول معم ك ياسبان ك ك

فیکن اگریدند ہوکے جب کہ خودا قبال کویدات س موجیا تھاکداس کے امکانات بنیں ہیں، تو پھر ماؤں کی

جات اجماعی کوکس طرح مائم رکه جاسکتا ہے . ا تبال نے ان سوالات سے اپنے ایک معنون " خم بنوت " من محت کی ہے جا تھوں نے نیٹ جا ہوں ہزد کے اورن داوا می جیسنے والے تین مضامین کے واب می اگریزی می تحریک تفا اس معنون سے حب ذیل مارے کونقل کا اس عن میں کانی بھتا ہوں :" اگر قومیت کے متحاجب الوطی اور ما موس وطن كے لئے جان كے قربان كرنے كے بي قواليسى قويت ملاؤن كے ايمان كا ايك جزو ہے ۔ اس قويت كاسلام سے اس وقت تعادم ہوتا ہے جب کروہ ایک بیائ تصور بن جاتی ہے اور انحادانا فی کے بنیادی اصول ہونے كادعون كرتى ب اوريد مالبكرتى بكاسام تضى عقيدے كيس منظري جلجائے اور توى زندكى ي ايك جيات بخش عفری حیثیت سے باتی نہ رہے ۔ ترک ایوانی مو اور دیگراسای مالک میں قومیت کامسکہ بیا ہی ہیں بوسکن ان الكيم من فن كاذيروست الزيت ما دريهال كا قليق جديدوى عيدا أودور تقاساى قانون ك ك روسي يا توالى كما بين يا الى كاب سيمت بدي بي بين بين المن سيماشي اورازدواجى تعلقات قام كذا المعى قانون كے كافك الكل جائز ہے۔ قومت كامسكم الول كے لئے مون ان حالك بى پدا ہوتا ہے جہال وہ اقلیت ين بن ادرجان تويت كايرتفاها ب كرده اني بت كومادين جن علك ين سان الزيت ين بن الما قويت سے ہم آبنگی پراکراتیا ہے کیونکریہاں اسلام اور قومیت عملاً ایک ہی چیزے جن مالک میں سان اقلیت ہی مالو ک برکوشش کدایک تهذیبی وحدت کی چنیت سے خودمخاری حاصل کی جلائے تی بجانب برکی - د وأول صور تیل سام ك ياكل معالى بى "

ندہ بی اور تہذیبی و صدت کی برقراری کا عقدہ ایس معلوم ہوتا ہے کرائے بھی ہمذو سافی میں فول کے دہمن بی ایک بلجے لکا باعث ہے۔ بڑی حد تک اس کا سیدھا س واجواب عملا کرالا اس تک اور تالی افر و کے مسلاؤں نے دیا ہے جو باف ہر بروفیہ بجیب کے فیال سے متعق معلوم ہوتے ہیں کو مسلاؤں نے اس ولیس میں اپنے آپ کو ہمیشہ بنیادی طور پرایک ذہبی و حدت اور اقت کی چشت سے رکھا ہے اوران کی کوشش بدری ہے کراپنی زندگی کواسلامی تعلق سے زیوا تو اس تو کریں ابن اقبال کے نزویک گواسلامی ماشرہ اس تہذیبی اور نہایت ساوہ ہے لیکن پر محاصر میں خود محاصر اوران کی محاصر اوران کی جو موجد و بھے نے صدول میں بنائی ہے اور سی خود ہمیں مناف ہے اور جو عرب و بھے نے صدول میں بنائی ہے اور جس میں خود ہمیں مناف ہے اور جس میں خود ہمیں مناف ہے اور جس میں خود ہمیں مناف ہمیں دور بنا ہے ہیں ۔

اس ساری گفتگوی میں نے زیا دہ تراقبال کی نزاوران کواس شاموی سے بھے کے ہے جے عزيزا حمصاحب إلى ودرك ت ويك ب عنظيران كاسلاى بين اجتابيد كاتصورات أفرنك عة بي جياكمولاناحين المركع والمعنون سفاير يدكن بانك دراكم أخراوربال جرفي ادر جًا ديدنام "بن اقبال ك جوت عرى بهاس كا اصولى و وجدانى مركز تواسام به كين اس كا فيطا سام جامت سے آگے سامے عالم انسانیت تک بھیلا ہوا ہے۔ یہاں اقبال کی فکر حکت اخودی فق اعتق اور زواں دفعان جيديان كاينات وروجان تفورات مع مركة راس . البته بيفرورم كان كائيات ففاول ين مي وه اين جرات مندد بے باك الى كولے أ كے بي -ان كى حركيت ان كا فقراد دمشق بيك وقت حياتى وكائينا تى جى ہا دراسلامی بھی ان محے عمرا نی نظرلیوں میں ایک کا بین ذکر کروں گاجوان کی اس انقلابی شاعری میں ایک نی جرب اختیار کے اناتی روب می مودار موتاہے . قت بیفا میں اقبال نے اس اسوب برت کا ذکری ہے جو ملانولك توى استى كالسل وران كى تفاكے كئے مرورى ہے . بروہ اسلوب ہے جومعاشر سے كى ترق يافت شكل مي خودار وقا معجب و ورشجا عت ا وردورم وت كم انبلائي اسلوب متروك بلو عليه بي اس معنون بي اقبال ف تعرب اسلوب کی اجس کی عایت الفائیت منبط فسس ب مخلف شالین دی بی جن کا ذکر نزاعی محتول کوجن ک سكتا ہے." بال جريل ميں يدا سائى كردارجوعوانى بھى ہے اور دجدانى بھى ايك تنا لى بيكرك طرح اجترا ہے. مرد المان يرد اراتبال كاساى فكركاس سے نماده وقيع اور جمل تخف سے جومالى اوب اولان فى دنیا کوا قب ل کی طرف سے عطا ہوا ہے ۔ اقبال نے اس کردار کو تلندر وردیش فدامت مردفوا اور مردون جیسی اصطلاحوں میں یاد کیا ہے۔ اس بیکریں کی عمالات یکی ہیں، اس میں جلال وجال نرمی اور تندی کی السي م آساك يكوانى ب كروه حياتياتى ارتفاء كى سب سے ارفع مزل بي فائز نظر آنا ہے۔ پرسوز ونظه رباز و کم آزار آزاد گرفت رو چی کیسه و ترسند مرد وجهال سے غنی اسسی کے دل بے نیاز خاكى ونورى بها د نبه مولا صفات اس كى دوا دلفرىد اس كى نگردل أواز اس كاميرس فليل س ك مقاصد ك رزم بويا بزم موياك دل وياكسان زم دم گفتگو گرم دم جسنجو

افبال کا پیلل فیل کردار محض شالی بین تاریخی بھی ہے ، اس کی انتہا وہ افسان کا فی ہے جس کو ذات محسد میں فلا ہرک کے قدرت نے انسانی المکانات کی شہادت فرائم کی ہے ، اس کی جملیں ان سوبی سنہوا رول ہیں نفراً چکی بیں کرہ سی فرخ ان فیز ہے قدا درجن کی حکومت سے بدراز فائش ہوا کر الا سلطت الل دل نفر ہے شاہی ہیں ۔ " بین کرہ سی فرخ ہے شاہی ہیں ، اللہ میں اورائس اخرین میں مرت بداشا رہ کرنا چا تہا ہول کو اگرائیا اقب ل کی طی شاعری ہی بردک جا لیم اورائس کی اس کا لینا نی تنہائی کو ند دیکھیں جو ال جرائی اور گوا ویرنامہ " میں جا بجانم والرہے تو آئے ہے جو لین کو اجھی اقبال کی اس کا لینا نی تنہائی کو ند دیکھیں جو بال جرائی اور جا ویرنامہ " میں جا بجانم والرہے تو آئے ہے جو لین کو اجھی اقبال فی سے بہت دور ہیں . "رموز بینے وی " میں اقب ل نے ستاروں کے جمکھیے کو دبط جاعت کے دمز کے طویر

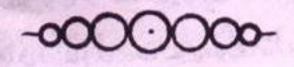
استى كۇكب زكوكب محكمات

بر مجازد گرے تنہا تراست درففائے نیگوں آوارہ ایست تحف لائم زخرب بامماست بهاستارے "جاویدنامه" بین تنها فی کی رمز ہیں ،

گرچه مرگرد دل بهجوم اخر است مریح مانده بیچاره ایست

برتعنا دہنیں ایک ایسی حماس شخصیت کی وجدانی جامجیت ہے حب میں فردا درانسان کی حالیاتی تمہائی ا در تدم و لڑت کے عرانی ہنگا مے دونوں بیک و قت کیجا در آسودہ ہیں مدہ

> زار نالب دم صدائے برنخواست ہم نغسس نرز ندِ آ دم دا کج سن



مَا مُنافَاتُهُ الْمَادِ

## اقب الاينظين

ي فرائش مياردو ميس كي كي ايك يك روزه تيام ين مجتى رفعت مردش كى فرائش مياردو ميس كي لئے تلم بردات تاكم مي كئ تقى الى دفت حلك كى فرائش مياردو كي سرے مائے تلم بردات تاكم مي كئ تقى الى دفت كالم اتبال كي ميول كي حالے ميں مجھ سے مسہوم وگيا ہو ، خيال تھا كركسى وقت كلام اتبال كے مجولال كوما منے دكھ كواس بات چيت برنظر أن كرون كا . أين اس كامونى نا لي ما يا . ] جنكن ناقة اانداد

برش شاعری طرح افیال کے اندر بھی ایک بڑا نقا د پوٹ یدہ تھا جس نے اقبال کی شاعری ا اقب کے فکر و نظرا درا قبال کے نظر بات براحتساب کا کام اول سے آخر تک جاری رکھا۔ کس نقاد کا شاہر سے الگ ایک اپنا وجود بھی رہاا وراس کی شخصیت شاعر کی شخصیت کا ایک حقہ بھی رہی ۔ کس نقاد نے شاعر کی شخصیت سے حقہ بن کرا قب ل کے کلام میں وہ کیفیت بدا کی جس سے اکر وبیشر شعراء کا کلام محردم رہا ہے کی سخصیت سے حقہ بن کرا قبال کے کلام میں وہ کیفیت بدا کی جس سے اکر وبیشر شعراء کا کا کہ نقد و نظر آب اگر اجارت دیں کہ میں اقبال کے نعلق سے نقد و نظر کو بھی جذبہ ہی کہول آؤ ہم رہے ول گا کہ نقد و نظر کے اس جد ہے نے اقبال سے کلام میں کیوں اور کیا کی ایک ایسی کیفیت بدیا کردی جس کے آئینے ہیں ہیں بہ دیکیے کا بخربی موقع ملاکا آبال خود این شاعری اور اپنے نظریات کے بارے بیری سوچنے دہے۔ اور کی کہتے رہے

ابھی اقب ل ک شاعری کی ابتدا دہی تھی کہ انھوں نے انجن جایت اسلام ما موسکے ایک اجلاس بی البرگیر گرابی کے عنوان سے ایک کا نیچے کا صورت بیں شام کے عنوان سے ایک کا نیچے کا صورت بیں شام کے مولی ۔ بیروی نظر ہے ہوئی ایک خلوان سے " بانگر ووا " بی شامل ہے ۔ اور جب کا پہل معرف ہے تھر ہے وا دورین با زی طفال نزدل

سن كان دولول كالقريكويرال بول اوركا فريه بمقتا بيم ملال بمول يمل كونى بمحصله كرفشيط حينال بول جس بيفال كومي بمؤا زده انسال بول وس طوي نفم بي اقب ل كهتة بي -رندكهة ب ولي تحدك ولى ند تعجا زايد تنگ نظرند جمير كا فرجانا ! كوئي كهة ب كدا قبال ب صوفي مير ديكه المي مندو مجمكوشارت سي مند ديكه المي مندو مجمكوشارت سي مند

یں اِن چذاشا رکوا قبال کے کھی طبیقی صاحبتوں کامبرزہ جمعتا ہوں۔ اس لئے کوا قب ل کی شاعری نے بوج ہے۔

ایک کیٹر الجہت انداز پریا کی اورا کہ جاؤہ ٹرارزنگ کی صورت اختیار کی وہ سال ہاسال پہلے اقب ل کے

دیرہ دل کو ابتی جملک دکھ دیجی تنی ، اِن فرکورہ چنماشھا رہی اقب ل نے اپنی شاعری کے مخلف پہلولوں پر

جس طرح سے بھر لور تبھرہ کی ہے ۔ وہ اس عظم فنی شخصیت کا کال ہے ۔ جما یک بولسے شاعرا ور
برسے نفا دکے احتر اسے سیوا ہوئی سے ۔

العال رزة الله المالية

را وشب چل بهرعالماب زو

باغبان زورکام ا درود براقب ل ۱۲ ۱۹ موکاکل م براورکمن می اسرا رخودی کا بیره تداور پیلے کا زوا درخال بوگا بکن کس قدر بقام جرت ہے کواقب ل اپنے زورکل م برمعرعے کارید رخمشیر درید کا اطلاق کردہے ہیں . بی دہ تقام ہے جہاں تنامی بی خبری کے قرب بہوریخ جاتی ہے ۔ بلویم فیری کا جزو بن جاتی ہے۔

الني شاعرى ورايا فكراتبل كم نقرو نظر كافام وحوع مدين الكشن رازجديد" بي كمية بي مه

مثالب شاعران اف ندبستم کربرمن تعمت شعروسخن بست دل زار معنسم ارس ندارم ندورها کم دل بے اخت بیارے نہ سپنداری کومن بھی بادہ ستم ر بین خیسدازاں مرد فرود کوئے دلراں کا دے ندارم بخوئے دلراں کا دے ندارم بزخاکہ من غب رر گردارے

ان استی ریم اقب ل مرف این شاعری پر بنیس بکدا بیند دور کدا در دیند دورسے پہلے کا آردو
ا ورفادسی شاعری پر بھی تیموہ کررہے ہیں۔ اورفاری کواعلیٰ شاعری اور محدلی شاعری افران سجھا رہے ہیں۔
اقبال کی نظرین کو دیر دلیاں دالی شاعری یا دو مرسے لفظوں میں رقبب اورقاصدا در دربان والی شاعری جیائے
درہے کی شاعری ہے۔ بیٹری شاعری بنیس ہے۔ بڑی شاعری اقبال کے نزدیک وہی ہے میں کا شالیں
اقبال نے کس طرع کے استحاری بیش کی ہیں۔

موتى باسكفيف كشر مخورعام

ث عرد لنوا ز مجلیا اگر کہے کھری ث عرز گین نواہے دیرہ بینائے تُوم

كسقدر بهدر دسار عبسم كابوق عامكه

اسی نظمیں کہتے ہیں . منبلائے دردکول عضومورد فی ایک

ا درا قبال نے اس صنیٰ بیں سنعوری کوشش کی ہویا مذکی ہو ایک تفیقت ہے کہ قبال کا کلام اول سے آخر تک کس مجار بر اور انتزا ہے ۔ مجار بر اور انتزا ہے ۔

تخلین شرے سلے بی شعوری کوشش کی بات آگئ ہے تواس حمن بی عوش کردول کر فنی تحلیق میں مشعوری لمات كے ساتھ ہى ساتھ لاشعورى لمان كے تخليفى عمل كو بھى نظر انداز نہيں كياجاسكا . اگريد بات مذ ہوتى توہر با ت وابنے كام كا جوزيد كرنے برقا در بوتا لبكن بم ديجھتے بي كوالي بنيں ہے بڑے شعرام نداكر إن فليفيان مكل كاذكرات فياميرانوازيس كي ہے جوان كے يہاں كسى نركسى ہوئى صورت ميں ملتے ہيں . انہول في اكثران شوى حصوصات کے بارسے بی الیسے سوالات بیش کئے ہیں جوان کے کام میں منا مرکبری کی چنبت رکھی ہیں۔ اقبال بى اس سے متنی نوس ہیں۔ ١١٩١١ء کے زمانے کا ان کی ایک غزل ہے جس میں مع کہتے ہیں۔

سخن میں سوزالہی کہاں آئے۔ میں سوزالہی کہاں آئے۔

گویا شعری سوزی موجود گی شورکا ایک ایسا بهاو ہے جوشعوی طوریرا قبال کی گرفت بی نہیں آرہا ہے . یہ تو تہیں کہا جاسكا كاس سوال ندا قبال كوكتنى مرّت بريت ن رضا بوكا و راس مقى كو بخصاف كم في الفيس كتن في خواب راتیں بر کرنا پڑی موں گی . لیکن ۲۴ واع میں جب وہ آسما نول کی سیر کے دوران میں بہت برین میں بنجة بي الدومان اللى طاقات مندوستان كي الدوفيم عورى مرى سيدوق م قوان سيهاموال

شعررا سوزاز کجا آید بگوی از خدا آید بگوی

توكويا افي كام كوسوز ولدا نسي معمور كردين كے با وجودا تب ل سوز ولدا زكارا نبائے كے لئے اس كا بخزيرك كى كوئشش ميں معروف بي ما دربيدره سوارس كاس كوئشش يى معروف رہنے بادجود ايك بارچواس موال كودموا كة يكواس حقيقت سے أكا وكرتے بي كري إن جده برس كا مدت ين اس سوال كا جوا بيسي إسكا . ونيا ئے اوب ين وسعت نظری کی شالول میں براک شال ہے۔

RECONSTRUCTION

L OF RELIGIOUS THOUGHTIN ISLAM is well in the

ا قبال ک ایک ایسی نری تصنیف ہے اگریری زبان می احبوالا دنیا کے فلسوز می بہت اونجامقام ہے۔ یہ کتاب شردع ين جهديكيرول برستل ففي . بورس بان كى تدادسات بولى . اس ك ديا ج ين آپ ملت بين - راب اس عبارت كے مح الفاظ تو مجھے او بنیں مفہوم میں بیش كرم موں) نسفين تطبيت الم كوكى شئے بير ہے . جل بول وفت گرز ما الے كا دركاروان مكونيا تدم آگے بعد اجلا جا المے كا اخلب ہے كران خيالات سے جائز مقالات ير بيش كئے گئے ہيں نيادہ لطب خيالات الى نظر كے ما ہے آئي گئے۔

گیا آبال کی مائے میں ابنی فلمفیاد تخریروں کے متعلق انتہا کی طور پر تنق پنداد نفی ا درائی کؤروں کو انتھا کی طور پر تنق پنداد نفی ا درائی کؤروں کو انتھا کی مار کے دوروں کے متعلق انتہا کی طور کے دوروں کے انتھا کی کاروں کے دوروں کے انتھا کی کاروں کے دوروں کے دوروں کے دوروں کے دوروں کی انتیا کی اسی طرح دنیا کی کررہے تھے۔ اور ۱۹۲۹ میں کررہے تھے۔

اس من میں جو نکتہ میں اپنے کشنے والوں کے ملے ان جاتہا ہوں ۔ وہ بہہے کا آبال نے فکرونن کے معاطم میں اپنی طالب کا انہ جاتہ ہوں ۔ وہ بہہے کا آبال نے فکرونن کے معاطم میں اپنی طالب کا انہ جاتہ ہے جات کہ جا ہے جات کہ عظمت کا تعلق سے اس تنہ کے اشعار میں اپنے آپ کو ایک طالب کم کا انسام ہی تھا ہے جات کے عظمت کا تعلق سے اس تنہ کے انسا و سے بخوبی واضح بوتا ہے کا آب ل اپنے تعام سے آت نا تھے شال ا

ہے۔ نظر میں اکھوں نے ایک جگامی الم المحقال کھی ہے۔ کرفتاع ک اللور فون سیکھنے کے الم جو وفات در کارہے وہ بھے ہی مجھے بنیں مل اس کئے میری فتاع وی کو فتی ارکبوں کے اعتبار سے درکھا عبث ہے ایک اور وقعے بریہ کہتے ہی کہ حکمت ہے درکھا عبث ہے ایک اور وقعے بریہ کہتے ہی کہ حکمت ہے درکھا کا در دوسروں کے انتہاں کہنا ان کے مدسے بڑھے مو کے انکسار کا نیچہ ہو گئے ان کا اور دوسروں ہے کہ ان فن کے اعتراف کا فعال ہے۔ انتھوں نے اکر اس کا افاد

ك ہے . انى ايك أغر مي جس كا عنوان ہے" جا ديد سے" كہتے ہيں ۔ ٥

بس ایک نفان زیربایی صدانوری و بزارجای

كايرى بساط بحمالي

ا وركيري كالفيس اس امركا بخوبي احساس به كدان كاكلام تذوار مضويت سے ليز بها ودان كاتحف سطى طور پرمطالعم قارى كو فيض خلط انديتيوں بين مجي مبتل كرسكة ب اس ائے اپنے كلام كے مطالعے سے متعاق قارى كو انتها كى طور بر فقاط ہوئے كا درس دینے ہوئے كہتے ہیں بھ

کرم شبت اب است شاعرد رشیتان دجود در پر وبالش فرون گاه بست وگاه نیست میم اسی با کرم شبت کاه نیست میم اسی بات کواکفول نے اور فوقول پر فحاف اس ایب میں بیان کیا ہے۔ تاکدان کے اور فاری کے درمیان کم سے کم فام ماقی درمیشلا کی سے مثلاً ۔

ماحب اذكون زم بي كرغافل ندرب كا به كاب غلط آبناك بي بواب مرون اوراس سے زیادہ واضح انداز بین اسی بات كويوں كہتے ہیں .

فارت نے مجھے بختے ہیں جو ہر ککو تی ا در در شین فدا مست نہ شرق ہے نزلی کہنا ہوں دہی بات مجھنا ہوں جے خق اپنے بھی خفا مجھ سے ہیں میکا نے بھی نتوش مشکل ہے کا کہ بندہ حق بین جی از کرش موں اگر شن نمرو در کے مشاوی آئے کا کھی ا

فای بول گرفاکسے رکھا ہیں ہوند گرمرانہ دتی نہ صف یاں نہ سمزندا نے ابلہ سجد مہوں نہ تہذیب کا فرزمر میں زہر ہا ہل کو کھی کہرنہ سکا قند فاشاک کے تو دے کو کہے کوہ وما قنع میں برزہ ہون ہوں نہیں دانہ اسیدا

# فلسندركالبورنك

### و" نظرت لهوترنگ هے فافل ، نه جلترنگ اتبال،

اقبال کو ایچی سے ایچی صحبت نصیب تھی اپ شہری اور شہرسے باہر ملک کے دو سرے بصنوں میں ا امیرکبیز دالیان ریاست وزیر ایرسٹر انچ استہری ال الم اسلامات داں اشاع اصوفی عافی ایروفیر اور وہ جما ہے ہم نشیوں کھا رے نیارے کردیتے ہیں گرہارا شاعر اکر محا ہے ہم نشیوں کا درے نیارے کردیتے ہیں گرہارا شاعر اکر

بین جب اپنے باطن کی محبّت پی بلاکہ ، فرخی امول کے کوپ دھاک مُرا عُلا تر ، حکم الات ، فاکو،
ترجمان حقیقت اشاع مشرق کے ساسے خلابوں سے جوئے انا رکوب ہے ۔ فائے تو بھر وہ بھے اور ہی ہے ، وہ
طزندہ رود "ہے ، بہادریا ۔ جا ندن ہی موجیں ارتا ، فٹارد و پہر ہیں انکھوں کو گفتد کے بہنچا ، وہ بڈھا بلوچ "ہے
ابنی معنوی اولاد کو آزاد انہ جلنے کی لفیرے کی آجوا :

جسسمت مي چله مفت يلدوان و دوي يرماري دو ده ايمي مادا

وہ دا دی کشمیرکا مینے اول بی ہے۔ ورد بھرے لیجیں روزماب طلب کرنے والا:

وہ تحرابی افغان ہے، جرت وغیرت کا ما، جے زندگا در بوت کے دوراہے برد دول فیصلہ کا ا

خلعت إنگريز يا پيرېن چاک چاک ؟ اقبال کی تمنا منی که وه رسول الله کی پيروی کرتے ہوئے ۱۳ برس کی عرب و نيا سے رخصت ہوں شاتھ سے پيليٹر میں تھے اور بنيا کی رخصت ہورہی تھی جب انھول نے بیسے بورج اخیری انھوں کے بیسے مورجی کی آگھوں الس طوطائيم دنيا كو ديكها اوريمي اپنے بطون بي كو چي ليتے ہوئے زنده رود المحاجوه و كھايا۔

نقلى ناموں ميں برا ملى اقربال بي اوه شام جود قت اور تقام عزت واكام اشاخت اور نام كى حدوں سے بارا تن تنہا از بين كى گيندكو گوش ميں ديكھ دہا ہے ارتبيلے بيا بان اور چيل كو بهت ن براس كى نگا ہيں مشكى بي اور دول اپنے سى ت كوسش بمنرا و نظرات ہيں نہ بڑھا بلون اور محرار كل سايات دى علم عقيد تمذ تد و لي لفظوں بي شكوه كيا ہے كہ: \_

فعید یکی بینی بیم اول کے جذبہ اینار و قربانی کے وہ تمنزت تھے لیکن اجتماعی قیادت کے لئے جس اجتماعی سومتا ورانفرادی نفط د صبط کیفو درت نفی اس سے وہ بنجابی مسلانوں کوعاری سیجھتے تھے۔ غالباً اسی لئے ان کی نفریں قیادت کے لئے بار مبار کو جہتان اور صحاد کی طرف اٹھتی تھیں ، ۔ "

نطرت كرمقاصدك كرتا بي نالمها ني يابنه محوات يا مردكها تنان

ع عمداع عداورنگزی

کہوں جھے سے ہے ہم شین دل کا با وہ کرفن سے خوسٹھال خاں کولیسند اڈاکر نہ لا مے جہاں باد کو ہ مفل شہوا دوں کی گردسسمند

ضاجاتے بیتن صدی پہلے کے افغان شام کا دوس ان نفرف تفایا خوداقبال کی دوج نوشحال افال کے بہائے رکجزخوال ہوئی ! - مرطبۃ بہا مول کے دشوارگرا دراستے ، مرکس بہاڑیوں بی دشواد بهذ فظری زندگی ، آزادی کی تراب ، جوانول کے وصلے ، آئش نمرود میں کود بیڑنے کا دکولہ ۔ الفاظ کی در درست ، باز اسلام مند ۔ آلوازی ہیں کربہاڑوں ہیں الی فیصلے کے آخری بول کی گوئے " در درست ، باز اسلام مند سمند ۔ آلوازی ہیں کربہاڑوں ہیں الی فیصلے کے آخری بول کی گوئے " افراک نہ اللہ کے جہاں ۔ ۔ ، ، وہ فضا فاری ہے ۔ اس شعر پرج ، عجب بہیں کہ خوشحال فال کو دناتے وقت آزاد آخر میری تبدیلے تن بدن میں لہو کی گردش کے تنا تھ طاری ہوئی ہو جب جوانوں نے تیام سے سونت کرا تلواروں کی دکھار پر بورسہ دیا تھا .

یه زمین اقب ل نے بہت کم استعال کی ہے اور یہ قافیہ خال خال ، بربار مبار درایت تاکہ بیان کی آزادی میں رکاوٹ نہ پیڑے۔ ہر بار کیکلاہی کے موڈ میں شان بے نیازی کے ساتھ :

درولیش فعام من نہ شرف ہے نہ برا کی کا میں ان نہ شرف ہے نیازی کے ساتھ :

مرمرانہ دتی نہ صعف ہاں نہ مرقد

فیعنم کولا بی اسی عالم می کہتا ہے : سمجھا البوری بونداگر تو اسے توخیر
دل آدمی کا ہے فقط اک خبر بر بلند
جس خار کے فیصل ہے آتش جنار
ممکن بہنیں کر سرد بوددہ خاک رجمند

خوستحال فال كى نبانى پائے ستورى كى يەنظم ليقياً اقب ال كوبلر مع بوچ اور منيغم كولانى اور محاب كل كاتبر

ا درلباس دے کرگی ۔ بہاموری ہمیں لیس منظر دکھا دیتا ہے ' ہلا بھی مقور نے '' دو بہتے چیوں کے جا وں کہاں با' میں گردو ہیٹس کا منظر صورت حال کی نزاکت ' فیصلہ کن لیمے دونوں دقت لئے کی نفا

بن کھے بہت کھے کہددیا۔ سوکھی بہاڑیوں سے دھوپ اپنا دائن سمیرٹ کھی۔ شام کی ٹرمٹی چادر پھیلنے گل ۔ کوہ دگر پرسنانا اترف لگ رسانتی کھے بچھوٹ کے 'بیکوسٹ رہے ہیں۔ برطوف عالم تنہائی ہے بسکش افغان سراٹھا کرچ طون جٹا ٹوں کو مسرت سے دیکھتا ہے ۔ بیکٹر نڈیاں بک کھاتی ' د کبتی ' دورنعل گئی ہیں۔

درة خرى طرف سے يَى سراك بها الوں كاسينہ جيرتی نجلے نجلے آزاد قبائل کی جھاتی برج بھی آرہی ہے۔ كل شام الا فركے گرد بلیٹے افغان جنگہ و سرگوشی كررہے تھے۔

چند قبائی سردادول سے انگریزی عکومت کے ایجنٹول کی خیربات جیت کے چرہے ہیں کی جرائے سلمے ہے بائی کی جگہ سردے بازی میں انھوکر تصناری بڑجائے ایک جرائے بگولی کا جوا بہ گولی سے ملنے کے بحلائے بنرحی کئی وقع من افراد کے جوائے برحی کئی وقع من من طفے ہوجائے۔ دریار لکے کفن بردوش قبائی کو تبت می تھیل اور خلوت سے نوا ذاجائے برطی اس طون ما تھی ہے ۔ و ور دور فوہا رک ما تھی ہے ۔ و ور دور فوہا رک می بندوق اور دوسرے میں سوکھی دوئی اور ایک بھٹی بین اور انھی اور نوسرے میں سوکھی دوئی اور ایک بھٹی بین اور ایک بھٹی بین اور انھی اور نوس میں سوکھی دوئی اور ایک جو ڈرکیلے کا بھپر افری سوکھی دوئی اور ایک بھٹی بین بردوق اور دوسرے میں سوکھی دوئی اور ایک جو ڈرکیلے کا بھپر افری سے بھٹی ہیں ۔ مگر میرے نیز کھوں کی منٹی فویس اور آزائش کے درمیان مرحوی کا ان بڑے کے درمیان مرحوی کا ان بڑے کے درمیان مرحوی کا ان بڑے کے درمیان مرحوی کا ان میں دوئی اور آزائش کے درمیان مرحوی کا ان بڑے کے درمیان درائے کی درمیان مرحوی کا ان سے کھڑی ہوگی ۔ اے جفاکٹوں کے سنگیں وطن

ميرے كہتان \_ تھے جوڑ كے جادل كياں ؟

میرے کہ آن "ایک محرار بگر کی آئیں ۔ فطرت کی گودیں بلنے والے ہراس فرزندگی آوا زہے جومد اول سے میراس فرزندگی آوا ڈسے جومد اول سے اپنے آب وجدی فاک " چوت رہا ہے ، جواب آبا کی فطلے سے بندھارہا ہے ، جسے مال اور شین کی آمد نے گھرسے بے گھر نہیں کی ۔ اور ایک باروامن چھوٹر کرا گھاتو چھر جین سے بیٹھ نافعیب نہ ہوا ۔ بہ جان گلاز سوال کا سوال کا

چنور گرفعے کے جانہا راجیوت بل گاڑیوں برگھر ہار لاد کر نکلے اور چارہ مدی تک فائن برہاد بھرت رہے ان کے بھائی بندوں نے چاک بیران کی حکم خلعت چنا اور اختیار حکومت بیں شریک ہوگئے۔

اسے مرے نفر غیرا نیصلہ تیرا ہے کیا ؟ "فر غیر غیر " بی محف ایک اصطلاح بہیں اقبال کی روح کا اصلی پیرین ہے ۔ " محرابگل" تنہائی کے فیصلین کے میں اسی و فقر غیروں کو اپنا سرایہ شارکر تا ہے ۔ " بڈھا بلوچ " بیطے کریں وراثت سونی ہے ۔ ۔

موترسه بیابان کی بوا تھ کو گوارا اس دشت سے بہتر ہے ندد لی ' نجادا

غرت ہے بڑی چیز جہاں گدودیں بہنالی ہے دروش کو تاج سردارا

جب دویے کی ریل بیل ہو۔ جہاں سے چاندی کامول تول ہوا وہاں یہ فقر نبرور کیان کی طرح سراٹھا استوں کا ساما کرتا ہے۔

ابتراد درجی آن کو ہا اے نقر فیروا کھا گی دوع فرگی کو ہوائے زرد سیم بڑھا بلوں ہیا بان کی رہت ہیں بلا اسموار گل کو ہتان کے پتھ دل ہیں اور فعینم لولا با وادی لولاب کر جھی ہے۔ شاہ جے شروں کے کا رہے اُ زادا نہ جینے کی تما ان کے سینوں میں رہت اُ پتھ اور بانی کو ایک ماد گلے لگانی ہے : ۔ اسے بیابال کے فرزند ا

ا نے میرے کہ تان . فاک تری عنریں: آب ترا تا بنوک

اے وادمی کولاب

بانی تر مے جشمول کا ترایا ہواسیاب مرمان کو تری نفا دک میں ہیں بیتا ب

سلطان فيميوك وصيت كاتفى:

ا عرف ا بنه مع مع مودیا تذ دبیر

بنصابوج نفيمت كرتاب.

محروم رہا دولت دریا سے وہ غواقس کرتا ہیں جو صحبت سامل سے کنارا

ا وراب ال موجا ہے.

الغيان باتى المهار باتى

تو بھی شہناہ میں بھی شہناہ صب نے نہ دھوندی سلطان کادر

تحرم خدی ہے جس دم ہوا فقر قول کی تقریر وہ مرد درولیش ما زادہ ضغیم لولائی آہ بھرتا ہے : بیدار ہوں داجس کی نفان سی

ال قوم مي مت سے دہ دروش ميا

ا سے وادی لولا ب

تمینول فرخی کرداروں کے روپ میں شامرا بنے آپ سے نحاطب ہے۔ وطن کا ایک تفور چیوٹر نا چاہا ہے،
وطن کا دوسرا نفستور اُنوز کے پار ہے۔ پان کی روانی اور نقر کی ہے نیازی ارده دده کواس کے تینل کو اُچھالتی ہیں
اور یہی دولفظ دبا نی اور نقر ) اور ان کے تلازے 'موج 'سامل' بھٹور' شہین' خلوت 'چٹان' درولیش
ایک دوسرے کے تکھے میں باہیں ڈالے بھر رہ ہیں۔
ایک دوسرے کے تکھے میں باہیں ڈالے بھر رہ ہیں۔

اقبال كى شاعرى كافاص نشن "شاين "عاله عالى الله بيد" شاين "كى بعالى مفات كاروب دھارا ب تو پھرييش بن مرد دروليش ب يبتاع بے أواب . ايك كدائے في إ يمندول كى دنيا كا درويش مول مي

كت بين بالا بين آشيان ( ثابين البرل ١٢٥)

اقبال ندايك ذاتي ظين الماتها : \_

ظوت لپند ہے ، تیزنگاہ ہے !!

يهال ان تفول بين ديكيفي اخلوت كى بير بمل كا عالم ب كرى سوچ ب . آرزوين دو بي ولى . تصيب خطر بومارب وه نبده وروش كرجس كے نقري انداز ہوں كليمانہ

آه يرقوم نجيب وچرب دست وترولغ!

بخفر سوتا ہے وکر کے کادے

وي كرز كالكرام كالكري وي الرئين آب ولرك تمام يك دان يضغيم أولايي بيكشيم كا بحوان نعيب شاعرا" ولر"كي سارسان جيل كاكار عزان كي أبدك

بر کان دھر نے والات ہن

وہی جواں ہے جیسلے کی آنکھ کا تارا شاجب اے بے داغ وزی وزی کاری

### یہ محراب کل کے الفاظ ہیں اور ہم تبیار خوشحال خان کی وصیت کی یاد دوانی: ۔ مجست مجھے اِن جوافوں سے ہے ستاروں یہ جو ڈللتے ہیں کمن

اقب الخودكون كشيرى يُفرن من جيسياكي مذافعاني بيرين من . كم عربيط جاديدكويهي دعادى : م خراك كرجواني تزى سيد داغ!

ان بینوں کرداروں کی زبانی شعر نے جو اپنی آتا کے بئت کھ لے بیں ان میں خود داری کو برتمندی اور بلند برداری کی صفات بھی رہی ہیں ، آخر العنوں نے فقر بنیور کو مئین اسلام کہ کرجی ٹھنڈا کرلیا ۔ آخر الیسی کیا بات ہے کرشام اپنی عرکے بالکل آخری میں وی بیب شام الم بیں ڈو تباہے تو بیابان کو جستان اور کل پوسش وادی سب میں اس کے دل کی کیفیت ایک سی تفرآتی ہے ۔ تن تنہا ۔ "فقر "کالبادہ اور ھے وہ اس می کو میں نہیل سے میں اور چرع بیاں اُتر تے ہیں ۔

دوزازل سے ہے تومزل تاین دچرع

وه بجرغ " برے بھرے میدانوں اور سبزہ زاروں سے کن رہ کرتے والا شکاری برندہ آودو کی گئی و بلبل والی استی بیں اس سے بیہے بھی بنیں اترا تھا ، وہ محراب گئی کا بہدم و بہنوا ہے ۔
مقام وہ کہ : ۔ لار وگل سے بہی انفی بلبل سے پاک مقام وہ کہ : ۔ لار وگل سے بہی نفی بلبل سے پاک بیاں دلنوازی بنیں دلگری ہے اولی کے لئے بیاں دلنوازی بنیں دلگری ہے اولی کے لئے وہ لیکارم وضعت طلب ہیں کے حلقوم سے نکلی ہوگی حسرت وارمان کی سیٹیاں بجاتی ہوئی ہوئی مو

برورى برجيم مسجد قرطبه الظم يرسن چكانيد. سلسكر وزرشب نقش گرها دات

رومی بدلے شای بدلے نہ بدلا ہندکتان تو بھی اے فرزند کہ شاں اپنی خودی ہجان اپنی خودی بہجان او نفافل افغان ا

یہ نظم نہیں ۔۔۔ فریاد کی ایک ئے ہے . شاواب، رواں دواں . محراب کل اور ضیم لولال جی اس پرتال دے رہے ہیں :

> کاک نفرنور فراست سے ہے فالی بے سوز ہے مینی المصوفی کی مصاب اسے وادی کولاب

ور المحال كالم المحال كالم ورده الني دهر تى كرسبوت كوليكارًا بي توسلى بالى كاطرت و المحال كالم الم المحال المحال

ا در کلیوش، مری بعری وادی کا فرزنداین وادی سے والها مذخطاب کرتاب تو بعرشفاف بانی بیش نفر بهدا. پانی تر مح شمول کا تراثیا مواسیاب وہاں نگل تھے ، نہبل یہاں پانی پر ایکے کے جہائے بیٹی ہیں . بظاہر علاقے نخلف ہیں بحود میں بھی فرق آگی ایکن روانی بحرین ، تدری سوت کی طرح آپ سے آپ آبل برسی ہیں۔ ان کا بہا و دن چھیتے ، دونوں وقت ملحے ، شام کی روحانی کیفیدت کے ساتھ ہم احتک مولیا ہے ۔ اورافغانوں کی موامی موسیقی کو سنگت وہ رہا ہے :

جیر کہ ان اور کی الاب ہے۔ بہتے معرفہ کے باد اگر ہم اس نفل کا اخری معرفہ سے بہتے معرفہ کے باد اگر ہم اس نفل کا آخری معرفہ سے بہتے معرفہ کے باد اگر ہم اس نفل کا آخری معرفہ سے خلفت انگریز یا بیر ہن چاک چاک با بیر میں تو نفل کی اور کی المرین ہیں اس نفلم کی اور کی المرین ہیں اس نفلم کی اور کی میں گئی ہم سوچتے رہ جا ایک گ

حفظ برن کے لئے روح کو کردوں ہلاک ؟ حفظ برن کے لئے \_\_ عدت اگریز ؟ دوح کو کردوں ہلاک یا بیرین چاکھاک؟

خلعت بیرین چاک اور انگریز سے بیرسب استعار سے ہیں۔ اِن نفظوں کی ب طالت علی استعاروں کے فانونس روش ہیں۔ اِن فانوسوں ہیں شام کاخون حگر حل رہا ہے۔

کہیں ہی تو مطلب ہیں تھا اُس مُفی اَ اَسْ نفس کا جب اس نے کہا ؟

میں ہی تو مطلب ہیں تھا اُس مُفی اَ اَسْ نفس کا جب اس نے کہا ؟

نقش ہیں سب ناتمام خون حبار کے لیے

نقش ہیں سب ناتمام خون حبار کے لیے

نفسہ ہے سودا کے فام خون جبار کے لیے را



his attack on capitalism

کا درد سرمای- ۱ داری کیا تماشا دکها کر مداری کیا (سانی نامه : بال جبریل)

He revolted against tyranny and exploitation, believed in the brotherhood of man, and was vehemently against narrow nationalism. All these elements combined to form his faith in man's capacity for limitless development and his unique place in the universe, which he artistically expressed through his poems and which give his poems a universal appeal. In his case it cannot be said that his 'poetry is the reality, his philosophy the illusion'. He remained true to his faith in the dignity of the individual and of human labour; in the unity of brotherhood of man; and in his aversion to exploitation of all kind and to the narrowness of any religion.

In his New Year's message on January 1938, a few months before his death, in a broadcast from All India Radio, Lahore he said:

Only one unity is dependable and that unity is the brother-hood of man which is above race, nationality, colour or language. So long as this so-called democracy, this accursed nationalism and this degraded imperialism are not shattered. so long as men do not demonstrate by their actions that they believe that the whole world is the family of God, so long as distinctions of race, colour and geographical nationalities are not wiped out completely, they will never be able to lead a happy and contented life and the beautiful ideals of liberty, equality and fraternity will never materialise. Let us therefore being the New Year with the prayer that God Almighty may grant humanity to those who are in places of power and government and teach them to cherish mankind". (Speeches and Statements 222).

He died in April 1938, with 'a smile on his lips' to quote his own verse. The days of this Faqir came to an end.

Such was the great man add the poet whose birth centenery we are celebra-

The few rambling thoughts on Iqlal's life and work that I have put before you this evening are my respectful homage to that voice full of wisdom and melody which is not subject to mortality and the ravages of time.

blending of mystical and the profane meaning, ambiguity of symbols, stress on pessimistic aspects of life—expression of languish, hopeless sighs of frustrated lovers'. (Gabriel's Wing 369) Iqbal wanted poetry to be optimistic.

Iqual put forward a new doctrine of Khudi 'Self' personality, ego, with a positive meaning. He therefore attacked Plato's idealism, and Hafiz's idle dreaming. He claimed to be the poet of tomorrow.

I have no need of the ear of today.

I am the voice of the poet of tomorrow.

#### For him:

The end of the ego's quest is not emancipation from the limitations of individuality, it is, on the other hand, a more precise definition of it. The final act is not an intellectual act, but a vital act which deepense the whole being of the ego, and sharpens his will with the creative assurance that the world is not something to be merely seen or known through concepts, but something to be made and re-made by continuous action". (Iqbal: Reconstruction of religious thought in Islam, Lahore, 1958, p. 197) He considered it his mission as a poet to challenge the forces of reaction, inertia and stupor. He said:

The spiritual health of a people largely depends upon the kind of inspiration that their poets and artists receive. But inspiration is not a matter of choice. It is a gift, the character of which cannot be critically judged before accepting it. The inspiration of a single decadent, if his art can lure his fellows to his songs, may prove more ruinous to a people then whole battalions of an Attila or Chengiz... (Foreword to Muraqqa-i-Chagtay)

Asrar-i-Khudi was followed by the publication of Runuz-i-Bikhudi in 1917/
1918. Both these poems are significant for the message they deliver. His poetic art too hard been maturing by now, and the Persian poems that followed —Payam-i-Mashriq, Zabur-i-Ajam (Psalm of East) and Javid Namah show the perfect blending of poetry and philosophy, and can be classed as great classics. After there he turned to Urdu Poetry again and published Bal-i-Jibrail in 1935, and other collection of Zarb-i-Klaim in 1936.

Iqbal as a poet has an assured place in the realm of great literature with the vast range of his poetry: lyrics, epics, satires, elegies, odes, covering a wide variety of subjects and fellings, from the common place to the historically sublimes. But he is great as a thinker also, while in Europe he was greatly influenced by the Russian Revolution. His interest in the rights of people is illustrated by:

سلطانی جمہور کا آتا ہے زمانہ جو نقش کین تم کو نظرا ہے مثادو جلادو جس کھیت سے دہقاں کو میسر نہ ہو روزی اس کھیت کے ہر خوشہ گندم کو جلادو فرمان خدا : بالحبریل، لاہور ۱۹۳۹ء)

دیار مغرب کے رہنے والو خدا کی بستی دکاں نہیں ہے کھراجے تم سمجھ رہے ہو دہ اب زرکم عبار ہوگا تمہاری تبذیب اپنے خنجر سے آپ یی خودکشی کرے گی جو شاخ نازک یہ آشیانہ بنے گا نایا ٹیدار ہوگا (غزل: یانگ درا)

He had already warned his own countryman in 1904, before he left for Europe:

وطن کی فکر کر ناداں مصیبت آنے والی ہے
تری بربادیوں کے مشورے ہیں آسمانوں میں
ذرا دیکھه اس کو جو کچھ اور ہا ہے ہو نیوالا ہے
دھرا کیا ہے بھلا عبد کہن کی داستانوں میں
دھرا کیا ہے بھلا عبد کہن کی داستانوں میں
(تصویر درد: بانگدرا)

He has respect for all religions. Every one is aware of his fa mous lines:

Tarana-i-Hindi.

مذبب نهی سکهاتا آیسمیں بیر رکهتا بندی بین بم وطن بهین بندوستان بمارا (ترانه بندی: بانگ درا)

As I have already mentioned, Iqbal was a rare combination of a poet, philosopher, a man of action and public affairs. He has an eminent educationlist-Dean of the Faculty of Oriental Studies and Chairman of the Department of Philosophical Studies, Punjab University actively connected with Islamia College, Lahore and the Jamia-Millia, Delhi. He took keen interest in all educational reforms.

He joined active politics as a member of the Punjab Legislature Assembly in 1927, and was President of the Muslim League in 1931. He attended the Round Table Conference in London, in 1931 and 1932. He was a close associate of Jinnah. In a way he was associated with the Pakistan scheme. He, unfortunately died much before Pakistan became a reality. He could never have endorsed the religious fanaticism and political chauvinism, which accompanied the ultimate pursuit and the realisation of the scheme, and which resulted in much blood-shed, anguish and agony on both sides.

His greatness as a poet lies in his break with the earlier tradition of Urdu and Persian poetry. He gave new meaning to the traditional symbols used by classical Persian and Urdu poets, such as the rose, the nightingale, the moth and the candle, even though he used the classical style. His object was a fresh meaning He used, instead of the rose, the tulip which was abundant in Kashmir as the symbol of the ego, symbolising the yearning for manifestation like the flame of Sinai.

The first great event of his poetic career was the publication of his poem Asrar-i-Khudi in 1915, which greatly disturbed the pseudo mystics: As Schimmel has said; 'He did not believe in mysticism under the cloak of which there was

771

"All human art must be subordinated to this final purpose (i.e Life), and the value of everything must be determined in reference to its life — yielding capacity. The highest art is that which awakens our dormant will-force and nerves as to face the trials of life manfully. All that brings drowsiness and makes us shut our eyes to Reality around, on the mastery of which alone Life depends, is a messsage of decay and death. There should be no opium-eating in Art. The dogma of Art for the sake of art is a clever invention of decadence to cheat us out of life and power." (Javidnama 1 1168).

Iqual followed this role of the poet in the practice of his poetry. In his message to the editor of 'Makhzan' during his stay in England, he said, that 'nations strong in action set no value to mere presie'.

Iqbal believed in a life of action and struggle, "the life of this world consists in movement, this is an established law of the world. But on this road there is no place for halting, a static condition means death. Those who are moving have gone ahead, those who tary even a while get crushed."

In one of his Persian verses he said:
"my ringing cry has urged along the road,
the throng who lost their way upon the plain".

(Lale Tur 140)

After finishing his early education in Sialkot and Lahore, Iqbal went to Europe in 1905 for further studies. He got his degree in Philosophy from Trinity College, Cambridge, and his Doctorate from Munich. He also qualified as a Bar at-Law and taught Arabic in London University for a short period. During this stay in Europe he realised that narrow nationalism was the basic cause of the political turmoil in Europe, and that western philosophy with its accent on materialism was heading towards an abyss of death and destruction. He expressed this insight with a rare prophetic vision in his massage to the westerners:

Iqual to me appears to have been a rare combination of a poet, a philosopher, a dreamer, yet a man of action, an active politician and a statesman, Although born in a particular country and wedded to a particulars religion, like all great poets Iqbal belongs to the whole world. His concept of religion was a wide concept - the religion of humanity.

All great poetry, which is an artistic interpretation of life as apprehended by the vision of the poet, is an expression of human emotions, dreams and aspirations and is a precious treasure of humanity as a whole. A great poet is a seer and a creator. His vision and insight penetrates and apprehends that inner world of human thoughts and emotions, and life's complexity, which cannot be viewed through scientific telescopes. All great poets have also been some sort of rebels, harbringers of light and hope in the midst of a crumbling world order, and the creators of new values at a time when the world seems void of values. Iqbal in my opinion belonged to this category of great poets, and philosophers. His concept of a poet was very much like Shelley's, who said that :

> "Poets are the hierophants of an unapprehended inspiration, the mirrors of the gigantic shadows which futurity casts upon the presentthey are the unacknowledged legislators of the world" (Defence of poetry).

> We find same ring in Iqbal's concept of the poet when he says: "Poets are the instructors of laws, the founders of civil society, the inventors of the arts of life, and teachers who dreaw into a certain propinquity with the beautiful and the true, that partial apprehension of the agencies of the invisible world which is called religion".

> > OR

" If the object of poetry is, to make men, Then poetry is the heir of prophecy"

(Javidnama, Lahore, 1932, 1 363)

OR

"The nature of a poet is entirely searching, He is the creator and the cherisher of wishes The poet is like the heart in the breat of the nation. A nation without a poet is like a heap of clay".

Schimmel has therefore rightly said:

(Javidnama 1 363)

"Poetry as active history and history-making prophecy, That is the supreme goal of Iqbal's aesthetics".

(Schimmel, A; Gabriel's Wing 72)

For Iqbal poetry to be worthwhile must be an urge to action. beleive in the dogma " art for art's sake." According to him. He did not

#### IQBAL AS A POET AND PHILOSOPHER

#### Prof. Ramesh Mohan

Text of the speech delivered by Prof. Ramesh Mohan, Director of Central Institute of English & Foreign Languages, Hyderabad. on the occassion of Inaugural function of Iqbal Centenary Celebrations held on 9th November 1977, at Exhibition Grounds, Hyderabad.

Ladies and Gentlemen,

I am extremely grateful to the organizers of the Iqbal Centenary Celebrations for inviting me to this inaugural function and giving me an opportunity to pay my humble tribute to the great philosopher-poet on this occassion.

While trying to do so, however, I have a feeling of great diffidence because, as I told some of the members of the organising committee of the Centenery Celebrations who came to invite me last night, I am not a specialist on Iqbal; nor have I studied his works and his philosophy with any degree of throroughness which many scholars and poets whom I see present on this occassion can claim to possess. Although I can claim to speak and understand Urdu, provided, it is not highly Persianised. I cannot read or write it with facility. knowledge of Iqbal, and for the matter of that of most Urdu poets is desultory. based on cursory readings of some distinguished Urdu poets and on recitals of Urdu poetry heard from friends or in mushairas which I had the opportunity of attending fairly regularly during my long stay in Lucknow before I came to Hyderabad. My interest in Urdu poetry also developed because of my personal association with some distinguished poets whom I came to know personally while at Lucknow - one of whom, Ali Sardar Jafari, is present here. I have the privilege of having been his contemporary in Lucknow University, and I still remember his inspiring poems which thrilled vast audiences during the momentous years of the struggle for the country's independence.

I hope, therefore, you will excuse me if you do not find anything new, profound or very insightful in what I say about the great poet whose birth centenery is being celebrated today. I would only like to stress a few aspects of his life and his poetic works which have impressed me. (18)

Verily, the Afghans are deficient in sense and understanding—
They are the tail-cut curs of the butcher's slaughter-house.

They have played away dominion for the gold of the Mughals;
And they lust after the offices, that the Mughals can give.

Though the camel, with its lading, hath entered their dwelling,
They are first taken up with stealing the bell from its neck,

Out upon him who first the name of Sarrahban bore.
And malediction upon the whole of them, that after follow.

The recreant occupy themselves in baseness and dishonour;
But every breath of the noble is devoted to the cause of renown.

They commence from Kandahar, and reach unto Damghar

And all are worthless and good for nothing, who dwell between.

(19)

The Mughals whom I now set eyes upon, are not such as were wont to be;
The day of their swords is past and gone, and but the pen remaineth unto them:
They gain over the Afghans by gold; and by fraud and deception entangle them;
Upon me these things have no effect, for the favour of God is still upon me.
I am neither a fly nor a cow, that I should hover over rottenness and filth.
The hawk or the falcon am I, that must my heart, with my own quarry, delight;
Were there but others like unto me in this affair, I should rejoice indeed;
But since there are none like me, with distress and grief 1 am o'erwhelm'd.

the said that the said said the said the

F D TO ENGLISH ST IN CHARLES

First I, then others, as many as there may be— We all of us require aid, and a helping hand.

Whether it is valour, or whether liberality, They have cast, through dissension, them both away.

But still, O Khushhal, thank God for this, That they are not slaves, but free-born men.

(14)

Doth the gnat ever attain unto the high rank of the falcon Even though he is furnished, both with feathers and with wings?

(15)

Though all the world may agree to disparage and speak ill of him, Poor Khushhal is Khushhal in his own merits and integrity.

(16)

However tortuously the snake moveth about, It proceedeth straight enough unto its hole.

(17)

What is it, a sound and healthy body,
Which, more than empire and sovereignity, is preferred?

Altho' the world's wealth is an excellent thing, Glory and renown are, than riches, more precious still.

What are more inestimable than the most perfect thing? The one, is purity—the other, is sincerity of heart.

What is it that disenthralleth a man from sorrow? Yea, what is it?—it is contentedness of mind.

Shouldst thou boast thyself of thy godliness,
That godliness, thereby, is rendered bootless and vain.

What is that, which hath a value beyond compute? Yea, what is it?—it is deliberation in all our affairs.

That, which as a favour and obligation is conferred, As generosity or liberality, was it ever accounted?

What is that, which, in this world, is a Hell indeed? Verily, it is the society and acquaintance of a fool.

Then, O Khushhal, guard thou well thy mind. For if there be aught good, 'tis a mind upright. Like unto the ants, directed towards the grain are the steps
Of those who favour me with their coming and their going.

Did not these ants entertains the hope of obtaining a store;
They would never make any journey in that direction at all.

Abandon not thine own striken mountain-land, O Khushhal?
Though blood is at every footstep and in every direction shed.

(12)

If the damsels of Khusmir are famed for their beauty, Or those of Chin, or Ma-chin, or Tartary, noted likewise;

Yet the sweet Afghan maidens that mine eyes have beheld, Put all the others to shame, by their conduct and ways.

As to their comeliness, this, once for all, is the fact of the matter. That they are, in lineage, of the tribe and posterity of Yakub,

Of the fragrance of musk, or of rosewater, they have to need— They are as the attar of the perfumer, by prayer five times a day.

Whether jewels for forehead or for neck, or any other trinkets, All these are contemptible, with their dark locks compared.

Whether veils of gold brocade, or whether silken mantles, All are a sacrifice unto the snow-white kerchief of theirs,

The beauty of their mind excelleth their personal privacy; Not seen in the markets, with garments open and persons exposed.

They cannot look one full in the face, through modesty.

They are unused to abuse, and the discipline of the shoe.

Khushhal hath mentioned, more or less, somewhat of the matter; But much remaineth that may be suitable, or unsuitable to the case.

(13)

If the Afghan people are of the human race, In disposition and ways they are very Hindus.

They are possessed of neither skill, nor intellect; But are happy in ignorance, and in strife.

Neither do they obey words of their fathers; Nor do they unto the teachers' instructions give ear.

When there may be one worthy man amongst them They are the destroyes of his head and life.

They ever lie in, wait, one to injure the other; Hence they are always by calamity remembered.

They neither possess worth, nor do others esteem them. Though they are more numerous than locusts or than ants. The fame of Bahlol, and of Sher Shah too, resoundeth in may ears—Afghan Emperors of India, who swayed its sceptre effectively and well.

For six or seven generations, did they govern so wisely, That all their people were filled with admiration of them.

Either those Afghans were different, or these have greatly changed; Or otherwise, at present, such is the Almighty's decree.

If the Afghans shall acquire the gift of concord and unity. Old Khushhal shall, a second time, grow young therefrom.

A good name will remain behind—naught else soever will survive:

The wicked for evil are remembered—the good, for their virtues, in the memory live.

Shouldst thou hear of Hjaj, thon wilt also hear the name of Noshirwan. For justice, the unbeliever is venerated—for tyranny, the believer is cursed.

(10)

The Afghans have gone mad about posts and dignities; But God preserve me from such plagues and troubles.

Unto whom belongeth the gift of discretion: to the swordsman?

Just the same as one learneth the Kuran, in the schools?

Not one amongst them is gifted with the art of prudence: For with the dispositions of all of them I am well acquainted.

The Afghans have one very great failing, if thou but notice— That they with the titles and dignities of the Mughals coquet.

Shame and reputation, fame and honour, are of no account; But, certainly, they talk enough about officers, rank, and gold.

Look not towards the Mughals with the eyes of cupidity; Even if in the habit of doing so from any other cause.

The trusty Khattaki sword is buckled round my waist;
But not the custom of servitude, in the village and in town.

The dark night of Aurangzeb's prison I hold in rememberance.
When all the night long, "O God! O God!" continually I cried.

If the Afghans would but oppose the Mughals with the sword. Every Khattak, by the bridle-rein, should lead a Mughal away.

Amongst the Khattak. O Khushhal, no council of honour existeth: Hence. I cannot conceive from what lineage they have sprung.

(11)

Whether it is the wise man, or the ignorant—the honest man or the robber, I do not see anyone a true colleague united with me in my task.

A sincere friend in distress I cannot discover throughout the land; For people merely give the empty consolation of their tongues.

The Iranis are of a friendly disposition-they are ture and faithful; They have urbanity and breeding-are respectable and deserving. The Afghans are malevolent and ruthless and contentious But give them for their modesty and valour due praise. Whether Baluch or Hazarah, both are dirty, and abominable : They have neither religion nor faith-may shame attend them ! Whether Hindustani or Sindhi, may their faces be blockened! For they have neither modesty nor shame, neither bread nor meat. The Kashmiris, whether male or female-may they all be uhdone! They have none of the cattels of humanity amongst them Behold they are not of they human race-what are they? May perdition swallow them-both Uzbek and Kazalbash ! The Laghmanis, Bangashis, Suwatis, Tirahis-all of them, Are dancers and fiddlers-and who will be friends with such? Unto him, all matters are manifest, regarding other folks' ways; Then render unto Khushhal's shrewdness, it due meed of praise.

(7)

Gentle breeze of the morn, shouldst thou pass over Khairabad,
Or should thy course lead thee by Sarae, on the banks of the Sinds.

Hail them, again and again, with my greetings and salutations;
And with them, many, many expressions of my regard and love.

Cry out unto the swift Aba-Sind with sonorous voice;
But unto the Landdaey, mildly and whisperinngly say—

"Perhaps, I may drink, once more, a cup of thy water:
For, whilom, I was not on Gange's nor on Jamna's banks."

Of the climate of Hind should I complain, how long shall I cry out?

Whilst the vileness of its water is far more horrid still.

Shouldst thou drink water from a rivulet, it racketh the vitals;
And that of the wells, too, is not free from danger and peril.

Since therein, from hill streams, the cool element is not to be had,
Defend us from Hind, tho' it should teem with all the world's luxuries besides.

(8)

Do they belong to the afrit, the demon, or the goblin race?

For, among the lineage of Adam, the Afghans I cannot account.

Notwithstanding thou mayest give one of them the best of counsel and advice.

Still, even the counsel of his father is not acceptable to his heart.

The whole of the deeds of the Pattans are better than those of the Mughals;

But they have no unity amongst them, and a great pity it is.

(2)

I have beheld fortune's practices—its different usages and ways—

It clambereth unto thee with difficulty; but like a stone from a mountain, rolleth away!

(3)

Though the king may cast him into prison, he will not grieve; For the liberty of the free is from the beginning of time.

(4)

Let it not be, that every bad rider should mount fortune's steed: If it be ridden by any one, at least a good horseman let him be.

(5)

Neither doth any one here seek to avail himself of my abilities and experience. Nor are the capabilities of this country's people of any advantage unto me.

We converse together in one tongue—we speak the Pushto language: But we do not, in the least, understanp what we to one another say

The Suwatis account themselves exceeding wise, whilst they are but fools.

And tis amongst such a set as this, that the Almighty my lot hat cast,

Now that I have beheld the Suwat vally, I have this much discovered. That there is no tribe more abject and contemptible than the Yusufzis.

Tyranny and self-conceit seem to be the inmates of all;
And every man amongst them is covetous and ready to beg.

Although, in their dwellings, they have wealth and goods, they are hungry-eyed; And their head-men, than the rest, are more villainous and infamous still.

'Tis said, that the water melon deriveth its colour from the water melon.

But their wise men and elders are more worthless then the people themselves.

The rights of the poor and helpless, they make out wrong and unjust, If they can a single penny obtain by way of a present, or a bribe, As to these I have seen myself: about others I am unable to speak—They are all either bullocks ar skinners, without any exception soever.

(6)

The Turanis are all turbulent, quarrelsome, and oppressive; Liars, perjurers, and concocters of calumny and stander. doubt said some bitter things against Aurangzeb, but we must not forget that these are the judgments of an enemy who had passed seven long year as the Emperor's prisoner in a country of which he himself aays:

"Defend us from Hind, tho' it should teem with all the world's luxuries besides."

MOHAMMAD IQBAL.

(1)

A year hath passed since Aurangzeb is encamped against us, Disordered and perplexed in appearance, and wounded in heart.

It is now year after year that his nobles fall in battle; But his armies swept away, who shall number them!

The treasures of India have been spread out before us: The red gold muhurs have been engulfed in the hills.

It would not have entered one's head in eighteen guesses. That such events would e'er have happend in these parts.

Still Aurangzeb's malevolence hath not a whit diminished Though the curse of his father it before drew down.

For this reason, also, no one can place dependence on him: He is malignant and perfidious; a breaker of his word.

For this state of things, no other termination can be seen, Than that the Mughals be annihilated, or the Afghans undone.

If this, which is beheld, be the revolutions of destiny— If in this be the will of the Almighty, the time is come.

Fate revolveth not in the same fashion at all times— Now' tis propitious to the rose; now favourable to the thorn.

At a period so pregnant with honour and glory as the present. In what manner do these base and recreant Afghans act?

There is no deliverance in any thing save the sword:
Afghans, who nourish any other idea than this, are lost, indeed.

The Afghans are superior to the Mughals at the sword. Were but the Afghans, in intellect, a little discreet.

If the different tribes would but support each other, Kings would have to bow down in prostration before them.

But whether it be concord or strife, or folly or wisdom.

The affairs of every one are in the hands of the Almighty.

#### KHUSHHAL KHAN KHATTAK

The Afghan Warrior-Poet,

The unification of the Afghan race—a process which is still going on before our eyes—forms one of the most interesting chapters in the history of Central Asia. Bahlol Lodhi and Sher Shah Suri in India, the Khattack poet Khushhal Khan and Pir Roshan among the frontier tribes, the later Amir Abdur Rahman Khan and his grandson King Aman Ullah Khan in Afghanistan proper, are the most outstanding figures in the history of this interesting movement. The day is not far off when some Afghan historian will tell us the story of the unity of his race much in the same way as Bolton King has told the story of the unity of Italy.

I want to place before the readers of "Islamic culture" some specimens of Khushhal Khan's poetry, the value and importance of which is yet to be realised by the Afghans. He was born in 1613, and rose to the chieftainship of his tribe at the age of 27. He served the Emperor Shah Jahan loyally, but fell under the suspicion of Aurangzeb who imprisoned him in the fortress of Gwaliar. He was released after seven years, but on his return to his native land openly revolted against the Emperor and founded the great Afghan confederacy against the Mughals. He personlly went from tribe to tribe, and by negotiations as well as his charming poetry tried to infuse something of his own burning soul into his countrymen. The diplomacy and gold of Aurangzeb, however, were too powerful for him and he was finally compelled to retire in the Afridi country where he died at the age of 78. He was a versatile mind and wrote on various subjects, such as, Poetry, Philosophy, Ethics, medicine, and his own autobiography which is unfortunately lost. Throughout his poetry, the major portion of which was written in India and during his struggles with the Mughals, breathes the spirit of early Arabian poetry. We find in it the same simplicity and directness of expression, the same love of freedom and war, the same criticism of life. I hope the Education Minister of Afghanistan will appoint some Afghan scholar to make a critical study of this great warrior-poet of the Pushto language and to bring out a complete addition of his works with the necessary historical notes. This must be the first literary undertaking of modern Afghanistan the same along the same street, and the same

The following specimens of Khushhal Khan's poetry are taken from Captain Raverty's literal English Translation which was published in 1862 The selection is sure to give the reader some idea of the poet's passionate patriotism, his aspirations, and the keenness of his observation of men. The poet has no

Classical Physics has learned to criticize its own foundations. As a result of this criticism the kind of materialism, which it originally necessitated, is rapidly disappearing; and the day is not far off when Religion and Science may discover hitherto unsuspected mutual harmonies. It must, however, be remembered that there is no such thing as finality in philosophical thinking. As knowledge advances and fresh avenues of thought are opened, other views, and probably sounder views than those set forth in these lectures, are possible. Our duty is carefully to watch the progress of human thought, and to maintain an independent critical attitude towards it.

(Iqbal: Reconstruction of Religious Thought In Islam—Preface).

of the traditional Aristotelian idea of a fixed Universe. If he had been able to raise the question whether dimensionality is a property of the world or a property of our knowledge of the world, he would have felt the necessity of a searching examination of his own consciousness, and this would have opened up to him a line of thought much more in keeping with his sufistic standpoint. Again the interpenetration of the superspatial 'here' and the super-eternal 'now' in the ultimate Reality suggests the modern notion of space-time which Prof. Alexander. in his lectures on 'Space, Time and Deity', regards as the matrix of all things. A keener insight into the nature of time would have led 'Iraqi' to see that time is the more fundamental of the two; and that it is not a mere metaphor to say, as Prof. Alexander does say, that time is the mind of space. 'Iraqi' conceives God's relation to the Universe on the analogy of the relation of the human soul to the body; but, instead of philosophically reaching this position through a criticism of the spatial and temporal aspects of experience, he simply postulates it on the basis of his spiritual experience. It is not sufficient merely to reduce space and time to a vanishing point-instant. The philosophical path that leads to God as the Omnipsyche of the universe lies through the discovery of Living Thought as the ultimate principle of space-time. 'Iraqi's' mind, no doubt moved in the right direction; but his Aristotelian prejudice coupled with a lack of Psycological analysis blocked his progress. With his view that Divine Time is utterly devoid of change—a view obviously based on an inadequate analysis of conscious expirience-it was not possible for him to discover the relation between Divine Time and serial time, and to reach, through this discovery, the essentially Islamic idea of continuous creation which means a growing universe.

soul which, in its unique essence, is neither at rest nor in motion. Thus passing through the infinite varieties of space we reach the Divine space which is absolutely free from all dimensions, and constitutes the meeting point of all infinities.

In a similar manner 'Iraqi' deals with time. There are infinite varieties of time relative to the varying grades of being intervening between materiality and pure spirituality. The time of gross bodies which arises from the revolutions of the heavens is divisible into past, present. and future; and its nature is such that as long as one day does not pass away the succeeding day does not come. The time of immaterial beings is also serial in character; but its passage is such that a whole year in the time of gross bodies is not more than a day in the time of immaterial beings. Rising higher and higher in the scale of immaterial beings we reach the notion of Divine Time which is absolutely free from the quality of 'passage' and consequently does not admit of divisibility, sequence and change It is above eternity; it has neither begining nor end. The 'eye' of God sees all the visibles and His 'ear' hears all the audibles in one indivisible act of perception. The priority of God is not due to the priority of time; on the other hand the priority of time is due to God's priority. Thus Divine Time, is what the Qur'an describes as the 'Mother of Books' in which the whole of history freed from the net of casual sequence is gathered up in a single super-eternal 'now'.

From this summary of 'Iraqi's view you will see how a cultured Muslim Sufi intellectually interpreted his spiritual experience of time and space in an age which had no idea of the theories and concepts of modern Mathematics and physics. In fact his theory of a plural space may be taken as a primitive stage in the modern hyperspace movement which originated in Nasir-ud-Din Tusi's efforts to improve the parallel postulate of Euclid. In modern times it was Kant who first definitely suggested the idea of different spaces as you will see from the following passage which I quote from his Prolegomena :-

"That complete space (which is itself no longer the boundary of another space) has three dimensions; and that space in general cannot have more, is based on the proposition that not more than three lines can intersect at right angles in on point ..... That we can require a line to be drawn to infinity, a series of changes to be continued (for example, spaces passed through by motion) in indefinitum, presupposes a representation of space and time which can only attach to intuition."

But Kant was not a mathematician. It was left for professional mathematicians of the 18th and the 19th centuries finally to reach the concept of space as a dynamic appearance, and, as such, generable and finite. 'Iraqi's mind seems to be vaguely struggling with the concept of space as an infinite continuum; yet he was unable to see the full implications of his thought partly because he was not a mathematician and partly because of his natural prejudice in favour "We created man: and we know what his soul whispereth to him, and we are closer to him than his neckvein." (50-15).

But we must not forget that the words proximity, contact and mutual separation which apply to material bodies, do not apply to God. Divine life is in touch with the whole Universe on the analogy of the soul's contact with the body. The soul is neither inside nor outside the body; neither proximate to nor separate from it. Yet its contact with every atom of the body is real. and it is impossible to conceive this contact except by positing some kind of space which befits the subtleness of the soul. The existence of space in relation to the life of God, therefore, cannot be denied; only we should carefully define the kind of space which may be predicated of the Absoluteness of God. Now there are three kinds of space-the space of material bodies, the space of immaterial beings, and the space of God. The space of meterial bodies is further divided into three kinds. First, the space of Gross bodies of which we predicate roominess. In this space movement takes time, bodies occupy their respective places and resist displacement. Secondly, the space of subtle bodies, e.g., air and sound. In this space two bodies resist each other and their movement is measurable in terms of time which, however, appears to be different to the time of gross bodies. The air in a tube must be displaced before other air can enter into it; and the time of sound-waves is practically nothing compared to the time of gross bodies. Thirdly, we have the space of light. The light of the Sun instantly reaches the farthest limits of the Earth. Thus in the velocity of light and sound time is reduced almost to zero. It is, therefore, different to the space of air and sound. of light is There is, however, a more effective argument than this of a candle spread in all directions in a room without displacing the air in the room; and this shows that the space of light is more subtle than the space of air which has no entry into the space of light. In view of the close proximity of these spaces, however, it is not possible to distinguish the one from the other except by purely intellectual analysis and spiritual experience. Again, in the hot water the two opposites-fire and water-which appear to interpenetrate each other cannot, in view of their respective natures, exist in the same space. The fact cannot be explained except on the supposition that the spaces of the two substances, though closely proximate to each other are nevertheless distinct. But while the element of distance is not entirely absent, there is no possibility of mutual resistance in the space of light. The light of a candle reaches up to a certain point only and the lights of a hundred candles intermingle in the same room without displacing one another.

Having thus described the spaces of physical be dies possessing various degrees of subtleness. 'Iraqi' proceeds briefly to describe the main varieties of space operated upon by the various classes of immaterial beings, e.g., angels. The element of distance is not entirely absent from these spaces; for immaterial beings, while they can easily pass through stone walls, cannot altogether dispense with motion which, according to 'Iraqi', is evidence of imperfection in spirituality. The highest point in the scale of spatial freedom is reached by the human

Personally I am inclined to think that in this manuscript we are in a more intimate touch with the Persian Sufi Iraqi whose freedom of thought and action brought on him the odium of the orthodox both in Egypt and India. However the reason why he was led to reduce his thoughts to writing is thus explained :-

« وبایستے که این اسرار عزیز در صمیم جان وسویدائےدل مکنون و مخزون داشمتے نـه ازراء بخل بل ازراه عرتونفاست و لیکن عذر در جلوه کردن این محذره عذرا آنست که وقت دراثنائے سخزوگر من دل برزبان انظ مکان رفت و جون لقظ مكان در اخبار آمده است انكار نبايد كرد و ليكن مكان رابيايد شناخت كه عبارت ازا ل چبست تا تشبيه. از راه خبر ديس جماعتے از کور دلاں شور یخت چوں افظ مکان شنیدند از سر تعصب و حسد و عناد وجمعود ایں کلمہ رادست آویز ساختند وہر نجامیدن مامیان بستند و رقم تشبیه برما کشبیدند بتکفیر مافتوا تے نوشتند پس ناچار از برائے اظمار برات ساخت دل؟ خود از غبار قشبیه این محذ ره عذرا از ابدان عالمیان ماام طبیعت غرض یا پست کردن واین یوسف باجمال بان کوران جلوه بایستے داد تارفع ظن ایشان بوده باشد اگرچه معلوم بود که در د تعصب و حسد درمان نمی پذیرو چنانچه باران که هاده حبات است مردار را جز تباهي سي اخزايد- ان الذين حقت عليهم كلمه ربك لايومنون ولوچاء هم كل آينة حتى يرد العذاب الاليم-

Assuming, then, that the writer is Fakhr-ud-Din 'Iraqi, it is significant to note that he was a contemporary of Nasir-ud-Din Tusi. Tusi's work on Euclid was printed in Rome in 1594, and John Wallis introduced it to the University of Oxford about the middle of the 17th century. It is Tusi's effort to improve the parallel postulate of Euclid that is believed to have furnished a basis in Europe for the problem of space which eventually led to the theories of Gauss and Reimana. 'Iraqi, however, was not a mathematician, though his view of space and time appears to me to be several centuries ahead of Tusi. This necessitates a very careful inquiry into the progress of mathematical thought in Islam with a view to discover whether 'Iraqi's conclusions were ever reached through a purely mathematical channel

I will now proceed to summarise the substance of 'Iraqi's dicussion of time and space mainly in his own words. The secret of time and space is the greatest of secrets. To know it is to know the secret of the Being and attributes of God The existence of some kind of space in relation to God is clear from the following verses of the Qur'an :-

"Dost thou not see that God knoweth all that is in the Heavens and all that is in the Earth? Three persons speak not privately together, but He is their fourth; nor five, but He is their sixth; nor fewer nor more, but wherever they be He is with them." (58-8).

"Ye shall not be employed in affairs, nor shall ye read a text out of the Qur'an, nor shall ye work any work, but we will be witness over you when you are engaged therein; and the weight of an atom on Earth or in Heaven escapeth not thy Lord; nor is there weight that is less than this or greater but it is in the Perspicuous Book " (10-62).

incorrect. I had a vague recollection of the idea of function in Al-Beruni, and, not being a mathematician, I sought the help of Dr. Zia'-ud-Din of Aligarh who very kindly gave me an English translation of Al-Beruni's passage, and wrote to me an interesting letter from which I quote the following:—

"Al-Beruni in his book, Qanun-i-Mas'udi, used Newton's formula of Interpolation for valuing the various intermediary angles of Trigonometry functions from his tables which were calculated for every increase of fifteen minutes. He gave Geometrical proof of Interpolation formula. In the end he wrote a paragraph saying that this proof can be applied to any function whatsoever whether it may be increasing or diminishing with the increase of arguments. He did not use the word function, but he expressed the idea of function in generalising the formula of Interpolation from Trigonometrical function to any function whatsoever. I may add here that I drew the attention of Prof: Schwartzschild, Professor of As-tronomy in the Gottengen University, to this passage, and he was so much surprised that he took Prof: Andrews with him to the library, and got the whole passage translated three times before he began to believe it."

It is not possible for me here to discuss Spengler's theory, and to show how materially his oversight affects his view of history. Suffice it to say that a genetic view of the cultures associated with the two great Semitic religions reveals their spiritual relationship which tends to falsify Spenglers's thesis that cultures, as organic structures, are completely alien to one another. But this brief reference to one of the most important concepts of modern mathematics reminds me of الامكان في در ابة الامكان in the science of Space." Ed. -"I.C.") of 'Iraqi. During my correspondence with Maulvi Syed Anwar Shah, one of the most learned traditionists in the Muslim world of today, regarding the meaning of the word 'Dahr' (time,) occurring in the well known tradition الدهر موالله 'Deal not in invective against Time (with Time's viciss tudes) Lo! Time (with Time's vicissitudes) is Allah." Ed. "I.C.") the Maulvi Sahib referred to this manuscript; and later, at my request, very kindly sent me a copy of it. I consider it necessary to give you an account of the contents of this valuable document, partly because it will furnish additional reason for dissatisfaction with Spengler's theory, but mainly because I mean thereby to impress upon you the need of Oriental research in the concepts of special sciences as developed in the world of Islam Moreover it is likely that this small manuscript of great value may lead to the opening up of a fresh field of inquiry about the origins of our concepts of space and time, the importance of which has only recently been realised by modern Physics.

There is, however, some doubt about the authorship of the booklet. Hajji Khalifah attributes it to one Sh. Mahmud whom I have not been able to trace. About the middle of the text the following sentence occurs:—

ه این محذ ره غیبی .... چوبیشا طکی بیان این بنده ضعیف باخر زمانیان جلوه کند امید وارم که تشکنان جرحه حقیقت در ایام آخراازمان از دست این ساقی مراقبی جمال ز لال شیرین مشاهده نمایند ..... .

The Culture of Islam is the youngest of all Asiatic cultures. For us moderns it is far more easy to grasp the spirit of this culture than to imagine the world-picture of those ancient cultures whose intellectual and emotional attitude it is extremely difficult to express in a modern language. The difficulty of the historian of Muslim culture is mainly due to the almost total lack of Arabic scholars trained in special sciences. European scholars have done good work in the domain of Muslim history, philology, religion and literature. Muslim Philosophy too has had a share of their attention; but I am afraid the work done in Philosophy is, on the whole, of a superficial kind, and often betrays ignorance of both Muslim and European thought. It is in Art as well, as in the concepts of special sciences and Philosophy that the true spirit of a culture is revealed. But, for the reason mentioned above, the student of Muslim culture is yet very far from understanding the spirit of that culture. Briffault, in his Making of Humanity- a book which every student of history of culture ought to read-tells us that "neither Roger Bacon nor his later namesake has any title to be credited with having introduced the experimental method." And further that "the experimental method of the Arabs was by Bacon's time widespread and eagerly cultivated throughout Europe." Now, I have reasons to believe that the origin of Descartes' Method and Bacon's Novum Organum goes back to Muslim critics of Greek logic, e. g., Ibn Taimiyya, Ghazzali, Razi and Shah-ab-uddin Shurawardi Maqtul. But it is obvious that the existing material which would prove this thesis can be handled only by those Arabic scholars who have made a special study of Greek, Muslim and European logic.

Again, our ignorance of the concepts of Muslim science sometimes leads to erroneous views of modern culture. An instance of this I find in Spengler's extremely learned work. Untergang des Abendlandes, in which he has developed a new theory of the birth and growth of cultures. While discussing the concept of number in the classical, Acabian and modern cultures, and constrasting the Greek notion of magnitude with the Arabian indeterminateness of number, he says:-

"Number as pure magnitude inherent in the material presentness of things is paralleled by number as pure relation, and if we may characterize the Classical "World", the cosmos, as being based on a deep need of visible limits and composed accordingly as a sum of material things, so we may say that our world-picture is an actualising of an infinite space in which things visible appear very nearly as realities of a lower order, limited in the presence of the illimitable. The symbol of the West is an idea of which no other Culture gives even a hint, the idea of Function. The function is anything rather than an expansion of, it complete emancipation from, any pre-existent idea of number. With the function, not only the Euclidean Geometry but also the Archimedean arithmetic ceased to have any value for the really significant mathematic of Western Europe."

The last three sentences in this passage are in fact the foundation-stone on which the superstructure of Spengler's theory largely rests. Unfortunately, the thesis that no other culture gives even a hint of the idea of Function is

### A PLEA FOR DEEPER STUDY OF THE MUSLIM SCIENTISTS

#### Mohammad Iqbal

Sometime ago various questions arose in my mind regarding the culture of Islam as embodying the world feeling of a specific group of mankind. Is Modern Science purely Western in origin? Why did the Muslims devote themselves to architecture as a mode of self-expression; and why did they compartively ignore music and painting? What light, if any, do their mathematics and their decorative art throw on their intellectual and emotional attitude towards the concepts of space and time? Are there any psychological conditions which determined the rise and final acceptance, as an orthodox religious dogma, of a boldly by conceived Atomic theory wholly unlike the Greek theory? What is the psychological meaning of 'mi'raj' in the cultural history of Islam? Professor Macdonald has recently tried to prove the existence of Buddhistic influence on the rise and growth of Atomism in Islam. But the cultural problem which I have ventured to raise is far more important than the Purely historical question Similarly Professor Bevan has given answered by Professor Macdonald. valuable historical discussion of the story of the 'Mi'raj'. my mind, however, what is, culturally speaking, more important is the intense appeal that the story has always made to the average Muslim, and the manner in which Muslim thought and imagination have worked on it. It must be something more than a mere relegious dogma, for it appealed to the great mind of Dante, and, through Muhyiuddin Ibn-ul-Arabi furnished a model for the sublimest part of the Divine Comedy which symbolises the culture of mediaeval Europe. The historian may rest satisfied with the conclusion that the Muslim belief in the Prophet's Ascension finds no justification in the Qur'an; yet the Psychologist who aims at a deeper view of Islamic culture cannot ignore the fact that the outlook given by the Qur'an to its followers does demand the story as a formative element in the world-picture of Islam. The truth is that it is absolutely necessary to answer all such questions, and mutually to adjust their answers into a systamatic whole of thought and emotion. Without this it is impossible to discover the ruling concepts of a given culture; and to appreciate the spirit that permeates it. However a comprehensive view of the culture of Islam, as an expression of the spiritual life of its followers, is easy of achievement.

propounds, We, therefore, proceed to estimate the value of his philosopical labour. While summing up his Doctrine of the Perwe have seen that, although he has anticipated many of the chief doctrines of modern German philosophy and particularly Hegelianism, yet he is not a systematic thinker at all. He perceives the truth, but being unequipped with the instrumentality of a sound philosophical method, he cannot advance positive proofs for his position, or rather cannot present his views in a systematic unity. He is keenly alive to the necessity of Philosophical precision yet his mysticism constantly leads him to drop vague, obscure remarks savouring of Platonic poetry rather than philosophy. His book is a confused jumble of metaphysics, religion, mysticism and ethics, very often excluding all like' nod of analysis. In his defence of the Islamic institutions he implies that gion is something quite different from metaphysics, yet in his general treatment he is firmly convinced of their identity that he regards religion as applied metaphysics, and to a great extent anticipates the views of the modern Neo-Hegelian school of England. Amidst the irregularity and general want of clearness his chief doctrine, however, is sufficiently clear - a doctrine which makes the principle merit of our author, and brings him out as the triumphant possessor of the deep metaphysical meaning of the Trinity. In the grip of mysticism he has dropped remarks which might be developed so as to result in a philosophical system, but it is a matter for regret that this sort of idealistic speculation did not find favour much with later Islamic thinkers.



(10) Perfection, which is the unknowable essence of God and therefore Unlimited and Infinite.

We now have the doctrine of the perfect man completed. All though the author has maintained his argument by an appeal to different verses of the Qur'an, and to the several traditions of the Prophet the authenticity of which he naver doubts. Although he reproduces the Christian doctrine of the Trinity, except that his god-man is Muhammad instead of Christ, he never alludes to his having been influenced by Christian theology. He looks upon the doctrine as some thing common between the two forms of religion and accuses Christianity of a blasphemous interpretation of the doctrine - of regarding the Personality of God as split up into three distinct personalities. Our own belief, however, is that this splendid doctrine has not been well understood by the majority of Islamic and Christian thinkers. The doctrine is another way of stating that the Absolute Unity must have in itself a principle of difference in order to evolve diversity out of itself. Almost all the attacks of Muhammadan theologians are directed against vulgar beliefs while the truth of real Christianity has not sufficiently been recognized. I believe no Islamic thinker will object to the deep meaning of the Trinity as explained by this author, or will hesitate in approving Kant's interpretation of the Doctrine of Redemption. Shaikh Muhyud Din Ibn 'Arabi says that the error of christianity does not lie in making Christ God but in making God Christ,

After these remarks on the Doctrine of Trinity let us now review the remainder of the author's treatise. His principal doctrine is complete before us, but he has got something more to say. He devotes a separate chapter to the He-ness, the second movement of the Absolute Being, but drops no new remark here. He then goes on to consider the 1-ness, the third movement of the Absolute, and defines it as the contrast of God with what is His own manifestation, and says that I and He are but the outside and the inside of the same thing. In the three succeeding chapters the author considers the words Eternity and Uncreatableness, and guards against the error of understanding them as implying time. The 31st chapter goes under the heading of "The Days of God", by which phrase the author means the different manifestations of the absolute. The Absolute Being has two phases: in Himself He is one and unchangable, but in the second phase He is the cause of all diversity - nay, is the diversity. That which appears is not unreal, it is the Absolute Being itself. It is interesting to observe that the author uses here the word Tahul which means Evolution implying identity of the object under all its deverse forms. The first volume ends here with brief notices of the Qur'an the Old Testament, the Psalms and the Bible. The author's remarks on the different Books are very interesting, but are not directly connected with the main theory he "If you say no, but He is three, you are right, for this is the real nature of

The perfect man, then, is the joining link. On the one hand he receives illumination from all the essential names, on the other hand all the Divine attributes reappear in him. This attributes are:

(1) Independent life, or existence.

Igbal Review

- (2) Knowledge which is a form of life, as the author proves from a verse of the Qur'an.
- (3) Will—the principle of particularization or the manifestation of the Being. The author defines it as the illumination of the knowledge of God according to the requirements of the Essence; hence it is a particular form of knowledge. It has nine manifestations, all of which are different names for love, the last is the love in which the lover and the beloved, the knower and the known, merge into each other and become identical. This form of love, the author says, is the Absolute Essence; as Christianity teaches God is love. The author guards here against the error of looking upon the individual act of will as uncaused. Only the act of the universal will is uncaused; hence he implies the Hegelian Doctrine of Freedom, and holds that the acts of man are both free and determined.
- (4) Power which expresses itself in self-diremption creation. The author controverts Shaikh Muhyud Din Ibn Arabis's position that the universe existed before its creation in the knowledge of God, as Hamilton holds. He says, this would imply that God did not create it out of nothing, and holds that the universe, before its existence as an idea, existed in the self of God.
- (5) The Word or the reflected being: Every possibility is the word of God; hence nature is the materialization of the word of God. It has different names the tangible word, the sum of the realities of man, the arrangement of the Divinity, the spread of Oneness, the expression of the unknown, the Phases of Beauty, the trace of names and attributes and the object of God's knowledge.
- (6) The Power of hearing.
- (7) The Power of seeing.
- (8) Beauty that which seems less beautiful in nature (the reflected beauty) is in its real existence, beauty. Evil is only relative, it has no real existence; it is merely a relative deformity.
- (9) Glory or beauty in its intensity.

and his reflection the source of the rest of the angels. The interpretations of these phrases is doubtful, but it seems to be that what are called angles are nothing but different phases of the activity of the different powers of his nature. How the perfect man reaches this height of spiritual development, the author does not tell us, but he says that at every stage he has a peculiar spiritual experience in which there is not even a trace of doubt or agitation. The instrument of this experience is what he calls the Qalb (heart), a word very difficult of definition. He gives a very mystical diagram of Qalb and explains it saying that it is the eye which sees the names, the attributes, and the Absolute Being successively. It owes its existence to a mysterious combination of soul and mind (Nafs waRuh) and becomes by its very nature the organ for the recognition of the ultimate realities of existence. Perhaps Dr. Schnekel's sense of the word conscience would approach our author's meaning of the word. All that the Qalb or the source of what the Vedanta calls the Higher Knowledge reveals is not seen by the individual as something separate from and heterogeneous to himself; what is shown to him through this agency is his own reality, his own deep being. This characteristic of the agency differentiates it from the intellect, the object of which is always different and separate from the individual exercising that faculty. By the spiritual experience, as the Sufis of this school hold, is not permanent; moments of spiritual vision, says Matthew Arnold, cannot be at our command. The god-man is he who has known the mystery of his own being, who has realized himself as god-man; but when that particular spiritcual realization is over, man is man and God is God. Had the experience been permanent, a great moral force would have been lost and society overturned.

Let us now sum up the authors's Doctrine of the Trinity. We have seen the three movements of the Absolute Being, or the first three categories of Pure Being; we have also seen that the third movement is attended with external manifestation which is the self-diremption of the Essence into God and man. This separation makes a gap which is filled by the perfect man who shares in both the Divine and human attributes. The author holds that the perfect man the appearance of the is the preserver of the Universe, hence in his view perfect man is a necessary condition for the continuation of nature. It is easy, therefore, to understand that in the god-man the Absolute Being which had left it Absoluteness, returns unto itself, and but for the god-man it could not have done so, for then there would have been no nature, and consequently no light through which God could have seen Himself. The light through the agency of which God sees Himself is due to the principle of differences in the nature of the Absolute Being itself. He recognizes the principle in the following verse:

<sup>.&#</sup>x27;If you say God is one, you are right, but if you say that He is two, this is also true."

vity possessed by him - a fact which classifies man according to the magnitude of this light resulting from the illumination. Some men receive illumination from the divine attribute of life and thus participate in the soul of the universe. The effect of this light is soaring in the air, walking on water, changing the magnitude of things (as Christ often did). In this verse the perfect man receives illuminations from all the Divine attributes, crosses the sphere of the name, and the attribute, and steps into the domain of (Zaat) Essence-Absolute Existence.

As we have already noticed, the Absolute Being, when it leaves its absoluteness, has three voyages to undergo, each voyage being a process of particularization of the bare universality of the Absolute Essence. Each of these three movements appears under a new Essential Name which has its own peculiarly illuminating effect upon the human soul. Here is the end of our author's spiritual ethics; man has become perfect, he has amalgamated himself with the Absolute Being, or has learnt what Hegel calls the Absolute Philosophy. "He becomes the paragon of perfection, the object of worship, the preserver of the universe". He is the point where Abudiyyat (Man-ness) and Al-Wahi-Diyyat (God-ness) become one and result in the birth of the god-man.

Although the author devotes a separate chapter to the perfect man in the second volume of his book, yet we will consider that chapter here in order to secure a continuous view of his doctrine. Here he unfolds his Doctrine of Self-diremption in a new dress. He says that the perfect man is the pivot around which revolves all the "heavens" of existence, and the sum of the realities of material existence corresponds to his unity. The 'Arsh' corresponds to his heart; the Kursi (the Chair) to his I-ness; the Sadrat Al-Muniaha (the Plum Tree)to his spiritual possition; the Qalam (Pen) to his intellect; the Lauh Mahfuz (the Preserved Tablet) to his mind; the elements to his temperament; matter to his faculty of perception, and to the space he occupies; the Attas (Heaven) to his opinion; the starry heaven to his intelligence; the seventh heaven to his will; the sixth to his imagination; the fifth to his perseverance; the fourth to his understanding; the third to his fancy; the second to his reflection and the first to his memory of the above-mentioned correspondences; the author has very obscure explanations and goes on to enumerate all the phases of material existence in order to explain the truth that the perfect man is truly a microcosm and moves in every sphere of thought and being.

#### Angels

His doctrine implies that angles have not a separate existence of their own; all have their source in the faculties of the perfect man; in one word they are personifications of his faculties. The Qalb of the perfect man is the source of Israfeel (the source of life), his intellect the source of Gabriel (the source of revelation), that part of his nature which is subject to the illusions of fear, the source of israffeel (the angel of fear), his will the source of Meekaiyl creation. He said that God, before creation, existed in 'Amaa' (blindness). It is the nature of this blindness or primal darkness which the author now proceeds to examine. The chapter is particularly interesting, because the word translated into modern phraseology would be "the unconsciousness". This single word impresses upon us the foresightedness with which the author anticipates metaphysical doctrine of modern Germany. He says that the unconsciousness is the reality of all realities; the Pure Being without any descending movement: it is free from the attributes of God and His creation. It does not stand in need of any name or quality because it is beyond the sphere of relations. It is distinguished from the absolute blindness because the later name is applied to the Pure Being in its process of coming down towards manifestation.

This brief but very interesting chapter ends with a very important caution. He says that when we speak of the priority of God and posterity of creation, our words must not be construed to imply time or space. The Zaat or the real Being is beyond the grasp of human conceptions, not creation. Time, congruity in space and time, are themselves creations, and how can one piece of creation intervene between God and His creation? Hence our words before, after, where, whence, etc., in this sphere of thought, should not be construed to imply time or space. The Zaat or the real Being is beyond the grasp of human conceptions, no category of material existence can be applicable to it, because as Kant would say, the laws of phenomena cannot be spoken of as obtaining in the sphere noumena. It is a matter of regret that the author does not touch here upon the anthropomorphic conceptions of God includated by positive religion, but ends his chapter with some verses which run as follows:

"O Thou who are one having the effect of two. Thou has comprehended under Thyself all the beauties of perfection, but owing to their being hetrogeneous to one another, they became contradictories which became one in three".

The 13th, 14th and 15th chapters are nothing but a jumble of mystical phraseology. We have already noticed that man in his progress towards perfection has three stages: the first is the meditation of the name which the author calls the illumination of names. He remarks that 'when God illuminates a certain man by the light of His names, the man is destroyed under the dazzling splendour of that name, and when thou calleth God, the call is responded to by the man'. The effect of this illumination would be, in Schopenhaluer's language, the destruction of the individual will, yet it must not be confidued with physical death, because the individual goes on living and moving like the spinning wheel, as Kapila would say, after he has become one with Prakriti. It is here that the individual cries in a pantheistic mood:

"She was I and I was she and there was no one to separate us." " vir lin

The second stage of the spiritual illumination is what the author calls the Illumination of the Attribute. This illumination makes the perfect man recieve the attributes of God in their real nature in proportion to the power of reception

formation. The wall is a unity - but a unity that comprehends diversity; so the Zaat or Pure Being is a unity, but a unity, which is the soul of diversity.

The third movement of the Absolute Being is Wahediyyat, or Simple Oneness - a step attended with external manifestation. The Absolute Oneness is free from all particular names and atributes, but there is no distinction between them; one is the essence of the other. The Uloohippat is similar to Simple Oneness, but its names and attributes are distinguished from one another and even contradictory; as generous is contradictory to revengeful. The third step, or, as Hegal would say, Voyage of the Being, The first Mercy, the has another appellation, Rahmaniyyat (Mercy). author says, is the Evolution of the Universe from Himself and the manifestations of His own self in every atom of the result of His own self-direction. The author makes this point clearer by an instance. He says that nature is frozen water and God is water. The real name of nature is God (Allah); ice or condensed water is mercy, a borrowed appellation. Elsewhere the author calls water the origin of knowledge, intellect, understanding, thought and idea. This instance leads the author to guard against the error of looking upon God as immanent in nature or living through the sphere of material existence. He says that immanence implies disparity of being; God is not immanent bacause He is Himself the existence. Eternal existence is the other self of God, it is a light through which He sees Himself. As the originator of an idea is existent in that idea, so God is present in natur. The difference betwen God and man (as one may say) is that His ideas materialized themselves, ours do not. It will be remembered here that Hegel would use the same line of argument in freeing himself from the accusations of Pantheism

The remarks of Mercy are followed by brief notice of the word Rabubiyyar (Providence). He difines it as a sum of all that existence stands in need of. Plants are supplied with water through the force of this name. The natural philosopher would express the same thing differently: He would speak of the same phenamena and resulting from the activity of a certain force of nature. Our author would call it a manifestation of Rabubiyyat, but unlike the natural philosopher, he would not advocate the unknowability of that force. He would say that there is nothing behind it, it is the Absolute Being itself. This brief chapter ends with some verses of his own composition, one of which is given here, though marred in the rendering.

"All that is, owes its existence to you, and you owe your existence to all that is." Another Sufi has expressed a similar thought still more boldly:

"I owe to God as such as God owes to me".

We have now finished all the essential names and attributes of God, and proceed to examine the nature of what existed before all things. The Arabian Prophet, says the author, was once questioned about the place of God before

Each of these names and attributes has its own particular effect by which it illuminates the soul of the perfect man. How these illumination take place and how they reach the soul is not explained by the author. His silence about these matters throws into more relief the mystical portion of his views and implies the necessity of spiritual Directorship.

Attributes, we should note that his conception of God implied in the above classification is very similar to that of Schleiermacher. While the German theologian reduced all the Divine attributes to one single attribute of power, our author sees the danger of advancing a God, free from all attributes which "are nothing more than views of Him from different human standpoints, the various appearances which the one changeless cause presents to our finite intelligence according to how we look at it from different sides of the spiritual landscape". In his absolute existence He is beyond the limitatations of names and attributes, but when He externalizes Himself, when He leaves His absoluteness when nature is born, names and attributes appear sealed on her fabric.

Let us now consider what the author teaches about particular Divine Names and Attributes. The first essential Name is 'Allah'. or Uloohlyyat (Divinity), which forms the subject of the fourth chapter: Divinity means the sum of all the realities of existence with their respective order in that sum. This name is applied to God as the only necessary existence. Divinity being the highest manifestation of Pure Being, the difference between them is that the latter is visible to the eye, but its where is invisible, while the traces of the former are visible, it self is invisible. By the very fact of her being crystalized Divinity, nature is not the real divinity, hence; Divinity is invisible and its traces in the form of nature are visible to the eye. Divi nity, as the author illustrates; is water: nature is crystalized water or ice, but ice is not water. The Zaat is visible to the eye (another proof of our author's Natural Realism or Absolute Idealism), although all its attributes are not known to us. Even its attributes are not known as they are in them selves; there shadows or their effects are only known. For instance, generosity itself is unknown, only its effect or the fact of giving the poor is known and seen. This is due to the attributes being incorporated in the very essence Zaat. If the expression of the attributes in its real nature has been possible, its separation from the Zaat would have been possible also.

After these remarks on the Divinity, the author proceeds to explain the other Essential Names of God—the Absolute Oneness and Simple Oneness. The Absolute Oneness marks the first step of Pure Thought from the darkness of cecity (the internal or the original Maya of the Vedanta) to the light of manifestation. Although this movement is not attended with any external manifestations, yet it sums up all of them under its hollow universality. Look at a wall, says the author; you see the whole wall but you cannot see the individual pieces of the material that contribute to its

him is a pure nonentity; there is nothing behind this collection of attributes, the attributes are not the real things, the material world is but the objectification of the Absolute Being; it is the other self of the Absolute itself. Nature is the idea of God, a something necessary for His knowledge of Himself. While Hegel calls his doctrine the identity of thought, and being, our author calls it the identity of attribute and reality. It should be noted that the author's phrase 'Aalam-Issifaat' ("World of attributes"), which he uses for the material world, is slightly misleading. What he really holds is that the distinction of attribute and reality is merely phenomenal, and does not at all exist in the nature of things. It is useful because it facilitates our understanding of the world around us, but it is not at real. It will be understood that the author recognizes the birth of Emperical Idealism only tentatively and does not admit the absoluteness of the distinction.

These remarks should not lead us to understand that the author doesnot believe in the objective reality of the thing in itself. He does believe in it, but then he advocates its unity, and says that the material world is the thing in itself; it is the "other", the external excretion of the thing in itself. The Ding An Sich and its external expression or the production of its self-diremption are really identical, he says; bow could one express the other? In one means by Ding An Sich or 'Zaat' the Pure, the Absolute Being, and sees it through its manifestations or external expression. He says that as long as we do not realize the identity of attribute and reality, the material world, or the word of attributes, seems to be a veil; but when the doctrine is brought home to us the veil is removed. We see Zaat itself everywhere and find that all the attributes are but ourselves. Nature then appears in her true light; all otherness is removed, and we are at one with her. The aching prick of curiosity ceases and the inquisitive attitude of our minds is replaced by a state of philosophic calm. To the person who has realized this identity, discoveries of science bring no new information, and religion with her role of supernatural authority has nothing to say. This is the spiritual emancipation.

After these profound remarks the author proceeds to classify the diffierent Divine Names and Attributes which have received expression in nature or the crystallized *Uloohiyyat*-a doctrine similar to that of the Vedanta. His classification is as follows:

- (1) All-Zaatiyya: Allah, Al-Ahad. Al-Waahid, Al-Fard, Al-Witer, Al-Samad.
- (2) Al-Jalaliyya: Al-Kabir-Al-Mut' Aall, Al-Aziz-Al-Azeem, Al-Jalil-Al-Qahhar.
- (3) Al-Kamaaliyya: Al-Rahman, Al-Malik, Al-Rabb. Al-Muhaimin, Al-Khaliq, Al-Samia.
- (4) Al-Jamaaliya: Al-'Aleem, Al-Rehmee, Al-Salaam, Al-Mumin, Al-Baari, Al-Musawwir.

In correspondence with these three stages of the Absolute Development, the perfect man has three stages of spiritual training, but in his case the process of development must be the reverse, because his is a process of ascent while the Absolute Being had undergone essentially the process of descent. In the first stage of his spiritual progress he meditates on the name, studies nature on which it is scaled; in the second stage he steps into the sphere of the attribute and in the third stage he enters the sphere of 'Zaat', the Essence. It is here that he becomes the God-man; his eye becomes the eye of God; his word the word of God; his life the life of God - participates in the general life of nature, and "sees into the life of things". It will appear at once how strikingly the author has anticipated the chief phase of the Hegelian Dialectic and how greatly he has emphasized the Doctrine of the Logos; a Doctrine which has always found favour with almost all the profound thinkers of Islam, and in recent times readvo cated by M. Ghulam Ahmed, of Qadian, probably the profoundest theologian among modern Indian Muhammadans. The chapter ends with a fanciful discussion about the meanings of the different letters of the word 'Allah'; each letter of the word, he says, marks a separate Divine illumination.

The Third chapter is a brief discussion of the nature of the attribute. author's views on this interesting question are very important, because it is here that his doctrine fundamentally differs from Hindu idealism. He finds attribute as an agency which gives us knowledge of the state of things. Elsewhere he says that this distinction of attributes of the underlying reality is tenable only in the sphere of the manifested because here every attribute is regarded as the other of the reality in which it is suppose to inhere. The otherness is due to the existence of combination and disintegration in the sphere of the manifested. distinction is untenable in the domain of the unmanifested, because there is no combination of disintegration there. It should be observed how widely he differs from the advocates of the Doctrine of Maya; he believes that the material world has real existence; it is the outward husk of the real being, no doubt, but this outward husk is none the less real. The cause of the phenomenal world, accroding to him, is not the real entity hidden behind the sum of attributes, but it is a conception furnished by the mind so that there may be no difficulty in understanding the material world. Berkley and Fichte will so far agree with our author, but his view leads him to the most characteristically Hegelian doctrine identity of Thought and Being.

In the thirty-seventh chapter of the second volume of his book, he clearly says that Idea is the stuff of which this universe is made: Thought, Idea, Notion is the material of the structure of nature. While laying stress on this doctrine he says, "Dost thou not look to thine own self? Where is the reality in which the so-called Divine attributes inhere? It is but the idea". Hence nature is nothing but the crystallized idea. He would give his hearty assent to the results of Kant's Kritik of Pure Reason, but, unlike him, he would make this very idea the essence of the universe. Kant's Ding An Sich to

eternal life in all future time. It has two qualities (wasf): God and Creation. It has two Lughat (definitions): uncreatableness and creatableness. It has two names (asmaa): God and man. It has Wajhaan (two faces): the manifested (this world) and the unmanifested (the next world). It has hukman (two effects): necessity and possibility. It has Istibaraan (two points of view): from the first it is non-existant for itself but existent for what it is not itself; from the second it is existent for itself, and non-existent for what is not itself. With these truths of Hegelianism the author closes this difficult speculation, and begins his second chapter on the name.

Name, he says, fixes the named in understanding, pictures it in the mind, presnents it in the imagination and keeps it in the memory. It is ihe out side or the husk, as it were, of the named, while the named is the inside or the pith. Some names do not exist in reality, but exist in name only - as 'Unaqua' (a fabulous bird). It is a name, the object of which does not exist in reality. Just as 'Unaqua' is absolutely non-existent, so God is absolutely present, although it cannot be touched or seen. The 'Unaqua' exists only in idea while the object of the name Allah exists in reality, and can be known like 'Unaqua' only through its names and attributes. The name is a mirror which reveals all the secrets of the Absolute Being; it is a light through the agency of which God feels Himself.

In order to understand this passage we should bear in mind the three stages of development of Pure Being, enumerated by the author in his chapter on the Illuminations of the Essence. There he propounds that the Absolute existence of Pure Being when it leaves its absoluteness undergoes three stages :

- (1) Oneness;
- (2) He-ness; and
- (3) I-ness.

In the first stage there is absence of all attributes and relations, yet it is called one, and therefore oneness marks one step away from the absoluteness. In the second stage the Pure Being is yet free from all manifestations, while the third stage I-ness is nothing but an external manifestation of the He-ness, or, as Hegel would say, it is the self-diremption of God. This third stage is the sphere of the name Allah; here the darkness of Pure Being is illuminated. nature comes to the front, the Absolute Being has become conscious. He says further that the name of Allah is the stuff of all the perfections of the different phrases of Divinity, and in the second stage of the progress of Pure Being, all that is the result of Divine self-diremption was potentially contained within the titanic grasp of this name, which, in the third stage of the development, objectified itself, became a mirror in which God reflected Himself, and thus by its crystallization dispelled all the gloom of the Absolut Being.

stical and metaphysical doctrines. Among other books, he wrote a commentary on Shaikh Muhy al-Din Ibn Arabi's Fatu-hu-l Makkiyah, a commentary on Bismillah, and Al-Insan-al-Kamil, wahich we propose to consider here.

This famous work comprises two volumes; the first may be looked upon as a treatise on his metaphysical opinions while the second attempts explanation of terms current in popular Muhammadan Theology In order to make his doctrine easy of understanding, he enters into certain preliminary explanations and declares that in speaking of the Ultimate we must not come down to popular language-a vehicle quite insufficient for the purpose. He avows that the enigma of existence is too high for common phraseology, and that his statementents must necessarily be "broken lights" of the great truth. After this brief apology he goes on to relate a personal anecdote showing how he once felt intence thirst for truth and how at last he learnt it from a person endowed with" all the attributes of spiritual glory". The introduction ends with a condensed statement of his doctrine which he puts in this way:

Divine nature soars upwards, human nature sinks downward; hence perfect human nature must stand midway between the two, it must share both the Divine and the human attributes—in one word perfect man must be the god-man.

In the first chapter the author explains the meanings of the word Zaat, or Essence. Essence pure and simple, he says, is the thing to which names and attributes are given, whether it is existent or non-existent like Unaqa. The existent is for two species:

- (1) The Existent in absolute or pure existence—Pure being God.
- (2) The existence joined with non-existence the creation Nature.

The Essence of God or Pure Thought cannot be understood; no words can express it, for it is beyond all relation, and knowledge is relation. The Intellect flying through fathomless empty space pierces through the veil of names and attributes, traverses the vast sphere of time, enters the domain of the non-existent and finds the Essence of Pure Thought to be an existence which is non-existence, a sum of contradictions. It is interesting to compare this passage with Hegel whose speculations have exercised such a vast influence on the methods of modern scientific investigations. It will appear how strickingly he anticipates the conclusions of modern German philosophy without seeking the help of the Hegelian method — a fact which makes his teaching appear rather dogmatic.

After this confession of ignorance the author goes on to say that Pure Being has two 'Ardh' (accidents): eternal life in all past time, and proportion to the harvest that may yet be reaped. This comparatively indifferent attitude towards Arabic philosophy has been evident, perhaps ever since the discovery of Sanskrit literature.

We admit the superiority of the Hindu in point of philosophical acumen, yet this admission need not lead us to ignore the intellectual independence of Muslim thinkers.

The post-Islamic history of the Arabs is a long series of glorious military exploits, which compelled them to adopt a mode of life leaving but little time for gentler conquests in the great field of science and philosophy. They did not, and could not, produce men like Kapıla and Sankaracharya, but they zealously rebuilt the smouldering edifice of science, and even attempted to add fresh stories to it. The originality does not appear at once because the unscientific condition of the age led them to write in the spirit of expositors rather than that of independent thinkers.

We wish here to illustrate their originality by considering that portion of the Islamic philosophy which has been generally condemned under the contemptuous name of mysticism. We believe, however, that mysticism is but metaphysics hidden under the veil of religious phraseology, and that the superstructure of mysticism is impossible without a system of metaphysics serving as its foundation. It is, in our opinion, essentially a system of verification-a spritual method by which the ego realizes as fact what intellect has understood as theory. We know much in theory and our belief in this kind of knowledge depends on the force of the number of arguments advanced in its support. The detection of some logical flaw in our ment, or the force of the arguments in favour of the opposite view, may at once induce us to abandon our theory, but if the ego has "realized" the theory, if the theory, in question, has been a spritual experience on our part, no argument, however forcible, no logical flaw, can dispose us to abandon our position. Hence mysticism appeals to a standard higher than intellect This standard, waiving the question of its objective existence, is, according to the mystic, qalb, or heart, the meaning of which will be explained later on. I shall not well here upon the scientific necessity of mysticism for the solution of human enigma, but shall content myself with a brief statement of the Islamic Metaphysical Mysticism as represented by Shaikh Abdul Karim al-Jillani in his famous work Al-Insan Al-Kamil (The Perfect Man).

The deep thinker was born at Jilan in 767 A. H. as he himself says in one of his verses, and died in 811 A.H. He was not a prolific writer like Shaikh Muhy al-Din Ibn Arabi, whose mode of thought seems to have greatly influenced his teaching. He combined in himself poetical imagination, and philosopical genius, but his poetry is no more than a vehicle for his my-

# IQBAL ON THE DOCTRINE OF ABSOLUTE UNITY

By Shaikh Muhammad Iqbal, M. A.

The impact of Iqbal on contemporary thought has made his writings an object of keen quest to thinkers and scholars, both in the East and the West. The following article from his pen which we have been able to retrieve from the archives of the British Museum Library was written as long ago as 1900. That should make it all the more valuable to students of Iqbal, reflecting as it does the deep trends of his thinking even at that early age, when he had just stepped out of the portals of the University, and taken up Readership at the Oriental College, Lahor.

The article was published in the *Indian Antiquary* of Bombay (September 1900 issue), a journal of Oriental research, edited at the time by Richard Carnac Temple, C. I. E., under the heading:

"The Doctrine of Absolute Unity as Expounded by Abdul Karim al-Jilani, by Shaikh Muhammad Iqbal, M.A. (McLeod Arabic Reader, Oriental College, Lahore)".

And is a review of that Islamic savant's book entitled *Insan-i-Kamil*. Though confined to a discussion of the views of that particular Muslim thinker, the article throws abundant side lights on those of other eminent thinkers, Eastern as well as Western, on this most elusive problem of profound depth and subtlety. -Editor.

While European scholars have investigated ancient Hindu philosophy with an unflagging enthusiasm, they have as a rule looked upon Muslim philosophy as only an unprogressive repetition of Aristotle and Plato.

Although during recent years some attention has been paid to this part of Arabic literature, yet the work achieved by reapers in this field bears no

### FOREWARD

We are reprinting here three articles of Dr. Iqbal entitled

(i) The Doctrine of Absolute Unity, As expounded by Abdul

Karim al-Jilani (ii) A Plea for the Deeper Study Of The

Muslim Scientists (iii) Khushhal Khan Khattack— Afghan

Warrior - Poet (A note on the poetry of the Afghan Poet,

together with a selection of his ninteen poems.)

These articles were first published in the following Journals:

- (i) Indian Antiquary of Bombay (Sept. 1900 issue), a journal of Oriental Research, and here replicated from The Islamic Review (Woking, London.), May, 1959 issue, together with Editor's note P. 7-12)
- (ii) Islamic Culture (Hyderabad) April, 1929 issue, (P. 201-209).
- (iii) Islamic Culture (Hyderabad) October, 1928 issue (P. 458-394).

Since these articles have not been published any collection of Iqbal we feel their re-presentation will benefit the scholars of Iqbal.

Editor.

## IQBAL REVIEW

Quarterly Journal of Iqbal Academy, Hyderabad.

#### Advisory Board :

Dr. Alam Khundmeri
Prof. Asloob Ahmed Ansari
Prof. Jaganath Azad
Dr. Gulam Dastagir Rasheed
Syed Abbas Razvi
Dr. Mirza Safdar Ali Baig
Md. Zaheeruddin Ahmed

Mohammad Manzoor Ahmed, Editor. Muslehuddin Saadi, Jt. Editor.

Vol. 1

Issue : July.-Oct. 1978

#### CONTENTS (English Section)

| Foreword                                                                  | Editor    |
|---------------------------------------------------------------------------|-----------|
| 1. Three Articles of Iqbal                                                |           |
| (i) The Doctrine Of Absolute Unity As Expound<br>by Abdul Karim al-Jilani | led 1     |
| (ii) A Plea For Deeper Study Of The Muslim Scie                           | ntists 15 |
| (iii) Khushhal Khan Khattack                                              | 23        |
| 2. Iqbal As Poet And Philosopher  Prof. Ramesh Mohan                      | 31        |

# DEMY

Under A. P

ered Registration Act 1350 Fasli.

#### Aims and Objects

- \* To promote the Study of Iqbal's Thought.
- · To promote the Study of the Sources of Iqbal's Thought.
- \* To nourish terary and academic consciousness.

Membership

Annual ... Rs. 10/Life member ... Rs. 200/Patron ... Rs 1000/-

SUBSCRIPTION FOR IQBAL REVIEW

#### India

Four Issues ... Rs. 16/Per Copy ... Rs. 5/Foreign Countries

By Air Mail ... U.S. \$ 8.00
By Surface Mail ... U.S. \$ 4.00
(or equivalent amount)



IQBAL ACADEMY Madina Mansion, Narayanguda, Hyderabad-500029. (A.P.) India.

Phone: 45230